

स्वाध्याय मण्डल

किल्ला पारडी (जिला वलसाड)





# त्र्यथर्ववेद का सुबोध भाष्य

वृतीय भाग

[ काण्ड ७-१० ]

भाष्यकार

पद्मभूषण डा० श्रीपाद दामोदर सातवलेकर



स्वाध्याय मण्डल

पारडी

प्रकाशक बसन्त श्रीपाद सातवलेकर स्वाध्याय मण्डल, पारडी [जि॰ बलसाड]

This book has been published with financial assistance from the Ministry of Education and Culture, Government of India

1 9 8 5

Rs. 460 for 10 Vols.

मुद्रक मेहरा आफसेट प्रेस, नई दिल्ली



# अथर्ववेदके सुभाषित

'सुभाषित' सर्वदा ध्यानमें धरने योग्य वेदमंत्रके मननीय विभाग हैं। ये वेदके सारभूत भाग हैं। ये यहां विषयवार वर्गीकरणके साथ अर्थके समेत दिये हैं। केखक, वक्ता, संपादक, प्रचारक, उपदेशक आदिकोंके उपयोगमें ये अच्छी तरह आ सकते हैं। इनका वारंवार वैयक्तिक अथवा सामृद्दिक उच्चारण करनेसे करनेवालों तथा सुननेवालोंके मनोंपर बढा हुए परिणाम हो सकता है। इससे वैदिक धर्मका अच्छा प्रचार हो सकता है और मानवी जीवनमें वैदिक धर्म आनेके किये यह एक सुगम साधन हो सकता है।

कागेके सुमावितोंके प्रकरणोंमें मुख्य सुमावित और उनमें जो भाग वैयक्तिक अथवा सामृद्दिक उच्चारणमें भा सकते हैं, वे बताये हैं। ये सुमावित अनेक हैं, इतने ही हैं ऐसी बात नहीं और एक मंत्रके अनेक सार्थ विभाग करनेसे ये और अनेक हो सकते हैं। पाठक इनका उपयोग करते जायगे तो उनको इनकी उपयुक्तता विदित हो सकती है।

# बह्म

तृतीयेन ब्रह्मणा वाब्धानाः (७।१।१) — तृतीय ब्रह्म ज्ञानसे बढते रहते हैं।

ब्रह्मैनद् विद्यात् तपसा विपश्चित् (८१९६) — ज्ञानी तपसे जाने कि यह ब्रह्म है।

द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परि षस्व-जाते, तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्ति, अनश्रमः न्यो अभि चाकशीति (९१९१२०)— दो उत्तम पंखवाले मित्र पक्षी (जीव भौर शिव) एक वृक्ष पर बैठे हैं, उनमें एक मीठा फळ खाता है, दूसरा न खाता हुआ। प्रकाशता है। आस्वो अक्षरे परमे व्योमन्, यस्मिन्देवा अधि विश्वे निषेदुः, यस्तन्न वेद किमुद्धा करिष्यति, य इत्तिद्धदुस्ते अमी समासते (११०१९८)— परम जाकाणमें रहनेवाले अत्वाजीके जक्षरोमें सब देव रहते हैं। जो यह नहीं जानता वह ऋचासे क्या करेगा, जो वह जानते हैं वे उत्तम स्थानमें विराजते हैं।

इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुरथो दिव्यः स सुपणीं गरुतमान्, एकं सत् विप्रा बहुधा वदन्ति, अग्निं यमं मातिरिश्वानमाहुः (९११०१२८)— एक ही सत् है, उसको ज्ञानी अनेक नामोंसे पुकारते हैं, उसको इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, दिन्य, सुपण, गरुरमान्, यम, मातिरिश्वा कहते हैं।

ब्रह्म श्रोतियमाप्रोति, ब्रह्मेमं परमेष्ठिनम् (१०१२। २१) — ज्ञान विद्वानको प्राप्त करता है, ज्ञान ही परमेष्ठी प्रजापतिको ज्ञानता है।

ब्रह्म देवां अनु क्षियति, ब्रह्म दैवजनीविंदाः, ब्रह्मेद्म-न्यश्चक्षत्रं, ब्रह्म सत् क्षत्रमुच्यते (१०१२२३) — ब्रह्म देवेंकि साथ रहता है, ब्रह्म दिन्य जनस्वी प्रजामें वसता है, ब्रह्म ही न नाश पानेवाला है और ब्रह्म ही सच्चा क्षात्र तेज है।

ब्रह्मणा भूमिविहिता ब्रह्म चौरुत्तरा हिता। ब्रह्मेद्रः मूर्ध्वे तिर्यक् चान्तरिक्षं व्यचो हितम् (१०१२) २५)— ब्रह्मने पृथिवी बनायी, ब्रह्मने ही शुलीक जपर रखा भौर, अन्तरिक्षमें ब्रह्म ही तिरच्छा और चारों और फैला है। मुर्जानमस्य संसीव्याथवी हृद्यं च यत्, मस्तिष्का-दृष्वीः प्रेरयत् पत्रमानोऽधि शीर्षतः (१०१२) २६)— सिर भौर इदयको योगी सीता है, भौर मसक्त तर प्राणको चलाता है।

तहा अथर्वणः शिरः देवकोशः समुन्जितः (१०।२। २७)— वह अथर्वाका सिर देवोंका खजाना सुर-क्षित है।

सर्वा दिशः पुरुष आ वसूव (१०१२।२८) — सब दिशाओं में यह पुरुष है।

यो वै तां ब्रह्मणो वेद अमृतेनाष्ट्रतां पुरं, तस्मै ब्रह्म च ब्राह्माश्च चक्षुः प्राणं प्रजां दृदुः (१०।२।२९) — अमृतसे अावृत इस ब्रह्मकी नगरीको जो जानता है उसको ब्रह्म और अन्य देव ब्रह्म, प्राण (दीर्घायु) और सुप्रजा देते हैं।

न वै तं चक्षुर्जहाति न प्राणी जरसः पुरा, पुरं यो ब्रह्मणी वेद यस्याः पुरुष उच्यते (१०१२।६०) — जो ब्रह्मकी इस नगरीकी जानता है उसकी न कांख और न प्राण बृद्धावस्थाके पूर्व छोडते हैं।

अष्टा चका नवद्वारा देवानां पूरयोध्या, तस्यां हिर ण्ययः कोशः स्वर्गो ज्योतिषावृतः (१०।२।३१) — बाठ चक और नौ द्वार जिसमें है ऐसी यह देवोंकी नगरी है, उसमें सुवर्णका खजाना, तेजसे भरा हुना स्वर्ग ही है।

तस्मिन् हिरण्यये कोशे ज्यरे त्रिप्रतिष्ठिते, तस्मिन्
यद्यक्षमात्मन्वत् तहे ब्रह्मविदो विदुः ( १०१२)
२२)— उस वेजस्वी हृद्यकोशमें, तीन बाधारोंसे
रहें स्थानमें जो बात्मावान् प्जनीय देव है, उसकी
बह्मज्ञानी जानते हैं।

प्रस्वाजमानां हरिणां यशसा संपरीवृतां, पुरं हिर-ण्यर्थी ब्रह्मा विवेशापराजिताम् (१०।२।३३) — तेजस्वो, यशसे विरी, मनका हरणं करनेवाली सुवर्णमय अपराजित नगरीमें ब्रह्मा प्रवेश करता है।

इन सुभाषितों में इनसे भी छोटे दुकडे सुभाषितके समान उपयोगमें लाये जा सकते हैं, देखिये—

ब्रह्मणा वावृधानाः — ब्रह्मज्ञानसे वृद्धि प्राप्त करते हैं। ब्रह्मनद्विद्यात् — ब्रह्मको जाने। ऋचो अक्षरे ... देवा ... निषेदुः — वेदमंत्रके अक्षरमें देव रहते हैं।

एकं सत्- एक सत् है।

ब्रह्म श्रोत्रियं आप्नोति — ज्ञान वेदके विद्वान्को प्राप्त होता है।

बहा देवां अनु क्षियति — बहा देवोंके साथ रहता है। शिरः देवकोशः — सिर देवोंका खजाना है। सर्वा दिशः पुरुषः — सब दिशानों में पुरुष है। नवद्वारा देवानां पूः — नौ द्वारोंवाली देवोंकी नगरी है। पुरं हिरण्ययीं ब्रह्मा विवेश — सुवर्णमय नगरी में ब्रह्मा वविष्ट होता है।

इस तरह पूर्वोक्त बढे सुभाषितोंसे ऐसे भनेक छोटे छोटे सुभाषित तैयार होते हैं। ये व्यक्तिशः भथवा संघशः जपे या भजन किये जा सकते हैं, भौर ऐसा करनेसे करनेवालों भौर सुननेवालोंको बढा छाम हो सकता है।

# ईश्वर

प्रपथे पथां अजिनेष्ट पूर्वा प्रपथे दिवः प्रपथे पृथिव्याः
( ७११०) — युक्रोकके, अन्तरिक्षके, और पृथिवीके मार्गमें सबका पोषणकर्ता ईश्वर प्रकट होता है।

उभे अभि भियतमे सधस्ये आ च परा च चरित प्रजानन् दोनीं मध्यंत भिय स्थानीं में सबको ठीक तरह जानता हुआ वह ईश्वर विचरता है।

पूर्वमा आशा अनु वेद सर्वाः— (७११०१२)- सबका पोषणकर्ता ईश्वर सब दिशा उपदिशाओं को जानता दै। सो असाँ अभयतमेन नेषत्— वह इम सबको निर्भ-यताके मार्गसे के जाता है।

स्वस्तिदा आघृणिः सर्ववीरोऽप्रयुच्छन् पुर यतु प्रजानन् वह प्रभु सबका कल्याण करनेवाला, तेजस्वी, सबसे अधिक वीर प्रमाद न करता हुआ हमारा नेता हो।

अभि त्यं देवं सवितारं ओण्योः कविक्रतुम्। अर्चामि सत्यसवं रत्नघां अभि प्रियं मतिम् (७११५१) — सबकी रक्षा करनेवाल, खुलोक और मूलोकके स्रवादक, ज्ञानी और ग्रुम कर्मकर्ता, सायपेरक, रत्न-धारक, मनन करने योग्य और प्रिय सम देवकी में पूजा करता हूं।

- अर्ध्वा यस्यामितिमा अदिद्युतत् सविमानि (७१९५१२)
  —जिसका अपरिमित तेज उसकी माजानुसार ऊपर
  फैळ रहा है।
- हिरण्यपाणिः अभिमीत सुक्रतुः कृपात् खः उत्तम कर्म करनेवाला, सुवर्णके समान किरणवाला प्रभु अपने तेजको फैलाता है।
- सावीहिं देव प्रथमाय पित्रे ( ७।१५।३ )— हे देव ! प्रथम पालन करनेके लिये तुमने यह उत्पन्न किया है।
- वन्मीणमसी वरिमाणमसी— इसके जिये उत्तम देह भीर उत्तम श्रेष्ठता दे दो।
- अथास्मभ्यं सवितर्वार्याणि दिवोदिव आ सुवा भूरि पश्वः— हे सबके उत्पन्नकर्ता देव ! हमारे छिये मतिदिन उत्तम धन भीर बहुत पश्च मिकें।
- दमूना देवः सविता वरेण्यो द्यद्रत्नं दक्षं पित्रभ्य आयूंषि ( ७१९५१४ )— हे सबके उत्पादक दमनसे मनको खाधीन रखनेवाळे त् श्रेष्ठ देव ! रक्षकोंको त् रस्न, बळ और बायु देवा है।
- ममद्देनं -- इसको आनंदिव रख।
- परिज्ञा चित् कमते अस्य धर्मणि परिश्रमण करने-वाका इसके माजामें रहकर अमण करता है।
- तां सवितः सत्यसवां सुचित्रामाहं वृणे सुमतिं विश्ववाराम् (७११६११) — हे सबके उत्पादक देव ! में सत्यकी प्रेरणा करनेवाली विलक्षण, रक्षा करनेवाली अप बुद्धिको प्राप्त करता हूं।
- या स्थ कण्वो अदुहत् प्रयीनां सहस्रधारां महिषो भगाय — जिस सहस्र धाराओंसे पुष्ट करनेवाली शक्तिको इसके पृथ्वयंके लिये बलवान् ज्ञानी दुहता है - प्राप्त करता है।
- प्रजापतिर्जनयति प्रजा इमाः (७।२०।१) प्रजापालक ईश्वर इन सब प्रजामीको उल्लब्ध करता है।
- धाता दधातु सुमनस्यमानः धारक देव उत्तम मनसे सबका धारण करे।
- समेत विश्वे वचसा पति दिव एको विभूरतिथि-र्जनानाम् (७/२२/१) — युळोकके स्वामीके पास सब अपनी स्तुतिसे चळो, वह एक है और सब जनोंका वह अतिथिवत् संकारके थोग्य है।

- विष्णोर्नु कं प्रात्रोचं वीर्याणि यः पार्थिवानि विममे
  रजांसि (७१२७११)— सर्वन्यापक परमात्माके
  पराक्रमोंका इस वर्णन करते हैं जो पृथ्वीपरके
  लोगोंको विशेष रीतिसे निर्माण करता है।
- यो अस्कभायदुत्तरं सध्युं -- जिसने जपरका बाकाश कैराया है।
- यस्योरुषु त्रिषु विक्रमणेषु अधिक्षियन्ति भुवनानि विश्वा (७।२७।३) — जिसके तीन विक्रमोंने सब विश्व भुवन रहते हैं।
- उरुक्षयाय नस्क्रिधि हमारे विशेष निवासके लिये सहाय कर।
- विष्णुगोंपा अद्भाभ्यः ( ७।२०)५ ) ब्यापक देव संरक्षक भौर न दबनेवाला है।
- तद् विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति स्र्यः, दिवीव चक्षुराततम् (७।२७।७) — वद व्यापक देवका परम पद है, जो ज्ञानी कोग सदा देखते हैं, जैसा खुळोकमें सूर्यं प्रकाशता है।
- बृहस्पतिर्नः परि पातु पश्चादुतोत्तरसाद्घरादघायोः (७।५३।१) — ज्ञानपति पीछेसे, नीचेसे और जपरसे हमारा पापीसे रक्षण करे।
- इन्द्रः पुरस्तावृत मध्यतो नः सखा सिख्यो वरीयः कृणोतु— भित्र इन्द्र जागेसे और बीचसे हमें भिन्नोंसे भी श्रेष्ठ बनावें।
- यो अग्नौ रुद्रो यो अप्तु अन्तर्य ओषघीवींरुघ आविवेश, यहमा विश्वा अवनानि चाक्रूपे तस्मै रुद्राय नमो अस्त्वग्नये (अ९२११)— जो अग्निमें, जलोंमें, भौषधिवनस्पवियोंमें है, जो सब अवनोंको रचता है, उस अग्निस्का रुद्र देवको नमस्कार है।
- यत् परममवमं यच मध्यमं प्रजापितः सस्जे विश्वरूपं, कियता स्कम्भः प्रविवेश तत्र यञ्च प्राविशत् कियत् तद् वभूव । (१०१७/८)— प्रजापालकने उत्तम भौर मध्यम विश्वरूप निर्माण किया, उसमें सर्वाधारने कितना प्रवेश किया भौर वह प्रविष्ट नहीं हुआ वह कितना है।
- कियता स्कम्भः प्रविवेश भूतं कियद् भवि वद्न्वाः शयेऽस्य (१०।७।९)— सर्वाधार ईश्वर भूतः

काळमें बने हुएमें कितना प्रविष्ट हुआ। और भविष्यमें होनेवाळेमें कितना प्रविष्ट होगा।

एकं यदंगमक्रणोत्सहस्त्रधा कियता स्कम्भः प्र विवेश तत्र (१०।७।९)—अपने एक अंगको जिसने सहस्रधा विभक्त किया ( और यह विश्व बनाया ) इसमें सर्वाधार कितना प्रविष्ट हुआ है ?

यत्र लोकांश्च कोशांश्च आपो ब्रह्म जना विदुः, असच्च यत्र सच्चान्तं स्कंभं तं श्रृहि कतमः खिदेव सः। (१०।७।१०) — जहां लोक, कोश, जल है वह ब्रह्म है ऐसा लोग जानते हैं, असन् व सन् जहां मिला है वह सर्वाधार है वह असंत आनन्दमय है।

यस्मिन् भूमिरन्तरिक्षं द्यौर्यस्मिन्नध्यादिता, यन्नाग्नि-श्चन्द्रमाः सूर्यो वातिस्तिष्ठन्त्यार्पिताः स्कम्भं तं ब्रीह कतमः स्विदेव सः। (१०।०।१२)— जिसमें भूमि, अन्तिरक्ष, द्यु, अग्नि, चन्द्र, सूर्व रहे हैं वह सर्वाधार है, वही आनन्दमय है।

यस्य त्रयास्त्रिशहेवा अंगे सर्वे समाहिताः, स्कंभं तं ब्रुहि कतमः स्विदेव सः (१०१७११) — जिसके शरीरमें तैतीस देव रहते हैं, वही सर्वाधार परमेश्वर क्रसंत कानन्दमय है।

ये पुरुषे ब्रह्म विदुः ते विदुः परमेष्ठिनम् (१०।७।१७)
— जो पुरुष शरीरमें ब्रह्म जानते हैं वे परमेश्वरको
जानते हैं।

यो वेद परमेष्ठिनं, यश्च वेद प्रजापति, ज्येष्ठं ये ब्राह्मणं विदुः ते स्क्रमं अनुसंविदुः (१०।७।१७) — जो परमधी, प्रजापति तथा ज्येष्ठ ब्रह्मको जानते है वे सर्वाधारको जानते हैं।

यसाहचो अपातक्षन्, यजुर्यसादपाकषन्, सामानि यस्य लोमानि, अथर्वाङ्गिरसो मुखं स्कंमं तं बृद्धि कतमः स्विदेव सः (१०।७।२०) — जिससे ऋचाएं हुई, यजु जिससे बने, साम जिसके कोम हैं, अथर्वा, अंगिरस जिसका मुख है, वह सर्वाधार है जीर वही अस्रंत जानन्दस्वरूप है।

यत्रादित्याश्च रुद्राश्च वसवश्च समाहिताः, भूतं च यत्र भव्यं च सर्वे लोकाः प्रतिष्ठिताः, स्कंभं तं बृद्धि कतमः स्विदेव सः (१०।७।२२)— जिसमें वसु, रुद्र और मादित्य रहे हैं, भूतभविष्य और सब छोक जहां रहे हैं, वह सर्वाधार परमेश्वर मत्यंत मानन्दमय है।

यस्य त्रयास्त्रिशहेवा निर्धि रक्षन्ति सर्वदा (१०।७।२३) -वेंतीस देव जिसके खजानेका रक्षण सर्वदा करते हैं।

यत्र देवा ब्रह्मविदो ब्रह्म ज्येष्ठमुपासते, यो वै तान् विद्यात् प्रत्यक्षं स ब्रह्मा वेदिता स्यात् (१०।०।२४) — जद्दां ब्रह्मज्ञानी श्रेष्ठ ब्रह्मकी उपासना करते हैं, जो उसको प्रत्यक्ष जानता है वह जानी ब्रह्मा होगा।

यस्य त्रयिक्षिशहेवा अंगे गात्रा विभेजिरे, तान् वै त्रयिक्षिशहेवान् एके ब्रह्मविदो विदुः (१०१०१२७)— जिसके अंगर्मे तैतीस देव अवयव बनकर रहे हैं, उन तैतीस देवोंको अकेले ब्रह्मज्ञानी जानते हैं।

स्करमे लोकाः स्करमे तपः स्करमेऽध्यृतमाहितम् (१०।७।२९)— सर्वाधार परमेश्वरमें लोक, तप स्कीर ऋत रहा है।

नाम नामा जोहवीति पुरास्यीत् पुरोषसः। यदजाः प्रथमं संवभ्व स ह तत् स्वराज्यमियाय यसाम्नान्यत् परमस्ति भूतम्। (१०१०११) – स्योदयके पूर्व और उषःकालके पूर्व जो ईश्वरका नाम केता है, जो अजनमा आत्मा ईश्वरके साथ संगत होता है, उसकी वह स्वराज्य प्राप्त होता है जिससे अधिक श्रेष्ठ कुछ भी नहीं है।

यस्य भूमिः प्रमाऽन्तरिक्षमुतोद्रम्, दिवं यश्चके मुर्घानं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः (१०।७।३२) — भूमि जिसका पांव, बन्तरिक्ष हदर कीर चुमस्तक है, उस श्रेष्ठ ब्रह्मके किये मेरा नमस्कार हो।

यस्य सूर्यश्चश्चः चन्द्रमाश्च पुनर्णवः, अग्नि यश्चकः आस्यं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः (१०।७।३३) — जिसका सूर्यं एक शांख है, और चन्द्र दूसरा शांख है, अग्नि जिसका मुख है, इस ब्रेस्ट ब्रह्मके लिये नमस्कार करता हूं।

यस्य वातः प्राणापानी चक्षुरंगिरसोऽभवन्, दिशो यक्षके प्रज्ञानीः तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः (१०१७।३४)— वायुः जिसके प्राण भपान है, मंगिरस जिसके मांख है, दिशाएं जिसके शानसाधन ( कान ) हैं उस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये मेरा प्रणाम है।

स्कम्भो दाघार द्यावाणुथिवी उभे इसे स्कम्भो दाधार उर्वन्तारिक्षम्। स्कम्भो दाधार प्रदिशः षडुवीः स्कम्भ इदं विश्वं भुवनमा विवेश (१०१०१३५) सर्वाधार परमेश्वरने खु, पृथिवी, बहा अन्तरिक्ष, छः दिशा-उपदिशाएं, धारण की हैं, वही सर्वाधार इस भुवनमें ज्यापक है।

महद्यक्षं भुवनस्य मध्ये तपिस क्रान्तं सिलिलस्य पृष्ठे, तिस्मिन् श्रयन्ते य उ के च देवाः, वृक्षस्य स्कन्धः परित इव शाखाः (१०१७१६८)— बडा पूजनीय देव भुवनके मध्यमें है, तापमें वह क्रान्ति करता है, शौर वह जलके पृष्ठभागमें भी है, असीके आश्रयसे सब देव रहते हैं। जैसे वृक्षके आश्रयसे उसकी शाखाएं रहती हैं।

यसौ हस्ताभ्यां पादाभ्यां वाचा श्रोत्रेण चक्षुषा, यसमै देवाः सदा बार्छ प्रयच्छिन्ति विमितेऽ-मितं स्कंभं तं ब्र्हि कतमः स्विदेव सः (१०।७१३९)— निस अपरिमितके लिये सब देव अपने हाथों, पावों, वाचा, कान और आंखसे अपरि-मित बिल देते हैं, वह सर्वाधार एरमेश्वर है, वह अस्यंत आनन्दमय है।

प्रप तस्य हतं तमो, व्यावृत्तः स पाष्मना, सर्वाणि तस्मिन् ज्योतींषि यानि त्रीणि प्रजापती (१०१७१४०) उसका अन्धकार दूर हुआ, पापसे वह दूर हो चुका, प्रजापतिमें जो तीन ज्योतियां हैं वे उसमें होती हैं।

यो भूतं च भव्यं च सर्व यश्चाधितिष्ठति, स्वर्यस्य च केवलं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः (१०।८।१)-जे भूत और भविष्य सबका अधिष्ठाता है, जिसका प्रकाश स्वरूप है, उस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है।

एक चर्त्रं वर्त्त एक नेमि सहस्राक्षरं प्र पुरो नि पश्चा, अर्धेन विश्वं भुवनं जजान यदस्यार्धं क तद्वभूव (१०१८।७) — एक चक्र है, उसकी एक नामि है, हजार मारे हैं, वे माने-पीछ होते हैं। आधेसे सब भुवन बना है, जो दूसरा मर्थ है वह कहां है? तिर्यग्विलश्चमस अर्ध्वयुद्धाः तस्मिन् यशो निहितं विश्वरूपं, तत्रासत ऋषयः सप्त साकं ये अस्य गोपा महतो वसूतुः (१०।८।९)— तिरला मुखवाला एक लोटा है, उसका नीचेका भाग उपर है, उसमें विश्वरूप यश है, वहां सात ऋषि रहते हैं वे इस महानुके रक्षक हैं।

प्रजापतिश्चरति गर्भे अन्तः, अजायमानो बहुधा वि जायते (१०/८/१३)— प्रजापित गर्भमें संचार करता है, न जनमनेवाला अनेक प्रकारसे जन्मता है।

पश्यन्ति सर्वे चश्चपा न सर्वे मनसा विदुः (१०१८।१४) —सब बांबसे देखते हैं, पर सब मनसे नहीं जानते।

यतः सूर्य उद्ति, अस्तं यत्र च गच्छति, तदेव मन्येऽहं ज्येष्ठं तदु नात्येति किं चन (१०१८) ६) — जहां सूर्यं हदय होता है और जहां अस्त होता है, में जानता हूं कि वही श्रेष्ठ है और उसका अति-कमण कोई कर नहीं सकता।

इयं कल्याण्यज्ञरा मर्त्यस्यामृता गृहे (१०१८।२६)-यह कल्याण करनेवाळी मर्त्यके घरमें समर देवता है।

एको ह देवो मनसि प्रविष्टः प्रथमो जातः स उ गर्भे अन्तः (१०१८१८)— एक देव मनमें प्रविष्ट होकर रहा है, वह एक वार जन्मा, पर वह फिर गर्भमें भाषा है।

पूर्णात् पूर्णमुद्यति पूर्णं पूर्णंन सिच्यते, उतो तद्य विद्याम यतस्तत्परिषिच्यते (१०१८।२९)— पूर्णंसे पूर्णं बाहर बाता है, पूर्णंसे पूर्णं सीचा जाता है, बब बाज हम वह जाने कि जहांसे वह सीचा जाता है।

अन्ति सन्तं न जहाति अन्ति संतं न प्रयति (१०१८।३२)— पास होनेपर वह छोडता नहीं, पास होनेपर भी वह दीखता नहीं।

वेषस्य पश्य काव्यं न ममार न जीर्यति— देवका कान्य देखो, वह मरता नहीं और न वह जीर्ण होता है।

यो विद्यात्सूत्रं विततं, यस्मिन्नोताः प्रजा इमाः । सूत्रं सूत्रस्य यो विद्यात् सविद्याद् ब्राह्मणं महत् (१०/८/३७) — जो फैका हुना धागा जानता है, जिसमें ये सब प्रजा पिरोयी है। सूत्रका सूत्र जो जानता है वह बढ़ा बहा जानता है।

वेदाहं सूत्रं विततं यस्मित्रोताः प्रजा इमाः, सूत्रं सूत्रस्याहं वेदाथो यद् ब्राह्मणं महत् (१०१८। ३८)— में फंडा हुला सृत्र जानता हूं जिसमें सब प्रजा प्रोयी है, सूत्रका मृत्र में जानता हूं जो बढा बहा है।

पुण्डरीकं नवद्वारं त्रिभिर्गुणेभिरावृतं, तस्मिन् यद्यक्षमात्मन्वत् तद्वै ब्रह्मविदे। विदुः (१०१८। ४३)— नौ द्वारोवाला कमल है, तीन गुणोंसे वह वेश है, उसमें प्रानीय देव है, इसे ब्रह्मज्ञानी जानते हैं।

इन सुभ। वितोंसे छोटे सुमावित बनते हैं वह देखिये— स्वित्तिद्रा''' सर्ववीरः — सबमें वीर कल्याण करता है। अर्चामि संत्यसर्वं — सत्य भेरककी पूजा करता हूं। ऊर्ध्वा यस्यामितिर्भा — जिसका अपिमित वेज जपर फैंडा है।

सुकतुः कृपात् स्वः — उत्तम कर्म करनेवाला प्रभु अपने तेजको फैलाता है।

वरिमाणमस्मै— इस प्रभुक्ती श्रेष्ठता है। देवः सविता द्यद्रक्तं — सबको प्रसवनेवाला देव रक्तोंको देता है।

अहं कृणे सुमिति— मैं उत्तम मित प्राप्त करता हूं।
प्रजापितिर्जनयति प्रजाः— ईश्वर प्रजा उत्पन्न करता है।
धाता दधातु— धारक देव सबको धारण करे।
एको विभूः— एक ही ब्यापक देव है।
विद्णोर्नु कं प्रावोचं वीर्याणि— ब्यापक ईश्वरके पराक्रम
मैं वर्णन करता हूं।

यस्य विक्रमणेषु अधिक्षियन्ति भुवनानि विश्वा — जिसके विक्रमोर्ने सब विश्व रहे हैं।

विष्णुर्गोपाः— परमेश्वर रक्षक है। विष्णोः परमं पदं— स्थापक देवका श्रेष्ठ स्थान है। सृहस्पतिर्नः परिपातु— ज्ञानका देव हमारा रक्षण करे। प्रजापतिः ससुजे विश्वकृषं— परमेश्वरने यह विश्वकृष

एकं यदंगं अकुणोत्सहस्त्रधा— जिसने अपना एक अंग सहस्रधा विमक्त किया। कतमः स्विदेव सः — वह परमेश्वर श्रत्यंत शानंदपूर्ण है। यस्य त्रयस्त्रिदाहेवा अंगे सर्व समाहिताः — तैतीस देव जिसके शंगों में रहे हैं।

पुरुषे ब्रह्म विदुः — मानव शरीरमें ब्रह्म जानते हैं। ब्रह्मा वेदिता स्थात् — ब्रह्मा ज्ञाता होता है। नाम नाम्ना जोहवीति — नाम जो छेता हैं, नामजप करता है।

यस्य सूर्यश्चश्चः सूर्य जिसका मांस है। अग्नि यश्चक आस्यं — मिनको जिसने मुख मनाया है। महद्यक्षं भुवनस्य मध्ये — भुवनके मध्यमें बहा प्रव देव है।

अप तस्य हतं तमः — उसका अज्ञान तूर हुआ। तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः — उस ब्रेष्ठ ब्रह्मके किये नमस्कार है।

विश्वं भुवनं जजान- वह सब भुवनोंको सलब करता है।
प्रजापतिश्चरति गर्भे — ईश्वर सबके गर्भमें विचरता है।
न सर्वे मनसा विदुः — मनसे सब ठीक तरह जानते
नहीं।

तदु नात्येति कश्चन- धा प्रभुका कोई जतिकमण नहीं करता।

मर्त्यस्यासृता गृहे — मर्त्यके घरमें ( शरीरमें ) यह अमर रहता है।

एको ह देवो मनसि प्रविष्टः — एक देव मनके अन्दर है। पूर्णात्पूर्ण उदचति — पूर्णसे पूर्ण स्टब्स होता है। अन्ति सन्तं न पश्यति — पास होनेपर भी ( प्रभुको )

देखता नहीं।
देवस्य पश्य काव्यं — देवका यह काव्य देखो।
यश्मान्वत् — बारमावान् देव ही पूजनीय है।
ब्राह्मणं महत् — ब्रह्म सबसे बढा है।
सूत्रं विततं — एक सूत्र सर्वत्र फैळा है (वह ब्रह्म है)।
यस्मिन्नोताः प्रजाः — जिसमें यह सब प्रजा प्रोयी है।
न ममार, न जीर्यति — वह मरता नहीं, खीर जीर्ण नहीं होता।

प्रथमो जातः— वह (प्रभु ) सबसे पहिले प्रकट हुना है। इयं कल्याणी अजरा— यह (प्रभुशक्ति) कल्याण करनेवाली मौर जीर्ण न होनेवाली है। इस तरह छोट सुभाषित अपर दियं बहे सुभाषितोंसे बनते हैं। जो स्यक्तिशः या संघशः बोलनेके योग्य हैं। पाठक इनको बारंबार पढ कर देखें। इस तरह बारंबार करनेसे जो बोलनेवालोंके मनपर अपूर्व परिणाम होता है वह विशेष महश्वका है। करनेवालोंको ही इसका अनुभव हो सकता है।

दीर्घायु

दीर्घमागुः क्रणातु में ( ७।३३।१) — वह मंरी दीर्घ भागु करे।

सं मायमिः सिञ्चतु प्रजया च धनेन च दीर्घमायुः कृणोतु में (७१६४११)— यह ब्रिस मुझे प्रजा बीर धनसे युक्त करे बीर मेरी दीर्घ बायु करे।

प्रत्याहतामिश्वना मृत्युमस्मव् देवानामश्चे भिषजा शर्चाभिः ( ७१५५१३ ) हे देवोंके वैद्यो अधिना ! अपनी शक्तियोंसे इससे मृत्युको दूर करो ।

यमस्य ··· अभिशस्तिरमुखः — यमके यातनानींसे सुक

दातं जीव दारदो वर्धमानः (७।५५१२) - बढताहुणा सौ वर्ष जीवो ।

आयुर्यत्ते अतिहितं पराचैरपानः प्राणः पुनरा ताचितां — विशेषी कारणोंसे जो तुम्हारी आयु घट गयी है, उस स्थानपर प्राण भीर अपान पुनः संचार करें।

मेमं प्राणो हासीनमें। अपानोऽवहाय परा गात् (अपपाध)— प्राण और अपान हसे छोडकर न चला जावें।

सप्तर्षिभ्य एनं परि ददामि त एनं खस्ति जरसे वहनतु— सप्तर्षियोंको में इसे देता हूं ने इसकी करवाण करके पृद्धांकस्थांतक ले जांय।

प्र विश्वतं प्राणापानावन इवाहाविव वर्जा, अयं जिरम्णः श्रेवधिरिष्ट इह वर्धताम् ( अपनाप) — जैसे बैठ गोशालामें घुसते हैं वैसे प्राण अपना इसमें घुमें। यह वार्धक्यका सजाना है। यह विनष्ट न होकर बढे।

आ ते प्राणं सुवामासि परा यक्ष्म सुवामि ते (७।५५) ६ — तेरे भन्दर प्राणको प्रेरता हूं, भौर रोगको दूर करता हूं।

अन्तकाय मृत्यवे नमः, प्राणा अपाना इह ते रम-न्ताम् (८१९११) — अन्त करनेवाले मृत्युको .नमस्कार है, प्राण कोर अपान तेरे शरीरमें यहां रमते रहें।

इहायमस्तु पुरुषः सहास्त्रना — यह पुरुष यहां प्राणके साथ रहे।

इह तेऽसुरिह प्राणः इहायुरिह ते मनः ( ८११३)-यहां तेरा प्राण, तेरी भायु और यहां तेरा मन रमे।

उत्कामातः पुरुष माच पत्थाः (८।११४)— 🖥 पुरुष! तु अवर चढ, मत गिर जा।

मृत्योः पड्वीशमवमुञ्चमानः — मृत्युके पाश तोह दो।
मा चिछत्था अस्माछोकात् — इस लोकसे दूर न हो।
त्वां मृत्युर्द्यतां मा प्रमेष्टाः (८।१।५) — तेरे ऊपर
मृत्यु दया करे, मत मर जा।

उद्यानं ते पुरुष नावयानं (८१११६)— हे पुरुष ! तेरी अवति हो, अवति न हो।

ते जीवातुं दक्षतातिं कृणोमि— तुझ जीवन भौर

बा हि रोहेमममृतं सुखं रथं — इस सुबदायी स्थपर वढ ।

अथ जिविंविंदथमा बदासि—श्रीर वृद्ध हो इर जानहा उपदेश देगा।

मा ते मनस्तत्र गान्, मा तिरो भूः (८११७)— तेरा मन निषिद्ध मार्गसे न जावे, गुप्त, न काम करनेवाका न बने ।

मा जीवेभ्यः प्र मदः— जीवेंकि किये प्रमाद न कर । मानु गाः पितृन्— पितरोंके पीछे न जा ।

विश्वे देवा अभि रक्षन्तु त्वेह — सब देव यहां तेरी सुरक्षा करें।

मा गतानामा दीघीधाः (८०१८) — मरे हुनोंका कोकनकर।

आ रोह तमसो ज्योतिरेहि — यहां का और कन्धेरेसे प्रकाशपर चत्र।

मैतं पन्थामनु गा, भीम एषः (८१५१०)— इस मार्गसे न जा, यह भयंकर मार्ग है।

🤻 [अथ, प. भा. ३]

तम एतत् पुरुष, मा प्र पत्था, भयं परस्ताद्भयं ते अविक - यह भन्धकार है, हे मनुष्य ! इसरे न जा, परे भय है, हरे अभय है।

अध्छिद्यमाना जरद्षिरस्तु ते (८।२।१)— व्यवि-च्छित वृद्धावस्था तुझे प्राप्त हो । (त् दीर्वायु हो ) असुं त आयुः पुनरा भरामि— तेरे धन्दर प्राण और

भायुको, पुनः भर देता हूं।

रजस्तमा मोप गाः- रज भीर तमके पास न जा। मा थ मेष्ठाः — मत मर जा।

जीवतां ज्योतिरभ्येद्यर्वाङ् ( बारार )— जीविर्वोकी ज्योतिको इस मोरसे प्राप्त हो।

🦥 ेबध्हरामि शतशारदाय— तुझे सौ वर्षाकी आयुकी 獅 त कराता हूं।

अवसुश्चन् मृत्युपाशानशस्ति— मृत्युपाश्ची भौर अप्रशस्ताको द्र इटाता हूं।

द्राधीय आयुः प्रतरं ते दधामि — मैं वेरे छिने दीर्घ बाय अधिक दोई करके देवा हूं।

वातात् ते प्राणमविदम् ( ८।२।३) — वायुसे हेरे क्रिये प्राण वर्षण करता हूं।

स्यामश्चरहं तव- स्यंसे तेरा बांस में प्राप्त कराता हूं। यत्ते मनस्त्वयि तद् घारयामि - जो तेरा मन है वह

तुझमें में घारण करावा हूं । सं वितस्वाक्षेवंद जिह्नयालपन्- जिह्नासे बन्द बोल

और अपने अंगोंसे संयुक्त हो। नमस्ते मृत्यो चक्षुचे नमः प्राणाय तेऽकरम् (८।२।४) -हे मृत्यो ! तेरे लांकके किये नमस्कार करता हूं

तथा तेरे प्राणको नमन करता हूं।

अयं जीवतु, मा मृत ( ८।२।५ )— यह मनुष्य जीवे, न मरे।

इमं समीरयामिस- इसको में सजीव करता हूं। कुणोस्यस्मै भेषजम् - इसको मैं जीवध तैयार करके

देता हूं। मृत्यो मा पुरुषं वधीः — हे मृत्यो ! इस पुरुषको मत

जीवलां नघारिषां जीवन्तीमोषधीमहं, त्रायमाणां सहमानां सहस्रतीमिह हुवेऽसा अरिष्टता-तये ( ८।२।६ )- इसकी सुख प्राप्त हो इसिंखवे

जीवन देनेवाळी, हानि न करनेवाळी, रक्षा करने वाकी, रोग इटानेवाकी, भीर बल बढानेवाकी भीषधिको में देवा हूं।

अधि बृद्धि ( ८।२।७ )— अच्छा बोछ, मा रभथाः — बुरा बर्ताव न कर,

स्जेमं- इसको छोड, (इसको न मार)

तवैव सन्त्सर्वद्वाया इहास्तु— तेरा द्वोकर पूर्ण शायुतक यह यहां रहे ।

भवारावों मृदतं, रार्म यच्छतं — हे सृष्टिकर्ता और संदारकर्ता ! इसको सुली करी, इसको आनन्द दो।

अपसिध्य दुरितं घत्तमायुः - पाप दूर करके इसको दीर्घायुदी।

असी मृत्यो अघि बृहि (८।२।८)— हे मृत्यो । इसको आशीर्वाद दो।

इमं दथस्व- इसपर दया कर ।

उदितोऽयमेतु — यह कपर उठे और चलने लगे। अरिष्टः सर्वोगः सुश्रुत् जरसा शतहायन आत्मना भुजमरनुताम् — यह पीडाराहित, सर्व अवयवींसे युक्त, कानोंसे सत्तम बातें सुननेवाला, घुद्ध होकर सी वर्षतक जीनेवाळा, अपनी शक्तिसे अपने भोग प्राप्त करें।

देवानां हेतिः परि त्वा वृणक्तु (८।२।९)-- देवोंका बाद तुझसे दूर रहे ।

पारयामि त्वा रजसः—स्कोगुणसे में तुझे पार करता हूं। उस्वा मृत्योरपीपरम् — तुम्ने मृत्युसे दूर किया है। जीवातवे त परिधि दथामि— दीवं जीवनके छिये

तेरी मर्यादा में चारण करता हूं।

पथ इमं तसाद् रक्षन्ती ब्रह्मासी वर्भ कृण्मास ( ८।२।१० )— जस मृत्युके मार्गसे इसकी सुरक्षा करके, इसके जिये हम जानका कवल करते हैं।

कृणोमि ते प्राणापानी जरां मृत्युं दीर्घमायुः स्वस्ति ( ८।२।११ ) — में तेरे लिये प्राण, अपान वृद्धा-वस्थाके पत्रात् स्थु हो ऐसा करवाणपूर्ण दीर्घायु करता हूं।

वैवस्यतेन प्रहितान् यमदृतांश्चरतोऽप सेघामि मर्तान् — वैवस्ततने भेजे सब यमवूर्तीको में दूर करता है।

- आराद्राति निर्क्ति परो श्राहि कव्याद्र पिशाचान्, रक्षो यत् सर्वे दुर्भूतं तत् तम इवाप हन्मासि ( ८१२१६२ )— शत्रु, दुर्गति, रोग, मांसमक्षक जन्तु, रक्त पीनेवाले जन्तु, तथा जो कुछ दुरा है वह सब अन्धकारके समान में दूर करता हूं।
- यथा न रिष्या अमृतः सजूरसस्तत्ते कृणोमि, तदु
  ते समृध्यताम् (८१२११३)— जिससे अमर
  होकर त् नहीं मरेगा, वैसा जीवित रह, यह तेरा
  जीवन समृद्ध हो।

दिवं ते स्तां द्यावापृथिकी असंतापे अभिश्रियौ— वेरे किये हु और पृथिकी संताप न दें और ही देने-वाले हों।

द्यं ते सूर्य आ तपतु— (८१२।१४) — सूर्य तेरे छिये सुखदायक रीतिसे तये।

शं वातो वातु ते हदे — तेरे हदयको भानन्द देता हुमा वायु बहे ।

दिावा अभि रक्षन्तु त्वापो दिव्याः पयस्वतीः— दृष्टिसे प्राप्त क्ष्म तथा पृथ्वीपर बहनेबाका जक तुसे सुखदायी हो।

- यत् ते वासः परिधानं यां नीविं कुणुषे त्वं, शिषं ते तन्वे तत् कुण्मः संस्परोऽद्रृक्णमस्तु ते (८१२११६)— जो त्वस्र पहनता है, को कमा पर छपेटता है, वह तेरे किये कल्याण देनेवाला हो, स्पर्शमें वह खरदशा होकर न चूमे।
- यत् क्षुरेण मर्चयता सुतेजसा वसा वपास केराइमश्रु, शुभं मुखं, मा न आयुः श्र मोषीः (८१२१९०)-जो त नापित खण्डता करनेवाले तेज धारवाले हुरेसे जो बालों और मूंलोंका मुण्डन करता है, उससे तेरा मुख सुन्दर होता है, पर त हमारी आयुको नष्ट न करो।
- यदशासि यत् पिनसि धान्यं कृष्याः पयः, यदाधं यदनाद्यं सर्व ते अश्चं अविषं कृणोमि (८१२। १९)— जो त् खाता है, जो पीता है, कृषीसे धान्य खाता भीर दूध पीता है, यह जाए मार पेय नर्णात् सन्तरा अश्च में विषरहित करता है।

अरायेभ्यो जिघत्सुभ्य १मं मे परि रक्षत ( टारा२० )

— दुष्ट हिंसकोंसे इस मनुष्यकी सुरक्षा चारों सोरसे करो ।

दातं तेऽयुतं हायनान् हे युगे त्रीणि चत्वारि कृषमः
(८१२११) — तेरी सी वर्षकी मायु जिसमें दिनरात्रका युगक, सर्दी-गर्मी-षृष्टि ये तीन काम मौर बाक्य-वारुण्य-वृद्ध मौर जरामस्तता ये चार भवस्थापं तुमे सुखदायक हो।

दारदे त्वा हेमन्ताय वसन्ताय श्रीष्माय परि दवासि, वर्षाणि तुभ्यं स्योनानि येषु वर्धन्त ओषधीः (८।२।२२)— तेरे क्षिये वसन्त, प्रीष्म, शरद, हेमन्त ये ऋतु सुखदायी हों, जिनमें भौषिषयां बढती हैं वह वर्षा ऋतु भी सुखदायी हो।

मृत्युरीशे द्विपदां, मृत्युरीशे चतुष्पदां, तसात् त्वां मृत्योगोंपतेः उद्धरामि, स मा विभेः (८१२१३)— द्विपाद और चतुष्पादोंपर मृत्युदा स्वामित्व है, इस मृत्युसे तुझे में उपर उठाता हूं, वह तू मृत्युसे मत हर।

सोऽरिष्ट न मरिष्यसि, न मरिष्यसि, हा विभेः (८।२।२४) — हे बहिंसित मनुष्य! त् नहीं मरेगा, नहीं मरेगा, डर मतः

न वै तत्र ख्रियन्ते— वहां नहीं मरते (दीर्घ जीवन प्राप्त करते हैं।)

नो यन्त्यधमं तमः — दीन मन्धेरेमें भी नहीं जाते (सदा प्रकाशमें ही रहते हैं।)

सर्वों वै तत्र जीवति " यत्रेदं ब्रह्म कीयते परिधि-जीवनाय कम् (८१२१२५) — वहां सब जीवित रहते हैं " जहां यह ज्ञान भीर दीर्घ जीवनके किये सुकारायी (यज्ञमार्गका भनुष्ठान) किया जाता है।

परि त्वा पातु समानेभ्योऽभिचारात् सब्द्धभ्यः (८।२।२६)— समान छोगोंसे और बांधवोंसे होने-बाकी हिंसाचे तेरा रक्षण होते।

अमिश्रमंबाऽमृतोऽतिजीवो, मा ते हासिषुरस्तवः शरीरम् — भमर बन, श्लीण न हो, दोर्घजीवी हो, तेरे माम तेरे शरीरको न छोडें।

ये मृत्यव एकरातं या नाष्ट्रा अतितार्याः, मुञ्चन्तु तस्रात्स्वां देवा (८।२।२७) — जो सी मृत्यु हैं, जो जाश करनेके हेतु हैं, उम मृथ्युसे देव तुम्हारी मुक्ति करें।

अग्नेः शरीरमसि पारयिष्णु (८१२१८)— तू दुः ससे पार करनेवाला श्रीका शरीर हो।

रक्षोडासि सपत्नहा— तू रोगकृषिका नाशक हो, शबुका नाश करनेवाला हो।

अमीवचातनः— तू रोगोंको दूर करनेवाला है।

इनसे छोटे सुभाषित श्रस्थंत हपयोगी कैसे बनते हैं जा

द्धिमायुः कृणोतु मे— मेरी भायु दीर्घ करे।
प्रत्योहतां ''' मृत्युमस्मत्— इससे मृत्युको दूर करो।
अभिशस्तेरमुञ्चः— क्रेशोसे बधाओ।
शतं जीव शरदः— सौ वर्ष जीवित रहे।
अपानः प्राणः पुनरा तावितां— भपान और प्राण
पुनः यहां भावें।

मेमं प्राणो हासीत्— इसको प्राण न छोडे। त एनं स्वस्ति जरसे हचन्तु— वे इससे सुखपूर्वक वृद्ध अवस्थातक ले जांय

परा यक्षमं सुवामि ते - तेरे रोगको दूर करता हूं। प्राणा अपाना इष्ट ते रमन्तां — तेरे प्राण, अपान यहां रमें। अयमस्तु पुरुषः सहास्ता - प्राणके साथ यह पुरुष रहे। इह प्राण:- यहां तेरा प्राण रहे। इह आय:- यहां तेरी आयु रहे। दृह ते मनः - यहां तेरा मन रहे । उत्काम अतः - यहां उन्नत हो। माव पत्थाः — मत गिर जा। मृत्योः पड्वीदामवमुद्यमानः मृत्युकापात्र छोद दे। उद्यानं ते पुरुष — हे मनुष्य ! तेरा ऊंचा रूत्यान हो । मा ते मन्स्तत्र गातु- तेरा मन बुरे मार्गसे न जावे। आरोह तमसः - अन्धकारसे उपर इठ। ज्योतिर्राह- पकाशको प्राप्त कर। भयं परस्तात्— दूरसे भय है। अभयं ते अर्वाक् — तेरे समीप निर्मयता है। तमा मोप गा - अंधकारको न प्राप्त हो। जीवतां ज्योतिरभ्येहि — जीवितोंकी ज्योतिको पास हो। वातात्राणं — वायुसे प्राण पास हो ।

सूर्याच्यक्षः — स्यंसे बॉल प्राप्त हो। अयं जीवतु — यह जीवित रहे। इाम यच्छतं — सुल प्राप्त हो। घत्तमायुः — दीर्घ आयु हो। जरसा इन्तहायनः — वृद्ध होकर सौ वर्ष जीवित रहे। ब्रह्मासी वर्म कृष्मसि — ज्ञानका कवच इसके किषे करता हूं।

दीर्घमायुः स्वस्ति — सुलसे दीर्षं भायु हो । यमदूर्ताश्चरतोऽप सेघामि सर्घान् — सब यमद्तीको मैं दर करता हं ।

अमृतः संजूरसः — तू अमर रहेगा। अभि रक्षन्तु त्वापः — जब तेरा रक्षण करें। वर्णाणि तुभ्यं स्योनानि — वर्ष तुम्हारे क्षियं कल्याणः मय हों।

न मरिष्यसि मा विभेः— त् मरेगा नहीं, या दर। अमित्रमेव— न मरनेवाका बन, अमृतोऽति जीवः— ममर मौर दीवंजीवी हो।

इस तरह ये छोटे सुमापित हैं। घरमें कोई बीमार हो, उसको उरसाह देनेके किये ये सुमापित अस्यंत उपयोगी हैं। रोगी स्वयं इनको बोके अथवा उनके किये दूसरा कोई बोके। रोगी बिस्तरेपर पडे पडे 'दीर्घमायुः कुणोतु में '– 'ईबर मेरी दीर्घ आयु करे। ' ऐसा धारंबार बोक-नेसे, ईश्वर सहायक होता है और उसके अन्दरकी प्राण-शक्ति तेजोमयी होकर, वह नीरोग होकर रोगमुक्त होता है, अर्थात् दीर्घ आयु पास करता है। ऐसा अनुभव अनेक वार किया है।

दूमरे लोग बोलनेवाले हों, तो रोगीके वारीरपरसे प्रेमसे अपना हाथ घुमाकर— परा यक्ष्मं खुनामि ते— तेरा रोग में दूर बराग हूं।

मेमं प्राणो हासीत्— इसकी प्राण न कोडे । जीवतां ज्योतिरभ्येहि— जीवितोंके तंजको प्राप्त हो ।

के मंत्र बायवा ऐसे भाववाके संत्र बोके जांग, तो निः-संदेख अस रोगीको बारोग्य प्राप्त होता है। वाचक मंत्रके बार्यका विधार करें बौर विश्वप्रेमसय अपना मन बनाकर कक्त मंत्रोंका प्रयोग करें। प्रयोग करनेके समय रोगीका विश्वास हो और प्रयोग करनेवाछेका मन प्रेमसे भरा हो, तो सश्वर यश प्राप्त होता है।

पाठक इसका जनुभव लें। मनमें भवित्रास या स्पद्धा-सका भाष न हो।

### रक्षण

विश्वा अमीवाः प्रमुञ्जन् मानुषीभिः शिवाभिः परि पाहि नो गयम् ( ७/८९१) — सब रोग दूर कर, और मानवी कल्याणींके साथ हमारे घरका रक्षण कर।

स्वकं संशाय, पविमिन्द्र तिग्मं, वि शत्रून् ताढि, वि सृधो जुद्स्व (७४८१३)— बाणको भीर वज्रको तोक्षण कर, शत्रुनोंको ताहन कर मीर दिस-कौको भगा दे।

रक्षनतु त्वाझयो ये अव्स्वन्तः (८)१११) - जक्षीमें रहनेवाके अग्नि तेरी रक्षा करें।

रक्षतु त्वा मनुष्या यमिन्धते — मनुष्य जिसको प्रदीस करते हैं वह अप्ति मेरी रक्षा करें।

वैश्वानरो रक्षतु त्वा जातवेदाः — विश्वका नेता जातः वेद भाग्ने तेरी रक्षा करें।

दिव्यस्तवा मा प्र धाग् विद्युता सह — विजलीके साथ दिव्य अप्ति तुझे 🖷 जलावे।

रक्षतुत्वा द्यौ रक्षतु पृथित्री सूर्यश्च त्वा रक्षतां चन्द्रः माश्च, अन्तरिक्षं रक्षतु देवहेत्याः (८११११२) — द्यु, भन्तरिक्ष, पृथिवी, सूर्यं भौर चन्द्र तेरा रक्षण करें।

बोधश्च त्वा प्रतिबोधश्च रक्षतां (८१११३) - जान

अस्वप्रश्च त्वानवद्गाणश्चः रक्षतां — स्कृतिं भौर न भागना तेरी रक्षा करें।

गोपायंश्च त्वा जागृविश्च रक्षताम् — रक्षक भौर जागः नेवाला तेरा रक्षण करें।

ते त्वा रक्षन्तु (८।१।१४) — वे तेरी रक्षा करें। ते त्वा गोपायन्त — वे तेरा पालन करें।

तेभ्यो नमः, तेभ्यः स्वाहा— उनको प्रणाम, उनके क्रिये अर्पण।

मा त्वा प्राणो बलं हासीत् ( ८१११५ )— क्या तेरे लिये पड न छोडे । असुं तेऽनु ह्वयामसि— तेरे प्राणको अनुकूल करते हैं। मात्वा जम्भः संद्वनुमी तभी विदन् (८११११६)-

विनाशक, घातक तथा अज्ञान तुझे पास न हों।

उत् त्वा मृत्योरोषधयः सोमराक्षीरपीपरन (८।१।१७) -- सोमराज्यमें रहनेवाली कौपधियां तेरी रक्षा करें।

इमं सहस्रवीयेण मृत्योहत्पारयामसि ( ८१११४)-इजारी सामध्यांने इसे इम मुखुसे पार करते हैं।

उत्त्वा मृत्योरपीपरम् (८।१।१९) — मृत्युसे तुझे हम पार करते हैं।

सं धमन्तु वयोधसः— कायुका धारण करनेवाके (प्राण) तुझे बळवानु बनावें।

मा त्वा व्यस्तकेदयोरे मा त्वाघरुदो रुद्न् — बालोंको स्रोलकर स्वियां तेरे लिये न रोवें ( मर्थात् तेरी मृत्यु ही ॥ हो )

आहार्षमविदं त्वा (८।१।२०) — भैने तुझे लाया भौर

पुनरागाः पुनर्णवः — त् किर छाया भौर त् नया हमा है।

सर्वांग सर्वे ते चक्षुः सर्वमायुश्च तेऽविदम्— हे संपूर्ण अंगवाले मानव ! तेरी दृष्टि और पूर्ण आयु तुझे प्राप्त दृष्टे है ।

व्यवात् ते ज्योतिरभूद्प त्वत् तमो अक्रमीत् (८।१।२१)— तेरेसे मन्धकार दूर हुना भौर ज्योति प्रकाशने लगी है।

अप त्वन्मृत्युं निर्ऋतिं अप यक्ष्मं नि द्रध्मसि— वेरेसे मुखु, रोग भौर विपत्ति दूर हुई है।

रक्षे। हणं वाजिनमा जिछिमें मित्रं प्रथिष्ठमुप यामि शर्म (८१३) — राक्षसोंके नाश करनेवाले, बल-वान् प्रसिद्ध मित्रको में पास करता हूं जिससे सुख प्राप्त करता हूं।

म नो दिवा स रिषः पातु नक्तम्— वह दिन-रात् हर्मे शतुओंसे बचावे।

अयोदंष्ट्रो अर्चिषा यातुधानानुष स्पृश (८१६१२)-कोहेकी दाढोंसे युक्त होकर वेजसे यातना देनेवाकों को विनष्ट कर ।

आ जिह्नया मूरदेवान् रभस्य — मूर्कताको देव मानने-वालोंको अपनी जिह्नासे दूर कर। क्रव्यादो चृष्ट्वाऽिप घत्स्वासन् — बळवान् बनकर अपने मुखर्मे मांस खानेवाळोंको डाळ ( छनका नाश कर ।)

सं घेहाभि यातुधानान् (८)३।३) -- यातना देने-वालीका नाश कर।

त्वचं यातुधानस्य भिन्धि (८।३।४)— यातना देने-वालेकी चमडी काट हाली।

हिंसाशनिर्हरला हन्त्वेनम्— हिंमक बिजली इस दुष्टका नाश करे।

ताभिर्विध्य हृद्ये यातुधानान् प्रतीचो वाहून् प्रति भङ्गध्येपाम् (८।३।६) — उन शक्षीते धातकीको हृद्यमें वीध और इनके बाहुबोंको तोड ।

उतारच्यान् स्पृणुहि जातचेद् उतारेभाणां ऋष्टिभि-र्यातुष्टानान् (८१३१७)— हं जातवेद । अच्छा कार्य करनेवाळों और भविष्यमें अच्छा कार्य करनेवाळोंकी सुरक्षा कर और कार्खोसे यातना देनेवाळोंको दूर कर।

पूर्वी नि जिह शोशुचानः - प्रथम प्रकाशित होकर शत्रको परामृत कर।

आमादः हिंचकास्तमदन्त्वेनीः — कचा मांस खानेवाके पक्षी इन दुष्टीकी खाउँ।

नृचक्षसञ्चक्षुषे रन्धयेनम् (८१३।८)— मनुष्योके हितकी दृष्टिसे इस दृष्टको विनष्ट कर ।

हिस्रं रक्षांस्यभि शोशुचानं (८१३१९) — हिसक राक्ष-सोंको चारों कोरसे तपाको ।

मा त्वा दभन् यातुधानाः— यातना देनेवाळे दुष्ट तुझे न दबावें।

मृचक्षा रक्षः परि पद्य विश्व (८।३।१०)— मान-वोंका निरीक्षण करता हुना तु राक्षसोंकी देखा।

तस्य त्रीणि प्रति गृणीहाया — उस दुष्टके तीनों भागोंका नाश कर ।

त्रेघा मूळं यातुधानस्य वृथ्य-- यातना देनेवालेका मूल तीन स्थानोंमें काट ।

त्रियातिष्यानः प्रसिति त एतु ऋतं यो अग्ने अनृतेन हृत्ति (८१३१११) — जो अस्यसे स्टाका नाश करता है, वह दृष्ट तुम्हारे पाकार्मे तीनों शालुओंसे आवे।

तथा विध्य हृद्ये यातुधानान् (८१३११२)— यातना देनेवाले दुष्टीके हृदयमें वीध । परा शृणीहि तपसा यातुधानान् (८१३।१३)--यातना देनेवालोंको दूर करके उनका नाश कर।

पराग्ने रश्लो हरसा गुणीहि— हे अमे । राश्नसीकी दूर करके नाम कर।

परार्चिया सूरदेवान् छुणीहि - मुढोंको देव मानने-वाजोंको दूर करके नाम कर।

परासुतृपः शोशुचतः शृणीहि — दूसरोके प्राणीपर तृष्ठ होनेवाके शोक करनेवाळोंको विनष्ट कर ।

पराद्य देवा बुजिनं जृणन्तु (८१६११४)— सब देव पापीको दुर करें।

प्रत्यगेनं शपथा यन्तु सृष्टाः— गालियां उन दुष्टोंके पास चली जाय ।

वाचास्तेनं दारव ऋच्छन्तु मर्मन् — वाणीके चोरको वास्र मर्भमें कार्टे।

विश्वस्यतु प्रसिति यातुधानः - दुष्ट सबके बन्धनमें पडे।
यो पौरुषेयेन कविषा समंक्ते, यो अद्वयेन पशुना
यातुधानः, यो अद्वयाया भरित श्रीरमेग्ने,
तेषां शीर्षाणि हरसापि वृश्च (८।३।३५)—
जो मनुष्यका मांस खाता है, घोढेका या पशुका
मांस खाता है, जो दुष्ट गौका दूध जुराता है, है
अग्ने । उनके सिर अपने बळसे तोड ।

विषं गवां यातुधाना भरन्तां, आवृश्चन्तामदितये दुरेवाः, परणान् देवः सविताददातु (८१६११६) — जो दुष्ट गौको विष देते हैं, जो दुष्ट गौको काटते हैं अनको सविता देव दूर करें।

संवत्सरीणं पय उस्तियायाः तस्य माशीद् यातु-धानो नृञ्जक्षः (८।३।१७) — हे निरीक्षक देव । गौका वर्षमर प्राप्त होनेवाका दूध हुए न पीवे ।

पीयूषमग्ने यतमस्तितृप्सात् तं प्रत्यंचं अचिषा विध्य मभणि — को दुष्ट गोदुरधरूपी अमृत पीयेगा उसके मभी तेजसे वीधा

सनादशे मृणसि यातुषानान् (८१३११८) — हे असे! त् सदा दृष्टीका नाश करता है।

न त्वा रक्षांसि पृतनासु जिंग्युः — राश्रस तुझे युद्धें. पराभृत कर नहीं सकते ।

सहमूराननु दह ऋज्यादः — मूढाँके साथ मांसभक्षकीको

मा ते हेत्या मुक्षत दैध्यायाः — वेरे दिव्य इधियारसे कोई दुष्ट न छुटे।

हवं नो असे अधरादुद्कस्तवं पश्चादुत रक्षा पुर-स्तात् (८।३।१९)— हे असे! नीचेसे, ऊपरसे, पीछंसे और आगेसे हमारी रक्षा कर।

प्रति त्ये ते अजरासस्तियिष्ठा अघशंसं शोशुचतो दहनतु — वे तेरे तपानेवाके किरण पापीको जला देवें।

किवः काव्येन परि पाह्यस्रे (८।३।२०)— हे मझे ! भवने काष्यसे त् जानी हमारी रक्षा कर ।

सखा सखायं, अजरो जिरम्णे अग्ने मर्ता अमर्थः स्तवं नः — तुमित्र होकर हम मित्रोंको, तुजराः रहित हम जीर्ण होनेवाळोंको, तूजमर हम मर्खांको सुरक्षित रख।

विषेण भंगुरावतः प्रति स्म रक्षसो जाहि (८१३।२३) — विषसे नाश करनेवाले दुष्टीका नाश कर।

प्रादेवीर्मायाः सहते हरेवाः (८१३१४) — राक्षसीके कपट बायोजनाको यह पराभूत करता है।

विश्वे क्या रक्षोक्यो विनिक्ष्वे — राक्षक्षों के नाशके क्रिये अपने सींगोंको तीक्ष्ण करता है।

ताभ्यां दुर्हार्दे अभिदासन्तं किमीदिनं प्रत्यञ्चम-चिषा जातवेदो वि निश्च (८३१५)— उन सीगोंसे दुष्ट इदय, दास बनानेवाके, मूखे, दुष्टको सामनेसे विनष्ट कर।

ब्रह्मद्विषे क्रव्यादे घोरचक्षसे द्वेषा धत्तमनवायं किमीदिने (८१४।२) — ज्ञानके क्रव्यु, मांस-भक्षक, घोर शांखवाळे भूखेके छिये निरंतर द्वेष धारण कीजिये।

दुष्कृतो वने अन्तरनारम्भणे तमसि प्र विध्यतम् (८१४१३)— दुराचारीको गाढ मन्धकारमे एक इ

यतो नैषां पुनरेकश्चनोद्यत्— इन दुशोंमेसे एक भी पुनः न उठे (ऐसा कर।)

प्रति सारेथां तुजयाद्भिरेवैर्डतं दुहो रक्षसा भंगुराः चतः (८१४१७) - वेगवान् वाइनोसे दुर्शेका पीछा करो । विनाशक तथा दोहकारी राक्षसोंका नाक्षको । दुष्कृते मा सुगं भूत्— दुष्ट कर्मकर्ताको सुल्ले पूमना असंभव हो।

यो मा कदा चिद्भिदासति दुहः - जो दोही कदा चित् मुझे कष्ट देगा। उसकी दूर कर।

यो मा पाकेन मनसा चरन्तं अभिचष्टं अनृतेभि -र्वचोभिः, आप इव काशिना संगुभीता असन्नस्त्वासत इन्द्र चक्ता (८१४८) — में शुद्ध भन्तः करणसे चळनेपर भी जो असत्य भाषणसे सुझे शिडकता है, सुट्टोमें पक्के जलके समान, वह असत्यभाषी नष्ट हो जावे।

यो नो रसं दिप्सिति पित्वो अग्ने, अश्वानां गवां यस्तनूनां, रिषुः स्तेन स्तेयकृत् दश्रमेतु, नि ष हीयतां तन्वा तना च । (४१४११०) — जो हमारे घोडों, गौवांके अक्षके रसकी विगादता है, हानि पहुंचाता है, वह चोर, शत्रु नाशको प्राप्त होवे, वह करीरसे प्त्रपांत्रोंसे हीन बने।

सुविज्ञानं चिकितुषे जनाय संद्यासद्य वचसी परपृ धाते, तयोर्थत् सत्यं यतरद् ऋजीयस्तदित् सोमोऽवति हन्त्यासत् (अधार) — ज्ञान प्राप्त करनेवाले मनुष्यके लिये यह उत्तम ज्ञान है, साम बौर असल्यकी स्पर्धा चल रही है। जो सल्य बौर सरल है उसका रक्षण सोम करता है बौर असल्यका नाम करता है।

न वा उ सोमो वृज्ञिनं हिनोति (८१४)१३)— सोम कुटिलको कभी प्रहाय्य नहीं करता।

न श्रात्रियं शिथुया धारयन्तं — मिध्या व्यवहार काने. बाले क्षत्रियको भी सोम सहादय नहीं करता।

हिन्त रक्षो, हन्त्यासद् वदन्तं — राक्षसाँका भीर असत्य बोळनेवाळेका नावा करता है।

अद्या मुरीय यदि यातुषाने। अस्मि (८४।१५)— यदि में दुष्ट हूं तो आज ही मर जाऊं।

गुभायत रक्षसः सं पिनष्टन (८१४।१८) — राक्षसोंको पक्को और पीसो ।

अभि जहि रक्षसः पर्वतेन (८१४।१९) - राक्षसोंको पर्वतावसे नष्ट कर।

वधं नृतं सुजद्शनि यातुमद्भयः (८१४।२०) — दुर्धो पर विज्ञकी फेंकी और छनका वध करी।

उत्ह्रकयातुं गुगुल्कयातुं जहि श्वयातुमुत कोकयातुं, सुपर्णयातुं उत गुश्रयातुं हषदेव प्र मृण रक्ष इन्द्र (८) श्वर )— कामी, कोशी, लोमी, मोही, घमंडी, मस्तरिको पत्थरसे मार, हे इन्द्र हिमारी रक्षा कर ।

इन्द्र जिहे पुमांसं उत स्त्रियं मायया शाशदानां (८।४।२४)— हे इन्द्र! तुपुरुपको या स्त्रीको पराजित कर जो कपटका साचरण करता है।

विश्रीवासी मूरदेवा ऋदन्तु- मूर्वीके वपासक गर्दन-रहित होकर घूमें।

सयं प्रतिसरो मणिर्वीरो वीराय बध्यते, वीर्यवान् सपत्नहा शूरवीरः परिपाणः सुमङ्गलः (८१५११) — यद प्रतिसर मणि वीर्यवान्, वीर, शत्रुका नाश करनेवाला, संरक्षक, मंगल करनेवाला शूर है वह वीरके शरीरपर बांधा जाता है।

अयं मणिः सपत्नहा सुवीरः सहस्वान् वाजी सह-मान उत्रः प्रत्यक् कृत्या दूषयन्नेति वीरः ( ८१५१२) — यह मणि शत्रुनाशक, उत्तम वीर, शत्रुका परामव करनेवाला, बलवान्, उप्रवीर हिंसक प्रयोगोंका नाश करता हुआ भावा है।

अनेन (इन्द्रो ) ऽजयत् प्रदिशस्त्रतस्त्रः (८।५।३)-इस मणिके प्रभावसे इन्द्रने चारो दिशाशों में विजय प्राप्त किया।

अनेनेन्द्रो मणिना वृत्रमहन्, अनेनासुरान् पराभाः वयन् मनीषी ( ८१५१३) — इस मणिके प्रभावसे इन्द्रने बुत्रको मारा और इसके प्रभावसे बुद्धिमान् इन्द्रने असुरोंका परामव किया।

अयं स्नाक्तयो मणिः प्रतीवर्तः प्रतिसरः, आजस्वान् विमृधो वशी सोऽसान् पातु सर्वतः (८१५१४) —यह प्रगति करनेवाला नणि शत्रुपर माफ्रमण करनेवाला बकवान् वशमें रखनेवाला ग्रूर है वह सब भोरसे हमारा रक्षण करें।

स्राक्त्येन मणिन ऋषिणेव मनीषिणा, अजैषं सर्वाः
पृतना वि मुधो हन्मि रक्षसः (८१५८)—
ज्ञानी ऋषिके समान इस स्नाक्त्य मणिसे में सब बातु
सेनानोंको जीवता हूं भौर युद्धमें राक्षसोंका नाश
करता हूं।

असी माणि वर्म वध्नन्तु देवाः (८।५।१०) — इस मणिको सब देव कवच करके गाँवे।

सपत्नकर्शनो यो विभर्तीमं मणिम् (८१५) भे जो इस मणिको धारण करता है वह शत्रुका नाश करता है।

सर्वी दिशो विराज्ञित यो विभर्तीमं मणिम् (८१५।१३)
--जो इस मणिको धारण करता है वह सब दिशा।
अमें विराज्ञ है।

य आमं मांसमद्गित पौरुषेयं च ये क्रिवः, गर्भान् खाद्गित केरावाः तानितो नारायामसि (८१६।२३) — जो कचा मांस खाते हैं, जो मनुष्यका मांस खाते हैं, जो बार्डोवाडे गर्भोंको खाते हैं उनको यहांसे इटाता हैं।

वैयावो मणिर्वी हवां जायमाणोऽभिशस्तिपाः, अमीवाः सर्वा रक्षांस्यप हन्त्विध दूरमस्तत् (ठाण१४)— व्यावके समान यह श्रूर मणि नीय-धियाँसे बनाया, संरक्षक, विनाशसे बचाता है, यह सब रोगों भीर राक्षशोंको हमसे दूर के जाकर उनका नाश करे।

अथो कुणोमि भेषजं यथालच्छतहायनः (८१७।२२) मैं यह कीषभ बनाता हूं जिसके स्रेवनसे यह सी वर्ष जीवित रहेगा।

उत्ता हार्ष पञ्चशालाद्यो दशशालादुत, अधो यमस्य पड्वीशात् विश्वसाद् देविकिविवलत् ( ८।७।२८ )— पांच या दस रोगोंसे, यमपाशसे, स्म देवोंके सम्बन्धमें किये पापोंसे तुझे अपर बठाता हूं।

यथा हनाम सेनां अभित्राणां सहस्रशः (८१८।१)

अमित्रा हत्स्वा द्धतां भयम् (८'८:२) — शत्रु हृ रयमें भय धारण करें।

तेनाभिधाय दस्यूनां शकः सेनामपानपत् (८।८।५) इन्द्रने शत्रुकी सेनाको पश्चकर भगाया ।

बृहाद्धि जालं बृहतः शकस्य वाजिनीयतः, तेन शक् निभ सर्वान् न्युब्ज, यथा न मुख्याते कतमध्य-नेषाम् (८।८।६)— बढे सेनावाले समर्थ वीरका बढा जालथा, जिससे वह सा शत्रुकोंको वेरता था, जिसमेंसे कोई शत्रु छूटता नहीं था। वृहते जालं वृहत इन्द्र शूर सहस्रार्धस्य, शतवीर्यस्य, तेन शतं सहस्रं अयुतं न्यर्बुदं ज्ञधान शको दस्यूनामभिष्याय सेनया (८०००) — हे ब्रा इन्द्र । तू सहस्र प्रकारते पूज्य हे और तेरे अन्दर सेकडों सामर्थ्य हैं, तेरा यह बहा जाल है, उससे सौ, हजार, दस हजार, छ।स शत्रुकोंको अपनी सेनासे इन्द्रने मारा।

अव पद्यस्तामेषामायुधानि, मा शकन् प्रतिधामिष्ठं, अधैषां बहु विश्यतां इषवा झन्तुं मर्भणि (८।८।२०)— इन शत्रुकोंके शक्त गिरं, वे हमारे बाणोंको न सद सकें, इन डरनेवाले शत्रुके मर्मोपर हमारे बाण माधात करें।

इतो जय, इतो विजय, संजय, जय (८।८।२४)— यहां जय प्राप्त कर, यहांसे विजय कर, मिककर जय प्राप्त कर, जय प्राप्त कर।

विश्वा अमीवाः प्रमुक्चन्—सब रोग दूर हो।
वैश्वानरो रक्षतु त्वा— विश्वका नेता तेरी रक्षा करे।
प्रतिबोधश्च रक्षतां— विश्वन तेरा रक्षण करें।
प्राप्तिक्ष्य रक्षतां— जागनेवाका तेरा रक्षण करें।
व्याहार्षे त्वा— (मृत्युसे) तुक्षे वापस लाया है।
सर्वमायुश्च तेऽविदं— तुसे पूर्ण भायु प्राप्त हुई है।
अप त्वनमृत्युं "निद्धमिल— तेरेसे मृत्यु दूर हुई है।
निजिहि शोशुचानः—प्रकाशित होकर शत्रुका पराजय कर।
रक्षसो जहि— राक्षसोंको पराभूत कर।
अयं मणिः सपत्नहा— यह मणि शत्रुनाशक है।

इस प्रकार छोटे सुभाषित होते हैं। छोटे ही सुभाषित बेछने बाहिये जा बात नहीं है। बढे पूरे मन्त्र भी बोछे जा सकते हैं। बपने पास गम्म कितना है, रोगीके मनकी जा सकते हैं। बपने पास गम्म कितना है, रोगीके मनकी जा हैसी है, इसके घरवाले मनकी किस स्थितिमें । इस सकत विचार करके सम्पूर्ण मन्त्र बोळना गा मन्त्रका भाग बोळना इसका निश्चय करना योग्य है। जिस समय बरके छोग मनसे बळवान् हैं, रोगीमें भी उत्साह है, पेसी अनुकूछ परिस्थितिमें पूर्ण मन्त्र बोळ सकते हैं। पर जिस समय घरके छोग घवराये हैं, रोगी भी बेचैन है, पेसी अवस्थामें छोटे सुमावितोंका अपयोग करना योग्य है। समय देखकर मन्त्रचिकिस्ताका प्रयोग करना योग्य है। धन

धाता दधात नो रियं ईशानो जगतस्पतिः (७११८)
१) — जगत्का धारणकर्ता जगत्का पालक ईश्वर
हमें धन देवे।

सा नः पूर्णेन यच्छतु — वह ईश्वर हमें पूर्ण रीतिसे धन देवे !

धाता द्घातु दाशुषे प्राचीं जीवातुमक्षिताम् ( ७। १८।२ ) सबका धारणकर्ता ईश्वर दाताके किये प्राप्त करने योग्य मक्षय जीवनशक्ति देवे ।

वयं देवस्य घीमहि सुमति विश्वराधसः — हम संपूर्ण धनोंके सानी प्रभुकी उत्तम मतिको धारण करते हैं।

धाता विश्वा वार्या द्धातु प्रजाकामाय दाशुषे दुरोणे (७११८) — विश्वका धारक ईश्वर उसके वरमें भरपूर धन देवे जो प्रजाका दित करनेके लिये दान देता है।

तसौ देवा अमृतं सं व्ययन्तु विश्वे — उसको सब देव भमृत देवे ।

यजमानाय द्विणं द्घातु (७।१८।४)-- प्रभु यज्ञ-कर्ताको धन देवें।

अनु मन्यतामनुमन्यमानः प्रजावन्तं रियं अक्षीय-माणम् (७१२११३) — संतानके साथ न क्षीण होने-वाका पण हमें मिळे।

तस्य वयं हेडसि मापि भूम - तस मभुके कीपमें इम

सुमृडीके नासा सुमती स्थाम— उस प्रश्त है सुमित नौर उत्तम कृतिमें इय रहें।

रिं नो घेडि सुभगे सुवीरम् (७।२१।४) — हे सुभगे! उत्तम बीर पुत्रोंके साथ हमें धन दो।

तदसम्यं सविता सत्यधर्मा प्रजापतिर नुमाति नि यच्छात् (७१२५११) — वह धन हमें सत्वधर्मा प्रजापालक जगत् जा। अनुकूल मित्से देवे ।

चा नो रायं विश्ववारं नि यच्छात (७।४९।१)—वह इमें सबके स्वीकारने योग्य धन देवे।

द्दातु वीरं शतदायमुक्थ्यम्— सैक्डों दान करनेवाके प्रशंसनीय वीर पुत्रको देवे ।

३ [अथ. प. भा. ३]

रायस्पोषं चिकितुषी दघातु (७।४९:२) -- वह ज्ञानः वाळी हमें धन और पोषण देवे।

खुमतयः सुपेशसो पाभिर्ददासि दाशुषे वस्ति (७।५०।२) — उत्तम बुद्धियां सुन्दर हैं, जो तुम दाताको धन देती हैं।

तुराणामतुराणां विद्यां अवर्जुषीणां, समैतु विश्वतो भगो अन्तईस्तं कृतं मम (७१५२१२)— स्वरासे कर्म करनेवालों तथा सुस्त मनुष्योंका तथा दुराईको दूर न करनेवालोंका जो धन है वह सब इक्हा होकर मेरे हाथमें बावे।

वयं जयेम त्वया युजा ( ७।५२।४ )— इम तेरे साथ रहकर जय करेंगे।

वृतमस्माकमरं अंदां उदवा भरे भरे— हरएक युवर्ने हमारे कार्यमागकी रक्षा कर ।

असमस्यमिनद्र वरीयः सुगं कृधि ( ७,५२।४ )— इमारे लिये श्रेष्ठ स्थान सुखसे प्राप्त होने योग्य कर ।

प्रशत्रुणां बृष्ण्या रज- शत्रुशोंके बलोंको तोड ।

यो देवकामो न धनं रुण दि समित् तं रायः सुजति स्वधाभिः (७।५२।६)— जो देवकी उपासना करनेवाळा अपने पास धनको रोकता नहीं उनके पास अनेक धन अनेक शक्तियोंके साथ इक्टे होते हैं।

वयं राजसु प्रथमा घनान्यरिष्टासी वृजनीमिर्जयम (७१९२१७)— इम सब राजामोमं पहिले होकर, विनाशको न प्राप्त होकर, निजशक्तियोंसे धनोंको जीतेंगे।

कृतं मे दक्षिणे हस्ते जयो मे सञ्च आहितः (७।५२। ८)— पुरुषार्थं मेरे दाहिने हाथमें है और बायें हाथमें जय रक्षा है।

गोजित् भूयासमध्वजित् धनंजयो हिरण्यजित्— में गोवें, घोड, धन और सुवर्णको जीतनेवाका होऊंगा।

इस विश्वमें सुखसे रहना है तो धन अवश्य चाहिये। धन बुरा नहीं है। धनका दुरुपयोग करनेसे धन बुरा कह-काता है। इसकिये बेदमें धनको प्राप्त करनेका अपदेश है। धनमें गी, बोडे, रथ, घर, पुत्र आदि सब आते हैं। जिससे मनुष्य धन्य होता है वह धन है। जिसके प्राप्त होनेसे मनुष्यको ऐसा माछ्म हो कि मैं धन्य हुआ हूं वह धन है। ऐसा धन मनुष्य चाहता है। वह मिछे ऐसा इन सुषा-वितों में कहा है।

# अतिथि-सःकार

यो विद्यात् ब्रह्म प्रत्यक्षं, पर्कोष यस्य संभारा, ऋचे। यस्यानूक्यं, सामानि यस्य लोमानि, यजुर्ह-द्यमुच्यते (९१६११)— जो प्रस्यक्ष ब्रह्मको जानता है, इसके भवषव यञ्चसामग्री, ऋचाएं शिव, साम कोम भौर यजु हृदय है ऐसा कहते हैं।

इष्टं च वा एवं पूर्ते च गृहाणामश्चाति, यः पूर्वोऽतिः थेरश्चाति ( ९१६१६१) — जो अतिथिके पूर्व मोजन करता है वह उन घरोंका इष्ट पूर्व ही खाता है।

पयश्च वा एव रसं च ... ऊर्जां च वा एव स्फार्ति च, ... प्रजां च वा एव पश्क्षं, ... कीर्ति च वा एव यशश्च, ... श्चियं च वा एव संविदं च गृहाणामश्चाति या पूर्वोऽतिथेरश्चाति (९१६) ३२-३६)— दूघ भीर रस, अब और समृदि, प्रजा जीर पश्च, कीर्ति भीर यश, श्री और संज्ञान वा साता है, जो मतिथिके पूर्व भोजन करता है।

एषा वा अतिथिर्यच्छ्रोत्रियः, तस्मात् पूर्वो नाश्चीः यात्, अद्दात।वत्यतिथावश्चीयात् (९।६।६७-६८)— अतिथि ओत्रिय है, इस कारण उतके पूर्व भोजन करना नहीं चाहिये, अतिथिका भोजन होते। पर ही खयं भोजन करें।

# यज्ञ

यक्केन यक्कमयजन्त देवाः (७)५।१)— देवीने यज्ञसे यज्ञपुरुवकी पूजा की।

तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् — वे धर्म उत्तम थे। ते ह नाकं महिमानः सचन्त — वे महरव प्राप्त करके सुसमय सर्गेलोकको प्राप्त हुए।

यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः — जहां पूर्वकालके साधना करनेवाले जाकर रहे थे।

अन्बद्य नोऽनुमतिर्यक्षं देवेषु मन्यताम् ( ७।२१।१)— आज हमारी मनुमति देवोंमें पहुंचे ऐसा यज्ञ करनेके किये मिळे।

# सरस्वती

यस्ते स्तनः शश्युः, यो मयोभूः सुस्युः सुह्वो यः सुद्धः। येन विश्वा पृष्यसि वार्याणि सरस्वति तमिष्ट धातवे कः। (७११११)— हे सरस्वति देवी! जो तेरा सन शान्ति देनेवाका, सुस्त देनेवाका, मनको शुभ करनेवाका, पृष्टि देने-वाका सतप्व पार्थना करने योग्य है, जिससे त् सब वरणीय पदा्थाँकी पुष्टि करती है, उसको यहां हमारी पुष्टिके किये हमारी और कर।

अध्यो दैवः केतुर्विश्वमाभूषतिद्म् (७।१२।१)—
तुम्हारा मार्गदर्शक दिश्य ध्वज इस सब विश्वको
सभूषित करता है।

# मातृभाषा

इडिवासमाँ अनु वस्तां ज्ञतेन यस्याः पदे पुनते देव-यन्तः (७१२८१) — मातृभाषा हमारे पास रहे, जो भपने ज्ञतसे देवता समान माचरण करनेवाळीको पवित्र करती है।

# मातृभूमि

आहति चौरिदितिरन्तिरिक्षं (७।७।१) — मातृभूमि इमारा स्वर्गे है, मातृभूमि नन्तिरक्षलोक है।

अदितिर्माता स पिता स पुत्रः मातृभूमि ही माता, पिता भौर पुत्र है।

विश्वे देवा अदितिः— मातृभूमि ही सब देव हैं।

प्रस्य जना अदितिजीतमदितिजीनत्वं — बाह्मण, श्रिय, वैश्य, शूद्र मीर निषाद यही मातृभूमि है, जो भूतकाक्षमें हुमा भीर जो भविष्यमें होगा वह सम (मर्थाद मी वर्तमानकाक्षमें हैं) वह सब मातृभूमि ही के किये है। (भविति – जो अस देती है। वह मातृभूमि है।)

महीमू मातरं सुव्रतानां, ऋतस्य पत्नीं, अवसे ह्यामहे (७।७।२) — मातृभूमि उत्तम व्रत्यादि-गोंकी माता है, सत्यका पाळन करनेवाली है, इसकी हम उत्तम प्रशंसा गाते हैं।

तुविश्वत्रां अजरन्तीं उद्भर्वी सुशर्माणमिदिति सुम-णीतिम्— बहुत क्षात्र तेत्रसे जिसकी सेना होती है, यह कभी क्षीण नहीं होती, विशास, सुख देने-वासी, • देनेवासी और उत्तम योगक्षेम चलाने-वासी मातृभूमि है।

सुत्रामाणं पृथिवीं द्यामनेह्सं (७।७।३)— उत्तम रक्षण करनेवाली, प्रकाशयुक्त, बाहिसक हमारी मातृ-स्ति है।

दैवीं नावं स्वरित्रां अनागसी अस्तवन्तीं आरुहेमा स्वस्तये— यह दिष्य नौका कभी न चुनेवाली और उत्तम गति देनेवाले साधनोंसे युक्त है, इसपर अपने कल्याणके लिये ॥॥ चढें।

वाजस्य तु प्रस्ते मातरं महीं अदिति नाम वजसा करामहे (७७१४)— अबकी उप्पत्तिके ढिये सम देनेवाली मातृभूमिकी हम अपनी वाणीसे प्रसंता गाते हैं।

सा नः शर्म त्रिवरूथं नि यच्छात्— वह मातृभूमि हमें तीन गुणा सुख इम सबको देवे।

नैनान् मनसा परो अस्ति कश्चन (७।८।५)— इनसे मनसे अधिक योग्य कोई नहीं है।

# राष्ट्रसभा

सभा च मा समितिश्चावतां प्रजापते दुंहितरा संवि-दाने (अ१३११) — प्रामसभा और राष्ट्रसमिति, मजापालक राजाकी ये दी पुत्रियां हैं, ये ज्ञान देने-वाली सभाएं मेरा (राजाका) रक्षण करें।

येना संगच्छा उप मा स शिक्षात्— जिस समासदसे में भिलूं वह मुझे (राज्यशासन विषयक) शिक्षण देवे।

चारु वदानि पितरः संगतेषु — हे राष्ट्रके पितृस्थानीय सदस्यो ! में (राजा) सभाकों में उत्तम भाषण करूंगा।

विद्याते सभे नाम नरिष्टा नाम वा असि ( ७) १३१२ )

- हे राष्ट्रसभे । तेरा नाम अविनाशी भावका वाचक
है यह मैं जानता हूं।

ये ते के च सभासदस्ते में सन्तु सवाचराः — जी तेरे सभासद हैं वे मेरे साथ (राजाके साथ) समान भावसे भाषण करनेवाले हों।

प्रवामहं समासीनानां वर्चो विज्ञानमा द्दे ( भाग्रा ३)— इन सभामें बैठे इन सदस्योंसे में तेज जीर ज्ञान शास करता हूं। अस्याः सर्वस्याः संसदो मामिन्द्र भगिनं कृणु — इस समाका सहमागी, हे इन्द्र । तू मुझे कर ।

यद्वो मनः परागतं यद्व द्धिमह वेह वा। तद्व आ वर्तयाः मिस मिय वो रमतां मनः (७।१३।४) — जो आपका मन दूर गया है, अथवा जो इस वा उस विवयमें छगा है, इस चित्तको में छौटावा हूं, तुम सबका मन मुझमें रमवा रहे।

विराख् वा इदमय आसीत् तस्या जातायाः सर्वे अविभेद्, इयमेवेदं भविष्यतीति (८११०११) — प्रथम राजविहीन जवस्था थी, उसकी देखकर सब भयभीत हुए, यही जवस्था रहेगी ऐसा भव उनके मनमें उत्पन्ध हुना।

सोद्कामत् सा गाईपत्ये न्यकामत् (८११०१९)— वह राजविद्दीन प्रजाशक्ति उत्कानत हुई और गृहपति संस्थाने परिणत हुई।

सोदकामत् सा सभायां न्यकामत् (८११०।८)— गा प्रजाशिक उरकान्त हुई मौर वह प्रामसभामें परिणत हुई।

सोदकामत् सा समितौ न्यकामत् (८११०११०)— वह प्रजाशक्ति राष्ट्रसमामै परिणत हुई।

सोदकामत् सामन्त्रणे न्यकामत् (८।१०।१२)—

# ज्ञान

संज्ञानं नः स्वेभिः संज्ञानमरणेभिः (७।५४।१)— हमें स्वतनोंके साथ भीर निस्न श्रेणीके कीगोंके साण उत्तम ज्ञान प्राप्त हो।

संज्ञानमश्विना युविमहासासु नि यच्छतम् — ।
अधिनो ! तुम दोनों हमें अत्तम ज्ञान दो।

सं जानामहै मनसा सं चि।कित्वा (०।५४।२)- मनसे हम उत्तम ज्ञान माप्त करें, और ज्ञान होनेपर एक-मतसे रहें।

गा युष्महि मनसा दैव्येन— दिश्य मनसे युक्त होकर अध्यसमें विरोध न करें।

मा घोषा उत् स्थुर्बहुले चिनिहते— बहुतीका नाम होनेपर दुःसके शब्द न निकर्ते ।

सप्तऋषिनभ्यावर्ते, ते मे द्रविणं यच्छन्तु ते मे

ब्राह्मणवर्चसम् (१०।५।३९) — सप्तऋषिकी में उपासना करता हूं, वे मुझे ब्रब्य और ब्रह्मवर्चस देवे।

### पोधण

मयि पुष्टं पुष्टपतिर्देधातु (७१२०१) — सबके। पुष्ट करनेवाका प्रभु सुक्षे पुष्टि देवे ।

# सौभाग्य

बृहस्पते सवितर्वधयैनं (७१९७१) — हे ज्ञानपते देव ! हे सबके हत्पादक ! इसको बढा !

ज्योतयैनं महते सीभगाय— वहे सीभाग्यके किये इसकी प्रकाशित कर ।

संशितं चित् संतरं संशिशाधि— धुडुदिवाछेको अधिक उत्तम बननेके छिये सुशिक्षित कर।

विश्व एतमनु मद्दतु देवाः — सब देव इसका अनुमोः इन करें।

इदं राष्ट्रं पिपृष्टि सीभगाय विश्व पनमनु मद्दतु देवाः ( ७१३६११ )— इस राष्ट्रको सीभाग्यसे युक्त कर भीर सब देव इसके सहायक हो।

अन्तः क्षणुष्य मां हृदि मन इन्नो सहासति (५।३७।३) —हे सी ! मुझे अपने हृदयमें रख भीर हम दोनोंका मन साथ मिला रहे ।

ये ते पन्थानाऽव दिवो येभिर्विश्वमैरयः, तेभिः सुस्रया छेहि नो वसो (७१५७११) — जो तेरे स्वर्गके मार्ग हैं, जिनसे त् सब विश्वको चळाते हो, उनसे हमें, हे वसो ! सुखसे युक्त कर ।

# एकता

सं जानानाः सं मनसः सयोगयः (७१२०११)— एक जावीके कोग उत्तम ज्ञानसे संपन्न होकर एक विचारके हों।

# आरोग्य

वि वृहतं विष्वीतमीवा या नो गयमाविवेश (७१४६११) — जो रोग वरमें प्रविष्ट हुआ है आ कैकनेवाके रोगको तूर करो।

वाधेथां दूरं निर्कृतिं पराचैः — दुर्गतिको दूर ही रोक दो। इतं चिदेनः ॥ मुमुक्तमसात् — किया हुना गाय इससे खुडानो । युवमेतान्यसाद् विश्वा तन् श्व भेषजानि धत्तम् (७।४३।२) — तुम इमारे शरीरों में सब मीपधों को रखो।

अव स्यतं मुञ्चतं यश्ची असत् तन्षु बद्धं कृतमेनी अस्मत्— इमारे शरीरोंमें जो पाप है उससे हमारा बचाव करो। इमारे किये हुए पापसे इमारी मुकता करों।

#### तप

यद्ग्ने तपसां तप उप तप्यामहे तपः, त्रियाः श्रुतस्य भूयास्म, आयुष्मन्तः सुमेधसः ( ७१६३।१ )-हे अग्ने ! हम तप करते हैं, इससे हम ज्ञानके त्रिय और दीर्घायु भीर बुद्धिमान् बनेंगे।

#### कल्याण

भद्राद्धि श्रेयः प्रेहि (७१९१) — कल्याणसे अधिक श्रेय प्राप्त कर ।

बृहस्पतिः पुरप्ता ते अस्तु—ज्ञानी तेरा मार्गदर्शक हो। अथेमभस्या वर आ पृथिव्या— इस मातुभूमीपर बीरको रखो।

आरे शतुं ऋणुहि सर्ववीरं — सब वीरोंके समुदायको शतुसे दूर कर।

शं च नस्कृषि (७१२११२) — हमारा कल्याण हा।
प्रजां देवि ररास्त नः — हे देवि । हमारे क्रिये प्रजा दे दो।
माग्ने वर्चसा सृज, मं प्रजया, समायुषा
(९१११५) — हे असे ! सुझे तेजके साथ, प्रजाके
साथ और दीषीयुके साथ युक्त कर।

ब्राह्मणश्च राजा च घेनुश्चान इवांश्च ब्रोहिश्च यवश्च मधु सप्तमम्। मधुमान् भवति, मधुमद्स्या-हार्य भवति, मधुमतो लोकान् जयति, य एवं वेद् (९।११२२-२३)— ब्राह्मण, राजा, गो, बैल, चावल, जो भौर बाब ये सात मधु हैं। जो इनका महत्त्व जानता है वह मीठा होता है, वह मीठे लोकोंको जीतता है।

स नः वितेव पुत्रेभ्यः श्रेयः श्रेयश्चिकित्सतु (१०।६।५)
—वह जैसा पुत्रोंके लिये कल्याण करता है बैसा
हमारा कल्याण करे।

सो असी बलमिद् दुहे भूयोभूयः श्वः श्वः, तेन त्वं दिषतो जिह (१०१६१७)— वह इसे बहुत बल प्रतिदिन देवे जिससे स्टूडिय करनेवालोंका पराजय कर।

तं विभ्रत् चन्द्रमा मणिमसुराणां पुरोऽजयद् दानः वानां हिरण्ययीः (१०१६१०) — उस मणिको चन्द्रमाने भारण किया निसे गा दानवीके सुवर्णमय नगरीको जीत सका।

# विजय

यो नो द्वेष्टयधरः सस्पदीष्ट यमु द्विष्मः तमु प्राणीं जहातु ( ७१६२१९ ) — जो हमारा द्वेष करता है वह नीचे गिरे, जिसका हम द्वेष करते हैं उसकी प्राण छोड देवे।

अक्षे जातान् ॥ णुदा मे सपत्नान् ( ७।३५।१) — व अक्षे ! मेरे शत्रु हुए हैं बनको दूर बन ।

प्रत्यजातान् जातवेदो नुदस्य — प्रकट न हुए सर्थात् जो गुप्त शबु हैं उनको भी दूर कर।

अधरपदं कृणुष्व ये पृतन्यवः — जो सैन्य भेजते हैं
उनको नीचे कर।

अनागसस्ते वयं अदितये स्याम— निष्पाप होकर शदीनताके शतुगामी हम हो।

उभा जिग्यथुः, न परा जयेथे, न परा जिग्ये कतर-श्चन पनयोः (७१४५)। )— दोनों जीतते हैं, कभी पराजित नहीं होते। इनमेंसे एक भी पराजित नहीं होता।

सत्पतिर्वृद्धवृष्णो रथीव पत्तीनजयत् पुरोहितः (७१६४) ) — यह उत्तम पालक महावलवान् रथमें बैठनेवाले वीरके समान अग्रगामी होकर बातु-सैनिकोंको जीतता है।

अधस्पदं ऋणुतां ये पृतन्यवः — जो सेनासे चढाईं करते हैं वे नीचे गिर जांग ।

स नः पर्वद्ति दुर्गाणि विद्वा ( ७)६५।३) — • सब दुःखोंके पार के जावे।

यातुधाना निर्ऋतिरादु रक्षस्ते अस्य झन्तु अनुतेन सत्यम् ( ७१७३१२ ) — यातना देनेवाले, विपत्ति भौर राक्षस मसससे सत्यका गामा करते हैं। मोजो दासस्य दम्भय ( ७१९५११) — हिंसकके बळको दबाओ।

पर्यावते दुष्वप्त्यात् पापात्खप्त्यादभूत्याः (७११०५११)
दुष्ट तथा विपत्तिकारक स्वमसे में दूर होता हूं।

महाहमन्तरं कृष्वे परा खप्नमुखाः शुचः — बहाको में बीचमें रखता हूं जिससे शोक बढानेवाछे खप्न दूर हों।

मेक्षाम्यूर्ध्वस्तिष्टन् मा मा हिंसियुरीइवराः (७।१०७।१) अंचा खढा होकर में निरीक्षण करता हूं, अधिकारी मेरा नाश न करें।

जयन्तं त्वानु देवा मदन्तु (७।१२३।१)— विजय पानेवाले तुझे देखकर देव भानन्द करे ।

जिष्णवे योगाय ब्रह्मयोगैवों युनिजम (१०१५) — विजय प्राप्तिके योगके लिये ज्ञानयोगोंसे में नापको युक्त करता हूं।

जिष्णवे योगाय क्षत्रयोगैर्वो युनाजिम (१०१५१२)-विजय प्राप्तिके योगके क्रिये में भापको क्षत्रियोचित योगोंसे युक्त करणा हूं।

तेन तमभ्यातिस्रजामी योऽस्मान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मः (१०१५१५)— इम उसकी दूर करते हैं जो हमारा द्वेष करता है और जिसका हम द्वेष करते हैं।

तं वधेयं तं तृषीय अनेन ब्रह्मणा, अनेन कर्मणा, अनया मेन्या (१०१५)१५)-- इस ज्ञानसे, इस कर्मसे, इस इच्छासे इस शत्रुका वध करें, उसका माश करें।

# शब्रुके तेजका नाश

स्त्रीणां च पुंसां च द्विषतां वर्च आ ददे ( ७।१४।१ )
--- द्वेष करनेवाले खीपुरुषोंका तेज में लेता है।

यावन्तो मा सपत्नानां आयान्तं प्रतिपश्यथा उद्य-न्त्स्यं इव सुप्तानां द्विषतां वर्च आ द्दे (७१९४२)— जितने शत्रु सुझे जाते हुए देखते हैं, उन सब शत्रुजींका तेज में केना हूं जैसा उगता स्यं केता है।

नीचैः सपत्नान् समःपाद्य (९१२११) — मेरे शत्रुओंसे नीचे गिरा दे। अध्यक्षो वाजी मम काम उद्यः कृणोतु महामसपत्न मेव (९१२१७)— प्रवापी बजवान् काम (इच्छा) सुझे शतुरहित करे।

जिह त्वं काम मम ये सपत्ना अन्धा तमांस्यच पाद्यैनान् (९।२।१०)— हे काम! मेरे बालुनीपर त् विजय कर और उनको घने अन्धेरेमें गिरा दो।

निरिन्द्रिया अरसाः सन्तु सर्वे मा ते जीविषुः कतः मञ्चनाहः (९।२।१०) मेरे शत्रु नीरस भीर इन्द्रिय रहित हों और वे एक दिन मी जीवित न रहें।

महां नमन्तां प्रदिशक्षतस्तः (९।२।११) — बारों दिशाएं सुक्षे नमें i

महां षडुर्वीर्घृतमा वहन्तु— छः मूमियां मुझे वी छ। इर हेर्वे ।

तेऽधराञ्चः श स्रवतां छिन्ना नौरिव बंधनात् ( ९।२। १२ )— नौका बंधनसे झूटनेपर जैसी ह्रबती है वैसे वे सन्त नीचे गिरे।

न सायकप्रणुत्तानां पुनरस्ति निवर्तनम् — बाजेंसे मगाये त्रत्रुकोंका किरसे नामाण नहीं होता !

असर्ववीरश्चरतु प्रणुत्तो द्वेष्यः ( ९।२।१४ )— सनु मगाया दुवा वीरोंसे रहित होकर मटकता रहे।

नीचैः सपत्नान् नुद्तां मे सहस्वान् (९।२।१५)— मेरा सामध्यवान् सहायक मेरे शत्रुकोंको नीचे मेरित करे।

त्वं काम ममये सपत्नास्तानसाछोकात् प्रणुदस्य दूरम् (९।२।१७)— हे काम मेरे शत्रुकोंको इस कोक्से दूर भगा दो।

अयं में वरणो मणिः सपत्नक्षयणो वृषा (१०१३।१)
— यह मेरा वरणमणि बनवान् भौर शत्रुका नाश करनेवाला है।

तेना रभस्व त्वं शत्रून् प्र मृणीहि दुरस्यतः — इससे त् शत्रुका नाश कर और दुशेंका वात कर ।

अवारयन्त वरणेन देवा अभ्याचारमसुराणां दवः दवः (१०।६।२)— इस वरणमणिसे देवेनि रोज रोज होनेवाळे अत्याचार दूर किये ।

अयं मणिविंदवभेषजः (१०१३१३)— यह मणि सब जीवधीसे बनाया है। स ते राष्ट्रनधरान् पादयाति — वह तेरे शत्रुणोंको नीचे गिराता है।

पूर्वस्तान् दभ्नुद्दि ये त्वा द्विषन्ति— मो तेरा द्वेष करते है डनको दबा दे।

पौठवेयादयं भयात्, अशं त्वा सर्वसात् पापात् वरणो वारियण्यते (१०।३।४) यह वरणमणि मानवी भयसे तथा सब पापसे तुझे दूर करेगा।

इमं बिश्निमं वरणमायुष्मान् शतशारदः।समे राष्ट्रं च क्षत्रं च पश्नोजश्च मे दधत् (१०१३।१२) — इस वरणमणिको धारण करता हुं, इससे में दीर्घायु मौर सो वर्षं जीवित रहनेवाला होऊं। यह मेरे क्षिये राष्ट्र शात्रबळ, पशु मौर मोज धारण करे।

एवा सपरनान् में भंग्धि पूर्वान् जाताँ उतापरान् (१०१६।१६) — इस तरह त् मेरे पहिले या पश्चात् होनेवाले शत्रुभीका नाश कर।

परा श्रृणीहि यातुधानान् (१०।५।४९)— बातना देनेवालोंको दूर कर।

परामे रक्षो हरला गृणीहि— । अमे! अपने तेजसे शक्सोंको दूर कर।

परार्चिषा मूरदेवान् शृणीहि - मूर्खीको देव मानने-वाकौको अपने तेअसे दूर कर।

परासुतृपः शोशुचतः शृणीहि — दूसरीके प्राणीमें तृष्त होनेवाळे दुर्शोको शोकमय स्थितिमें दूर भगा दो।

अवाससी वर्ज प्र हरामि चतुर्भृष्टि शीर्षभिद्याय विद्वान, सो अस्यांगानि प्र भृणातु सर्वा तन्मे देवा अनु जानन्तु विश्वे (१०१५१०)— इस भन्नु पर में तीक्ष्ण वज्र केंक्ता हुं, उसका सिर तोहनेके लिये, वह शक्ष उसके सब अंग तोडे, यह मेरा कार्य सब देव अनुमोदित करें।

अरातीयोधितृव्यस्य दुर्हादौँ द्विषतः शिरः, अपि वृश्चास्योजसा (१०१६१) — षत्रु, वैशे, दुष्ट हृदयका सिर में वेगसे काटता हूं।

तं देवा विभ्रतो मणि सर्वाह्योकान् युधाऽजयन् (१०१६।१६)— उस मणिको देवोने धारण किया जिससे वे युद्धों लोकोंको जीत सके।

तामिमं देवता मणि महा ददतु पुष्टये, आभिभुं सन्न-वर्धनं सपत्नदंभनं मणिम् (१०१६१९)— सन देवता इस मणिको पुष्टिके लिये मुझे देवें, यह मणि शत्रुका पराभव करता, राष्ट्रका संवर्धन करता, शत्रुको दवाता है।

# गोरूप

एतद्वे विश्वरूपं सर्वरूपं गोरूपम् ( ९।७।२५ )— यह धर रूप, सब विश्वरूप गौका रूप है।

वशा द्यौर्वशा पृथिवी वशा विष्णुः प्रजापतिः । वशाया दुग्धमपिवन् साध्या वसवश्च ये (१०।१०।३०)— वशा गौ द्यौ, पृथिवी, विष्णु तथा प्रजापति है। साध्य भौर वसु इस गौका दूष पीते हैं।

वशाया दुग्धं पीत्वा साध्या वसवश्चये। ते वै ब्रभ्नस्य विष्ठपि पयो अस्या उपासते (१०।१०।३१)— साध्य बौर वसु देव इस वश्चा गौका दूध पीकर स्वर्गके उपर रहकर इस गौके दूधकी उपासना करते हैं।

#### पाप

यद्विचितं बैहायणादनृतं किं चोदिम, आपो मा तस्मात्सर्वस्माद्दुरितात् पात्वंहसः (१०१४) २२)— जो तीन वर्णोके अन्दर मैंने असस्य माषण किया होगा, उसके पापसे यह जल मुझे मुक्त करे।

# माता-पिता

स वेद पुनः पितरं स मातरं ( ७।१।२ ) - वह अपने माता पिताको जानता है।

# रोग-निवारण

ये अंगानि मद्यन्ति यक्ष्मासो रोपणास्तव। यक्ष्माणां सर्वेषां विषं निखोचमद्दं त्वत् (९१८११९)-जो अंगोंको व्याकुळ करते हैं, मद उत्पन्न करते इन रोगोंका विष में तुझसे तूर करता हूं।

# विपत्ति

दौष्वप्नयं दौर्जीवित्यं रक्षो अभ्वमराय्यः, दुणाञ्चाः

[ अथर्ववेदके ७ से १० तक काण्डोंका परिश्व

सर्वा दुर्वाचस्ता अस्मान्नाशयामासि ( भरधा १) — दृष्ट स्वन्न, दुःखमय जीवित, हिंसकोंका उपद्रव, दारिझ, विपत्ति, बुरं वचन ये सब विपत्तियां इमसे दूर हों, विनष्ट हों।

# विश्व होना

स इदं विश्वमभवत् (७।१।२)— वह यह सब विश्व होता है।

स आभवत्— वह सर्वत्र होता है।

# वेद

वेदः स्वरित (७१२९) — वेद कल्याण करनेवाला है। सत्य भाषण

ये वदन् ऋतानि (७१३११)— जो सस्य बोछते हैं। शिवास्त एका अशिवास्त एकाः सर्वा विभिष्टें सुमः नस्यमानः ( ७।४४।१)— तुम्हारे एक प्रकारके शब्द कल्याण करनेवाले, जीर तूमरे शब्द अशुभ होते हैं। हलम मनवाला त् उन सबकी भारण करता है।

# सर्प

घनेन हान्म वृश्चिकं आहिं दण्डेन आगतम् (१०१४। ९)— हथोडेसे में विछूको मारता हूं और सापको दण्डेसे मारता हूं।

दंष्टारमन्वगाट् विषं, अहिरमृत (१०।४।२६)— दंश करनेवाळेके पास विष गया और यह साप मर गया।

इस तरह वेदके काण्ड ७ से १० तकके सुभाषित हैं। इनका योग्य डपयोग करके पाठक अपना छाभ करके देखें कि वेद किस तरह करवाण करता है।

12/11/

PROPERTY OF THE PROPERTY OF TH

épagge en l'angle (1927) et le Tige (1927). L'épagge (1927)

in a property

ម៉ែកស្ត្រ | 10.00 គឺ | 10.00 pm ប៉ៀមក្រុម ទី ១ ម →( ខណ្ឌម ) គួក ប៉ុន្តែការ៉ាស់ នៅក្រៅម ប៉ុន្តែ (១០០ m) ទី ម៉ែល ក្រុមខ នៃ នារ៉ា និង ប៉ុន្តែ (១០០ m) ខិត្តេ ទី ខ្លាំ (១ ២៣ ភា

74 [11]

disput the state of the suffliction of

THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF

e iji san diji kilamen kuru di. Kurupin dalaja dipa dipa



# अथर्व वे द का सुबोध—भाष्य

[ सप्तमं काण्डम् ]

# एक सौ एक शक्तियाँ।

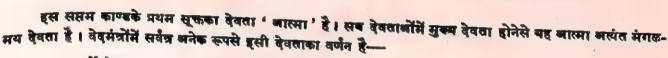
एकरातं लक्ष्म्यो । मर्त्यस्य साकं तन्वा जनुषोऽधि जाताः । तेषां पापिष्ठा निरितः प्रहिण्मः शिवा अस्मभ्यं जातवेदो नियच्छ ॥ सर्यवे. ७।११५।२

' एक सी एक शक्तियां मनुष्यके शरीरके साथ उसके जन्मते ही उत्पन्न होती हैं। उनमें जो पापरूप शक्तियां हैं, उनको हम दूर करते हैं, और हे सर्वज्ञ प्रभो ! कह्याणकारिणी शक्तियोंको हमें प्रदान कर। '



# अथर्ववेदका सुबोध भाष्य

# सप्तम कांड



सर्वे वेदा यत्पदमामनित तपांसि सर्वाणि च यद्भवन्ति । यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्ये चरन्ति तत्ते पदं संप्रहेण ब्रवीमि ॥ कठ उ. १।२।१५

तथा--

वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यः॥ भ. गी. १५।१५

अर्थात् ' सर्व वेदके मंत्र उसी आत्माका वर्णन करते हैं। 'वेदमें अनेक देवता भके ही हों, परंतु मुख्य विषय आत्माका वर्णन करना ही है। उसी मंगळमय आत्माका वर्णन इस काण्डके प्रथम स्कर्मे होनेसे यह स्क इस काण्डके प्रारंभमें मंगळाचरणरूप ही है। आत्मासे भिन्न और मंगळमय देवता कौनसा हो सकता है ? सबसे अधिक मंगळमय देवता यही है।

इस काण्डमें पूक अथवा दो मंत्रवाले स्कोंकी संख्या अधिक है। बहुचा किसी दूसरे काण्डमें इस प्रकार छोटे स्क नहीं हैं। यदि मंत्रसंख्याके क्रमसे सातों काण्डोंका क्रम खगाया जावे, तो इस प्रकार क्रम खग सकता है—

| ऋम  | काण्ड                   | •                    | क्षा सकता है-                                                               |
|-----|-------------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 9   | ७ वां काण्ड             | स्कतंख्या<br>[ ११८ ] | स्क्रमकृति                                                                  |
|     |                         | [ ]                  | १ मंत्रवाके स्क ५६ हैं<br>२ मंत्रवाके स्क ५२ हैं                            |
| 9   | ६ ठा काण्ड              | [185]                | २ मंत्रवाछे स्क ५२ हैं<br>३ मंत्रवाछे स्क १२२ हैं                           |
| 8   | । लाकाण्ड<br>२ सा वाण्य | [ १५ ]               | ४ मंत्रवाके सुक्त 🤰 💍 👸                                                     |
| ч   | ६ रा काण्ड              | [ 24 ]<br>[ 29 ]     | ५ मंत्रवाले सूक्त २२                                                        |
| Ę   | ४ था काण्ड              | [%0]                 | ६ मंत्रवाछे सूक्त १३ हैं<br>७ मंत्रवाछे सूक्त २१ हैं                        |
| W · | प वाँ काण्ड             | [ ้า ]               | <ul> <li>भन्नवाळे सूक्त २१ हैं</li> <li>८ मंत्रवाळे सूक्त २१ हैं</li> </ul> |
|     |                         | -0.                  | 4 6                                                                         |

इस सप्तम काण्डमें कुछ स्क ११८ हैं, परंतु दूसरी गिनतीसे १२६ भी हो सकते हैं। बीचमें कई स्क ऐसे हैं कि, जिनके प्रत्येकमें दो दो स्क माने हैं, इस कारण दूसरी गिनतीमें ५ स्क बढ जाते हैं। इसने वे दोनों गिनतियां स्क क्रमसंख्यामें बतायी हैं। अब इस काण्डकी मंत्रसंख्या देखिये—

```
१ मंत्रवाले स्क ५६ हैं और उनमें मंत्रसंख्या
  २ मंत्रवाले सुक
                                  उनमें मंत्रसंख्या
                      २६
  ३ मंत्रवाले स्क
                                  उनमें मंत्रसंख्या

    मंत्रवाले स्कः

                                  उनमें मंत्रसंख्या
  ५ मंत्रवाछे स्क
                                  उनमें मंत्रसंख्या
  ६ मंत्रवाले सृक्त
                                  उनमें मंत्रसंख्या
  ७ मंत्रवाहे स्क
                                 उनमें मंत्रसंख्या
 ८ मंत्रवाले स्क
                                 उनमें मंत्रसंख्या
 ९ मंत्रवाले स्क
                                 उनमें मंत्रसंख्या
१० गंत्रवाले सुक्त
                                 उनमें मंत्रसंख्या ११
    कुछ स्कसंख्या ११८
                                  कुछ मंत्रसंख्या २८६
```

इन मंत्रोंका अनुवाकोंमें विभाग देखिये—

### कुलसंख्या

अनुवाक ॥ २ ३ ४ ५ ६ ш ८ ९ १० = १० स्कसंख्या १३ ९ १६ १३ ८ १४ ८ ९ १२ १६ = ११८ मंत्रसंख्या २८ २२ ३१ ३० २५ ४२ ३१ २४ २१ ३२ = २८६

इस सप्तम काण्डकी मंत्रसंख्या केवल २८६ अर्थात् चतुर्थं (३२४), पञ्चम (३७६), और षष्ठ (४५४) की अपेक्षा बहुत ही कम और प्रथम (२३०), द्वितीय (२०७), तृतीय (२३०), की अपेक्षा अधिक है। अब इस काण्डके सुक्तोंके ऋषि—देवता—छन्द देखिये—

# सूक्तोंके ऋषि--देवता--छन्द

| सूक                        | <b>मंत्रसं</b> ख्या                                              | ऋषि                                                                                                                 | देवता                                               | छन्द                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| प्रथमोऽ चुव                | <mark>।कः । षोडद्याः प्र</mark> पा                               | ठकः ।                                                                                                               |                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ક<br>૨<br>૧<br>૧<br>૧<br>૧ | <ul> <li>২ সথর্বা</li> <li>১ সথর্বা</li> <li>১ সথর্বা</li> </ul> | ( ब्रह्मवर्चस्कामः )<br>( ब्रह्मवर्चस्कामः )<br>( ब्रह्मवर्चसकामः )<br>( ब्रह्मवर्चस्कामः )<br>( ब्रह्मवर्चस्कामः ) | आस्मा<br>आस्मा<br>आस्मा<br>वायुः<br>आस्मा<br>अदितिः | <ul> <li>न्निष्टुप्, २ विराङ् जगती</li> <li>न्निष्टुप्</li> <li>निराङ् जगती</li> </ul> |
| s ( s o )<br>s ( s o )     | । अथर्वा<br>१ उपरि                                               |                                                                                                                     | अदितिः<br>बृहस्पतिः<br>पूषा                         | क्षाघीं जगती<br>त्रिष्टुप्<br>१,२ त्रिष्टुप् ३ त्रिपदा काची<br>गायत्री, ४ अनुष्टुप्                                                                                                                                                                                        |
| 99 (93)                    | केई १ कि है शौनक<br>होता कि शौनक<br>ध शौनक                       | ng 1 g Att die my                                                                                                   | सरस्वती<br>सरस्वती<br>                              | त्रिष्टुप्<br>त्रिष्टुप्<br>सरस्वती अनुब्हुप्                                                                                                                                                                                                                              |

| स्क            | <b>मंत्रसंख्या</b> | ऋषि                  | देवता                       | छन्द                                                              |
|----------------|--------------------|----------------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| 13 (18         | ) २                | अथर्वा (द्विषोवर्ची- | सोमः                        | भनुष्टुव्                                                         |
|                |                    | इर्तुकामः )          |                             |                                                                   |
| द्वितीयोऽ      |                    |                      |                             |                                                                   |
| 18 (14         | ) 8                | भथर्वा (द्विषोवर्ची- | सविता                       | १,२ अनुष्टुप्। ३ त्रिष्टुप्; ॥ जगती                               |
|                |                    | इर्तुकामः )          | -0                          | 6                                                                 |
| १५ ( १६        | _                  | <del>भृ</del> गु·    | सविता                       | त्रिष्टुप्                                                        |
| 38 ( 90        |                    | <b>भ्ट</b> गुः       | सविता                       | त्रिब्हुप्                                                        |
| 30 (96         | ) 8                | <b>म्</b> रगुः       | बहुदैवत्यम्                 | त्रिब्दुप् । त्रिपदार्थी गायत्री                                  |
| /              | \ -                | 2                    | -2- 2-2                     | २ अनुब्दुप्, ३-४ त्रिब्दुप्                                       |
| 10 (19         |                    | अथर्वा               | पृथिवी, पर्जन्यः            | १ चतुष्पाद् भुरिगुष्णिक् २ बिहुप्                                 |
| 86 (50         |                    | अस्ता                | मंत्रोका<br>                | जगती                                                              |
| २० ( २१        | ) (                | नहा                  | <b>ग</b> नुमतिः             | १-२ अनुब्दुप्, ३ त्रिष्टुप् ४ शुरिक् ५-६ जगती<br>६ अतिशक्यरीगर्भा |
| २१ (२२         | ) 1                | मञ्जा                | भारमा                       | शक्वरी विराड्गर्भा जगती                                           |
| २२ ( २३        | ) २                | जसा                  | किंगोक्ताः                  | १ द्विपदैकावसाना विराड् गायत्री,                                  |
|                |                    |                      |                             | २ त्रिपदा <b>नध्<u>दुप्</u></b>                                   |
| <b>हतीयो</b> ऽ |                    |                      |                             |                                                                   |
| २३ ( २४        |                    | यमः                  | दुःस्वप्ननाशनः              | <b>अनु</b> ष्टुप्                                                 |
| २४ ( २५        |                    | ब्रह्मा              | सविता                       | <b>त्रि</b> ब्दुप्                                                |
| २५ ( २६        |                    | मेधादिथिः            | विष्णुः                     | <b>ब्रि</b> ब्हु ए                                                |
| २६ (२७         | ) 4                | मेघातिथिः            | विष्णुः                     | १ त्रिष्टुप २ त्रिपदा विराड् गायत्री 🖣 म्यव-                      |
|                |                    |                      |                             | साना षट्पदाविराट् शक्वरी,                                         |
| ,              |                    |                      |                             | ४-७ गायत्री, ८ त्रिष्टुप्                                         |
| २७ (२८         |                    | मेधातिथिः            | मंत्रोक्ताः                 | त्रिष्टुप्                                                        |
| २८ (२९         |                    | मेघातिथिः            | वेद:                        | <b>त्रि</b> प्टुप्                                                |
| २९ (३०         |                    | मेघातिथि:            | मन्त्रोक्ता                 | न्निष्टुप्                                                        |
| इ० (३१         | ) 1                | <b>भृ</b> ग्वंगिराः  | द्यावाष्ट्रथिवी, प्रतिपर्वे | रोक्ता बृहसी                                                      |
| ३१ (३२         | 3                  | भृग्वंगिराः          | इन्द्रः                     | <b>भु</b> रिक्त्रिष्टुप्                                          |
| ३२ (३३         |                    | ब्रह्मा              | भायुः                       | भनुब्दुप्                                                         |
| इइ ( ३४        |                    | त्रह्मा              | मन्त्रोक्ताः                | पथ्यापंक्तिः                                                      |
| 38 ( g,        |                    | <b>अ</b> थर्वा       | जातवेदाः                    | जगती                                                              |
| ३५ (३६         |                    | भथर्वा               | जातवेदाः                    | । अनुष्दुप् २-३ म्रिष्टुभ्                                        |
| ३६ (३७         | ) 9                | अथर्वा               | अक्षि,                      | भनुष्टुप्                                                         |
| ३७ (३०         | ۱ ( د              | अथवी                 | <b>छिंगो</b> क्ता           | <b>म</b> नुष्डुप्                                                 |
| ३८ (३%         | ६) ५               | भथर्वा               | वनस्पतिः                    | मनुष्टुप् ३ चतुष्पादुष्णिक्                                       |
| चतुर्थोऽ       | वुवाकः ।           |                      |                             |                                                                   |
| 18 (8          | 0) 1               | प्रस्कण्यः           | मंत्रोका                    | त्रिष्टुप्                                                        |
| 80 (8          | ۶ ( ۱              | प्रस्कृण्यः          | सरस्वती                     | त्रिष्टुप् । भुरिक्                                               |

| स्क              | <b>मंत्रसंख्या</b> | ऋषि                           | देवता                                    |                        | <b>उ</b> न्द                                   |
|------------------|--------------------|-------------------------------|------------------------------------------|------------------------|------------------------------------------------|
| 83 (85           | ) २                | प्रस्कण्वः                    | <b>इयेनः</b>                             | त्रिष्टुप्             | 🤋 जगती                                         |
| ४२ ( ४३          | *                  | प्रस्कण्यः                    | सोमारुद्री                               | त्रिष्टुप्             | 4                                              |
| 85 (88           | •                  | प्रस्कण्यः                    | वाक्                                     | त्रिष्टुप्             | •,                                             |
| <b>४४ ( ४५</b>   |                    | प्रस्कण्यः                    | इन्द्रः, विष्णुः                         | 142                    | भुरिक् त्रिष्टुप्                              |
| ४५ ( ४६,         | -                  | प्रस्कण्यः ( ४७ भथर्वा )      |                                          | भनुब्दुप्              | 3.15 31                                        |
| 86 (86)          | · ·                | भथवी                          | मंत्रोक्ता                               | निव्दुप्<br>त्रिष्टुप् | १-२ अनुष्टुप्                                  |
| 80 (83)          |                    | भथवी                          | <b>मंत्रोक्ता</b>                        | त्रिष्टुप्             | । जगती                                         |
| 86 (40)          |                    | अथर्वा                        | . मंत्रोक्ता                             | _                      | १ जगती                                         |
| ४९ ( ५३ )        |                    | भथर्वा                        | देसपरम्यी                                | त्रिष्टुप्             | १ आर्ची जगती, २ चतुष्पदा,<br>पंक्तिः           |
| ५० ( ५२ )        | ٩                  | अंगिराः (कित्तवबाधन-<br>कामः) | <b>ह</b> •ब्:                            | भनुष्दुप्              | ३,० त्रिष्टुप्; ध जगती,<br>३ सुरिक् त्रिष्टुप् |
| प्र (प्रह् )     | ,                  | <b>अं</b> गिराः               | <b>बृहस्पतिः</b>                         | त्रिष्टुप्             |                                                |
|                  |                    |                               | 2                                        |                        |                                                |
| पश्चमोऽनुव       |                    |                               |                                          |                        | १ ककुम्मती बनुष्टुप् , २ जंगती                 |
| 44 (48)          |                    | <b>अ</b> थर्वा                | सांमनस्यम् , अश्वनी                      |                        | ३ भुरिक्, ॥ उष्णिमार्भाषी                      |
| पद् (पप)         |                    | त्रहा                         | भायुः, बृहस्पतिः,<br>भिन्नी,             | १ त्रिष्टुप्           | वंक्तिः, ५-७ अनुब्हुप्                         |
| प्रश्न (प्रह,प्र | 9-1) २             | (५६) ब्रह्मा (५७) मृगुः       | ऋक्साम, इन्द्रः                          | भनुब्दुप्              |                                                |
| पप ( ५७-२        | ) 1                | <b>ऋगुः</b>                   | इन्द्र:                                  | विराट्                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·          |
| प६ ( ५८ )        | ٤                  | <b>अधर्वा</b>                 | वृश्चिकाद्यः, २वनस्पतिः<br>अ अञ्चणस्पतिः | , बनुष्टुप्            | श्विराट् प्रस्तारपंक्तिः                       |
| 40 (49)          | 2                  | वामदेवः                       | सरस्वती                                  | जगती                   |                                                |
| 46 ( 40 )        |                    |                               | <b>मंत्रोक्ता</b>                        | 🤋 जगती,                | २ त्रिष्टुप्                                   |
| 49 ( 49 )        |                    | बादरायणिः                     | <b>अ</b> रिनाश <b>नम्</b>                | भनुषुप्                |                                                |
| षष्ठोऽनुवा       | कः । सप्तद्दा      | ः प्रपाठकः                    |                                          |                        |                                                |
| ६० (६२)          |                    | महा                           | गृहाः, वास्तोष्पतिः                      | भनुष्टुप्              | १ पराजुष्टुप् स्रिष्टुप्                       |
| 48 (44)          |                    | <b>ज</b> थर्वा                | मित्रः                                   | भनुषुप्                |                                                |
| 43 (48)          |                    | कश्यपः मारीचः                 | भक्तिः                                   | जगती                   |                                                |
| <b>६३</b> (६५)   |                    | कदयपः मारीचः                  | जातवेदाः                                 | जगती                   |                                                |
| <b>६४ (६६)</b>   |                    | यम:                           | मंत्रोक्ताः, गिर्ऋतिः                    |                        | २ न्यंकु सारिणी बृहती                          |
| <b>६</b> ५ (६७)  |                    | गुकः                          | <b>अपामार्गवीरुत्</b>                    | भनुष्टुप्              |                                                |
| 44 (44)          |                    | त्रह्मा                       | व्रह्म                                   | त्रिष्टुप्             |                                                |
| <b>50 (59)</b>   |                    | बह्या                         | भारमा                                    |                        | पुर:परोष्णिग्बृहसी                             |
| EC ( 40-4        |                    | शंतातिः                       | सरस्वती                                  | १ अनुब्दुप्, व         | त्रिब्दुप्, ३ गायत्री पंध्यापंक्तिः            |
| <b>EQ ( 02 )</b> |                    | शंतातिः                       | युसं                                     |                        |                                                |
| ့ဖစ ( ဖန္ )      |                    | <b>अ</b> थर्वा                | रथेनः, मन्त्रोक्ताः                      | १ त्रिष्टुप्, २        | अतिजगतीगर्भा जगती, ३-५                         |
| 4                |                    |                               |                                          |                        | अनुष्टुप् (३ पुरः कक्ममती)                     |

|              | • •    |                            |                            |                          |                                                         |
|--------------|--------|----------------------------|----------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------|
| स्क          |        | ऋषि                        | देवता                      |                          | छन्द                                                    |
| 01 (08)      |        | भथवी                       | मझि:                       | भनुषुप्                  |                                                         |
| ७२ (७५.७     |        | भथर्वा                     | इन्द्रः                    | अनुष्टुप्                |                                                         |
| og ( oo )    | 3 3    | भथर्वा                     | अश्विनी                    | भनुष्टुप्                | _                                                       |
| सप्तमोऽनुः   | बाकः । |                            |                            |                          |                                                         |
| 98 (96)      |        | भथवी                       | maniero aredono            |                          |                                                         |
| 94 (98)      |        | उपरिबभ्रवः                 | मन्त्रोक्ताः, जातवेदाः     | भनुष्टुप्                |                                                         |
| , ,          |        | • (((4)4)                  | <b>भ</b> ष्ट्याः           | । त्रिब्दुप्             |                                                         |
| 98 (60,6     | 3) €   | भथर्वा                     | अपचित्रैषज्यं,             |                          | पथ्यापंक्तिः ।                                          |
|              |        |                            | ज्यायानिन्द्रः             |                          | १ विरादनुष्टुप्; ३-४ मनुहुप्;                           |
|              |        |                            | ज्याचात्रम्,               |                          | २ परा उष्णिक्; ५ शुरिगनुष्टुप्                          |
| ७७ (८२)      | 3      | अक्रिराः                   | मरुतः                      |                          | ६ त्रिष्टुप्<br>१ त्रिपदा गायत्रीः; २ त्रिष्टुप्        |
| , ,          |        |                            |                            |                          | ३ जगती                                                  |
| 96 (48)      | 2      | भयर्वा                     | भन्निः                     |                          | १ परोध्यिक्, २ त्रिप्दुप्                               |
| ७९ (८४)      | W      | <b>अथर्वा</b>              | <b>अ</b> मावास् <b>या</b>  | १ जगती;                  |                                                         |
| ८० (८५)      | W      | <b>अ</b> थर्वा             | पौर्णमासी, प्रजापतिः       | त्रिष्टुप् ;             |                                                         |
| 63 (68)      | Ę      | अथर्वा                     |                            |                          |                                                         |
|              |        |                            | 3,                         | ६ म्रिब्दुप्;            | ४-५ आस्तारपङ्किः                                        |
| अष्टमो ऽ नुव | कः     |                            |                            |                          | 0 3 all(()((4) a '().                                   |
| ٥٦ ( ٥٥ )    | Ę      | शौनकः (संपत्कामः)          | <b>अ</b> क्षिः             |                          | क करवारी जाती. क जोगरी                                  |
| ८३ (८८)      | W      | ग्रुनःशेषः                 |                            | त्रिष्टुप्;              | २ ककुम्मती बृहती; । जगती                                |
|              |        |                            | 4601.                      | । अनुष्टुप्;             | २ पथ्यापंक्तिः 🐧 त्रिष्टुप्; 📱<br>बृहतीगर्भा त्रिष्टुप् |
| 68 (63)      | 3      | भृगुः                      | जातवेदा अग्निः, २-३ इम्ब्र | . क्रिस्टार              | जगती                                                    |
| ८५ ( ९० )    | 9      | भयर्वा (स्वस्त्ययनकामः)    | ताक्ष्यः                   | . १४ छ र्,<br>त्रिष्टुप् | VI74(4)                                                 |
| ८६ (९१)      | 3      | भथर्वा (स्तस्त्ययनकामः)    | ब्रस्तः                    | त्रिष्टुप्               |                                                         |
| ८७ (९२)      | 9      | भथवा                       | खः                         | जगती                     |                                                         |
| 66 (SE)      | 1      | गरुत्मान्                  | तक्षकः                     | <b>श्यवसानां</b>         | बहती                                                    |
| ८९ ( ९४ )    | 8      | सिंधुद्वीपः                | <b>अ</b> झिः               | अनुष्टुप्                | ॥ त्रिपदानिष्यत्परोष्णिक्                               |
| ९० (९५)      | 1      | <b>अं</b> गिराः            | <b>मन्त्रोक्ताः</b>        | .3.31                    | १ गायत्री २ विराट् पुरस्ता-                             |
|              |        |                            |                            |                          | द्बृहती; ३ व्यवसाना                                     |
|              |        |                            |                            |                          | पट्पदा भुरिग्जगती                                       |
| नवमोऽनुवा    | 新。     |                            |                            |                          |                                                         |
| 99 (98)      | 2      | भथवी                       |                            | A                        |                                                         |
| ९२ (९७)      |        | भथवी                       | चन्द्रभाः                  | त्रिष्टुप्               |                                                         |
| 98 (96)      |        | भृग्वंगिराः<br>भृग्वंगिराः | चन्त्रमाः                  | त्रिष्टुप्               |                                                         |
| 88 (89)      |        |                            | इन्द्रः<br>सोमः            | गायत्री                  |                                                         |
| 94 (100)     |        | कपिअस्ट:                   |                            | ननुष्दुप्                |                                                         |
|              | -      | - 1214n                    | गुभी                       | भनुष्टुप्                | २,३ भुरिक्                                              |

| सूक्त    | मंत्रसंख्य                | ा ऋषि                 | देवता                     |                   | छन्द                                                        |
|----------|---------------------------|-----------------------|---------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------|
| ९६ (     | 101) 1                    | कपिक्षलः              | वयः                       | <b>अ</b> नुष्टुष् |                                                             |
| ९७ (     | 902) 6                    | अथर्वा                | इन्द्राग्नी १-            | ४ त्रिष्टुप्      | ५ त्रिपदार्धी भुशिगायत्री ६                                 |
|          |                           |                       |                           |                   | ग्रिपात्प्राजापत्या बृहत्ती; ब्रि-                          |
|          |                           |                       |                           |                   | पदा साम्नी भुरिग्जगती; ४                                    |
|          |                           |                       |                           |                   | उपरिष्टाव्चृहती                                             |
| 86 (     | 103) 3                    | अथवा                  | मंत्रोकाः                 |                   | विराट् ग्रिष्डुप्                                           |
| 39 (     | 108)                      | <b>अ</b> थर्चा        | <b>मंत्रोक्ताः</b>        |                   | भुरिगुणिक् त्रिष्डुप्                                       |
| 300 (    | 904) 9                    | यम:                   | हु:स्वप्ननाशनम्           | भनुष्टुप्         |                                                             |
| 101 (    | 108) 9                    | यमः                   | <b>तुः</b> स्वप्ननाशनम्   | भनुष्डुप्         | ० जनवी                                                      |
| 10२ ( १  | 1 (00)                    | <b>प्र</b> जापतिः     | <b>तुःस्वप्ननाशमम्</b>    |                   | विसाट् पुरस्ताद् बृहनी                                      |
| द्शमाऽ   | नुवाकाः ।                 |                       |                           | _                 |                                                             |
| 903 ( 9  |                           | त्रह्मा               | भारमा                     | त्रिष्टुप्        |                                                             |
| 308 ( 3  | 09) 9                     | त्रह्या               | भारमा                     | त्रिब्दुप्        |                                                             |
| 104 ( 9  | 90) 9                     | <b>জ</b> থৰা          | मन्त्रोक्ता               | अनुध्प            | - Section                                                   |
| 305 ( 9  | 99) 9                     | अधर्वा                | क्षप्तिर्जातवेदाः वरुणश्च |                   | बृहसीगर्भा त्रिप्दुप्                                       |
| 900 (9   | 15) 1                     | भृगुः                 | स्यैः आपश्च               | अनुष्टुप्         | 2                                                           |
| 906 (9   | १३) २                     | <b>भृ</b> गुः         | <b>अग्निः</b>             | २ त्रिष्टुप्;     | १ बृहतीगंभी त्रिष्डुप्<br>१ विराट् पुरस्ताद्बृहती अनुष्टुप् |
| 308 (3   | 18) 0                     | बादरायणिः             | <b>अग्निः</b>             |                   | ४,७ अनुष्टुप्; २,३, ५,६ त्रिब्हुप्                          |
|          |                           |                       |                           |                   | १ गायत्री; २ त्रिष्टुप् ३ अनुष्टुप्                         |
|          | १५) इ                     | भृगुः                 | इन्द्राप्ती               |                   | पराबृहती त्रिष्टुप्                                         |
|          | 14) 1                     | व्रह्मा               | वृषभः                     |                   | १ भुरिक्; २ अनुदुप्                                         |
|          | 80) 5                     | वरुणः                 | मन्त्रोक्ताः              |                   | । विराडनुष्टुप्; २ शंकुमती                                  |
| 115(     | 196) 3                    | भागवः                 | तृष्टिका                  |                   | चतुष्पदा भुरिगनुष्डुप्                                      |
|          |                           |                       |                           |                   | अनुष्डुप्                                                   |
|          | 198) 5                    | भागवः                 | अग्रीषोमी                 |                   | अन्दर्य २-३ श्रिष्टुप्                                      |
| 114      |                           | <b>अथवीगिराः</b>      | सविता, जातवेदाः           |                   | १ पुरोष्णिगः २ एकावसाना                                     |
| 114 (    | १२१) २                    | अथर्वागिराः           | चन्द्रमाः                 |                   | द्विपदार्थी अनु ज्डेप्                                      |
| n n in 1 | 0 ( 660                   | अथर्वीगिराः           | इन्द्र                    |                   | पथ्याबृहती                                                  |
|          | १२२) १<br>१ <b>२३</b> ) ॥ | ज्यवीगराः<br>जयवीगराः | चन्त्रमाः, बहुदैवत्यम्    | ित्रिष्टप         |                                                             |
| 110/     |                           |                       |                           |                   | किन्य गार सक्तविभाग देखिये-                                 |

इस प्रकार इस सप्तम काण्डके स्कोंके ऋषि देवता और छन्द हैं। अब इनका ऋषिक्रमानु सार स्कितिभाग देखिय-

# ऋषिकमानुसार सुक्तविभाग

<sup>।</sup> अथर्वा ऋषिके १-७; १३-१४; १८; ३४-३८; ४६-४९; ५२;५६; ६१; ७०-७४; ७६; ७८-८१; ८५-८७; ९१-९२; ९४; ९७-९९; १०५-१०६ ये तेताकीस सूक्त हैं।

२ ब्रह्मा ऋषिके १९-२२; २४; ३२-३३; ५३-५४; ६०; ६६-६७; १०३-१०४; १११ में पंदह सूक्त हैं।

३ भृगु ऋषिके १५-१७; ५४-५५; ८४; १०७-१०८; ११० वे नी सूक्त हैं।

```
४ प्रस्कण्व
               ऋषिके ३९-४५ ये सात सक्त हैं।
              ऋषिके २५-२९ ये पांच सक्त हैं।
 ५ मधातिथि
  ६ अथर्वाङ्गिरा ऋषिके ११५-११८ ये चार सूक्त हैं।
              ऋषिके १०-१२: ८२ ये चार सुक्त हैं।
 ७ शीनक
              ऋषिके २३: ६४; १००; १०१ ये चार सुक्त हैं।
 ८ यस
 ९ अंगिरा
              ऋषिके ५०-५१: ७७: ९० ये चार सुक्त हैं।
१० उपरिवक्षव ऋषिके ८-९; ७५ ये तीन सूक्त हैं।
११ भग्वंगिरा
              ऋषिके ३०-३१; ९३ ये तीन सुक्त हैं।
१२ भागव
              ऋषिके 293-998 ये दो सक्त हैं।
              ऋषिके ६८-६९ ये दो सक्त हैं।
१३ शंताति
१४ बादरायणि ऋषिके ५९; १०९ ये दो सुक्त हैं।
              ऋषिके ६२-६३ ये दो सक्त हैं।
१५ कश्यप
              ऋषिके ९५-९६ ये दो सक्त हैं।
१६ कपिंजल
              ऋषिका ११२ वां एक स्क है।
१७ वरुण
              ऋषिका ५७ वां एक सक्त है।
१८ वासदेव
              ऋषिका ५८ वां एक सूक्त है।
१९ की रुपथि
             ऋषिका ६५ वां एक सूक्त है।
২০ হাস
              ऋषिका ८३ वां एक सुक्त है।
२१ ज्ञानःशेष
              ऋषिका ८८ वां एक सुक्त है।
२२ गरूतमान्
             ऋषिका ८९ वां एक सूक्त है।
२३ सिंधुद्वीप
             ऋषिका १०२ वां एक सुक्त है।
२४ प्रजापति
```

इस प्रकार २४ ऋषियों के नाम इस काण्डमें हैं। इसमें भी पूर्ववत् अथर्वा सूक्त सबसे अधिक अथित् ४३ हैं और इनमें अथर्वाङ्गिराके ४; अंगिराके ४, मिलानेसे ५१ होते हैं। ये न भी गिने जायें तो भी ४३ सूक्त अकेले अथर्वाके नामपर हैं। यह बात देखनेसे ऐसा प्रतीत होता है कि इस संहितामें अथर्विक सूक्त अधिक होनेसे इसका नाम 'अथर्ववेद ' हुआ होगा; दूसरे दनेंपर इसमें बहाके मंत्र आते हैं, संभवतः इसी कारणसे इसका नाम 'अध्वेद 'पढ़ा होगा।

# देवताकमानुसार सूक्त विभाग।

१ मंत्रोक्तदेवताके १२; १९; २७; २९; ३३; ३९; ४६-४८; ५८; ६४; ७०; ७४; ९०; ९८-९९; १०५; ११२ ये अहारह सूक्त हैं। (टिप्पणी-वस्तुतः मंत्रोक्त नामका कोई देवता नहीं है, इस प्रकारके सूक्तोंमें अनेक देवता रहते हैं, इस-िलंगे अनेक देवता रहते हैं, इस-िलंगे अनेक देवता श्रेश यह एक संकेत मात्र किया है।)

```
२ इन्द्र देवताके १२; ३१; ४४; ५०; ५४-५५; ७२; ७६; ८६; ८६; ९३; ११७ वे बारह स्वत हैं।
```

- ३ अग्नि देवताके ६१-६२; ७१; ७८; ८२; ८४; ८९; १०६; १०८; १०९ ये दस सुक्त हैं।
- ४ आत्मादेवताके १-३; ५; २१; ६७; १०३-१०४ ये बाट स्कत हैं।
- प सरस्वतीदेवताके १०-१२; ४०; ५७; ६८ ये छः सूकत हैं।
- ६ सवितादेवताके १४-१७; २४; ११५ ये छः सुकत हैं।
- ७ जातवेदा देवताके ३४; ३५; ६३; ७४; ८४; १०६ में छः स्कत हैं।
- ८ दुःस्वप्ननाशनके २३; १००-१०२ ये चार स्कृत हैं।
- ९ चन्द्रमाके ९१-९२; ११६; ११८ ये चार सुकत हैं।
- १० बृहस्पतिके ८; ५१; ५३ ये तीन सुकत हैं।

२ ( अथर्व, सु. भा. कां. ७ )

- 19 विष्णुके २५-२६; ४४ ये तीन सुक्त हैं।
- १२ अश्विनोके ५२; ५३; ७३ ये तीन स्कत हैं।
- १३ मदितिके ६-७ ये दो सूक्त हैं।
- १४ सोमके १६; ९४ ये दो सुक्त हैं।
- १५ बहुदैवत्यके १७; ११८ ये दो स्क हैं। (यह भी देवताओं का संकेत है जैसा मंत्रीक्तमें लिखा है।)
- १६ लिंगोक्ताकं २२; ३७ ये दो सुक्त हैं।
- १७ द्यावापृथिवीके ३०; १०२ ये दो सूक्त हैं।
- १८ वनस्पतिके ३८; ५६ ये दो सूक्त हैं।
- १९ आयुःके ३२; ५३ ये दो सूक्त हैं।
- २० इयेनःके ४१; ७० ये दो सूक्त हैं।
- २१ वरुणके ८३; १०६ ये दो सूकत हैं।
- २२ इन्द्राप्तीके ९७; ११० वे दो सूनत हैं।

शेष देवता एक स्कतवाले हैं। यमः ४; प्षा ९; सभा १२; पृथिवी १८; पर्जन्यः १८; अनुमतिः २०; वेद; २८; प्रतिपदोक्ता देवताः ३० ( यह भी अनेक देवताओंका संकेत हें ); अक्षि ३६; सोमारुद्री ४२; वाक् ४३; भेषां ४५; ईंप्पिप्यमं ४५; देवप्रन्यी ४९; सांमनस्यं ५२; ऋतसाम ५४; वृश्चिकः ५६; ब्रह्मणस्पतिः ५६; अरिष्टनाशनं ५९; गृहाः ६०; वास्तोष्पतिः ६०; निर्क्रतिः ६४; अपामार्गः ६५; ब्रह्म ६६; सुखं ६९; अष्ट्याः ७५; अपचिन्नेषजं ७६; ज्यायानिन्दः ७६; मरुतः ७७; अमावास्या ७९; पौर्णमासी ८०; प्रजापतिः ८०; सावित्री ८१; सूर्याचन्द्रमसी ८१: तार्क्षः ८५; रुदः ८७; तक्षकः ८८; गृधः ९५; वयः ९६; सूर्यः १०७; आपः १०७; वृषमः ११३; त्रिका ११३; अप्रीषोमी ११३;

इस प्रकार इस काण्डमें ६६ देवता आये हैं। इनमें मंत्रोक्त, बहुदैवत्य आदि संकेतोंमें भानेवाले कई देवता और अधिक संमिलित होनी हैं। इनकी गिनती उक्त संख्यामें नहीं की गई है। अब सुक्तोंके गणोंकी व्यवस्था देखिये—

## सप्तम काण्डके सूक्तोंके गण।

- १ स्वस्त्ययनगणमें ६; ५१; ८५; ९१; ९२; ११७ ये छः सूक्त हैं।
- २ बृहच्छान्तिगणमें ५२; ६६; ६८; ६९; ८२; ८३ ये छः सूक्त हैं।
- ३ परनीवन्तराणमें ४७-४९ ये तीन सुक्त हैं।
- 🛮 दुःस्वप्ननाशनगणमें १००; १०१; १०८ 🖥 तीन सुकत हैं।
- ५ अभयगणमें ५; ५१ ये दो सुकत हैं।
- ६ पुष्टिकगणमें १४; ६० ये दो सुक्त हैं।
- ७ वास्तुगणमें ४१; ६० ये दो सुक्त हैं।
- ८ इन्द्रमहोत्सवके ८६; ९१ ये दो सुक्त हैं।
- ९ भायुष्यगणमें ३२ वां एक खुक्त है।
- १० सांमनस्यगणमें ५२ वा एक सुक्त है।
- ३१ कृत्यागणमें ६५ वां एक सुक्त है।
- १२ रोद्रगणमें ८७ वा एक सुक्त है।
- 1३ अंदोलिंगगणमें ११२ वां एक सूक्त है।
- १४ तकमनाशनगणमें ११६ वां एक सूक्त है।

इस प्रकार इस ससम काण्डके गणोंका विचार है। अन्य सूबत भी इसी प्रकार बन्यान्य गणोंमें विभक्त किये जा सकते हैं, परंतु वह विशेष विचारका प्रश्न हैं। बाब ही यह कार्य नहीं हो सकता। स्कोंका वर्ष निश्चित हो जानेपर यह गणविभाग परिपूर्ण किया जा सकता है।

इतना विचार होनेके पश्चात् वाच हम इस सलग काण्डके प्रथम स्काम मनन करते हैं--





# अथर्ववेदका सुबोध-भाष्य

[ सप्तम काण्ड ]

## आत्मोन्नतिका सावन

[ ? ]

( ऋषिः - अथर्वा ' ब्रह्मवर्षस्कामः '। देवता - आत्मा !)

धीती वा ये अनंयन्वाची अग्रं मनसा वा येडवंद मृतानि । तृतीयेन ब्रक्षणा वावृधानास्तुरीयेणामन्वत नार्म धेनीः स वेद पुत्रः पितरं स मातरं स सूनु श्रेवत्स श्रुवत्युनंभेघः । स द्यामीणोंदन्तरिक्षं स्वंशः स हदं विश्वंमभवत्स आभेवत्

11 9 11

11211

अर्थ — (ये वा मनसा धीती) जो अपने मनसे ध्यानको (वाचः अद्यं अनयन्) वाणीके मूलस्थानतक पहुंचाते हैं, तथा (ये वा ऋतानि अवदन्) जो सत्य बोलते हैं, वे (तृतीयेन ब्रह्मणा वावृधानाः) तृतीय झानसे बढते हुए, (तृरीयेण) चतुर्थभागसे (धेनोः नाम अमन्वत) कामधेनुके नामका मनन करते हैं ॥ १ ॥

(सः स्तुः भुवत्) वही उत्पन्न हुआ है, (सः पुत्रः पित्रं सः च मातरं वेद्) वही पुत्र अपने मातापिताको जानता है, (सः पुत्रमेघः भुवत्) वह बारबार दान देनेवाला होता है, (सः द्यां अन्तरिक्षं स्वः और्णोत्) वह खुलोक, अन्तरिक्ष और आत्मप्रकाशको अपने आधीन करता है, (सः इदं विश्वं अभवत्) वह यह सब विश्व बनाता है, और (सः आभवत्) वह सर्वत्र ब्याप्त होता है॥ २॥

भावार्थ — (१) मनसे ध्यान लगाकर वाणीकी उत्पत्ति जहांसे होती है उस वाणीके मूलको देखना, (२) सदा सत्य वचन बोलना (३) ज्ञानसे संपन्न होना और (४) कामधेनु स्वरूप परमेश्वरके नामका मनन करना, ये चार आत्मोन्नतिके साधन हैं॥ ॥॥

जो इस चतुर्विध साधनको उपयोगमें लाता है, उसीका जन्म सफल होता है, वह अपने मातापितास्वरूप परमा-त्माको जानता है, वह आत्मसर्वेस्त्रका दान करता है, वह त्रिभुवनको अपनी शक्तिसे घरता है, मानो वदी इस ■ विश्वरूप में परिवर्तित हो जाता है और वही सर्वत्र व्याप्त होता है ॥ २ ॥

## आत्मोद्यतिका साधन

### साधनमागे

बातमोन्नतिका साधनमार्ग इस सुक्तमें बताया है। यह मार्ग चतुर्विघ है, अथवा इस मार्गको बतानेवारे चार सूत्र इस सुक्तमें बताये हैं। शारमोन्नतिके चार सूत्र ये हैं-

- (१) ऋतानि अवदन्- सत्य बोलता । भर्यात् छल-कपटका भाषण न करना और अन्य इंहियोंको भी असत्य मार्गसे प्रवृत्त हाने न देना। सदा सत्यनिष्ठ, सत्यवती और सत्यभाषी होना । ( मं. । )
- (२) ब्रह्मणा वाबृधातः ब्रह्म नाम अंधननिवृत्तिके शानका है। ( मोक्षे धीर्ज्ञानं ) ज्ञानका अर्थही बंधनसे छूट-नेके उपायका ज्ञान है। इस ज्ञानसे जो बढता है अर्थात् इस ज्ञानसे जो परिपूर्ण होता है, वही आत्मोन्नतिका अधिकारी होता है। जो आत्मञ्चानके साधनका उपयाग करना चाहता हैं उसको यह ज्ञान अवस्य प्राप्त करना चाहिये। ( मं. १ )
- (३) धेनोः नाम अमन्यत- कामधेनुके नामका मनन करते हैं। मक्तके मनोकामनाको पूर्ण करनेवाछ। कामधेनु परमेश्वरकी शक्ति ही है उसके गुणबोधक नाम अनंत हैं। उन नामोंका मनन करनेसे और उन गुणोंको अपने भंदर धारण करनेसे मनुष्यकी उन्नति होती है। (मं. 1)
- (४) मनसा धीती वाचः अग्रं अनयन् मनकी एकायतासे ध्यान द्वारा वाणीकं मूलस्थान पर पहुंचना । यह भारमाकी प्राप्तिका एक और साधन है। वाणी कैसे उत्पन्न होती है, इसकी रीति इसप्रकार बताई है-

आतमा बुद्धचा समेत्यार्थान्मनो युङ्के विवक्षया । मनः कायाग्निमाहन्ति स प्रेरयति मारुतम्॥६॥ मारुतस्तूरसि चरन्मन्द्रं जनयति स्वरम् सोदीणीं मूर्ध्यभिहतो वक्त्रमापद्य मारुतः !

वर्णाञ्जनयते तेषां विभागः पञ्चधा स्मृतः ॥ ८॥ (पाणिनीयशिक्षा)

(१) आत्मा बुद्धिसे युक्त होकर विशेष अर्थका अनु-संधान करती है, (२) पश्चात् उस अर्थको प्रकट करनेके लिये मनको नियुक्त करती है, (३) मन शरीरके अधिको प्रेरित करता है, (४) वह अग्नि वायुको गति देती है, (५) वह वायु छातीसे अपर आकर मन्द्र स्वर पैदा करती है,

(६) वह स्वर मूर्धामं भाकर मुखके विविध स्थानोंमें आधात

करता है, (७) विविध स्थानोंसे आधात होनेके कारण बिविध वर्ण उत्पन्न होते हैं और यही वाणीकी उत्पत्ति है।

वाणीकी इस प्रकार उत्पत्ति होती है। जब मनुज्य ध्यान लगाकर वाणीकी उत्पत्तिका प्रकार देखता है और । वाचः अग्रं ) वाणीके मुळ स्थानपर अपना ध्यान केन्द्रित करता है, तव वह उस स्थानमें आत्माको देखता है। इस प्रकार वाणीके मूलको हुंढनेक यत्नक द्वारा भारमाको जाना जाता है। वाणीके मूलभागको अन्तर्मुख होकर ही देखा जा सकता है। उदा-हरणार्थ-पहिले कोई शब्द लें। वह शब्द कई अक्षरोंका-अर्थात् वर्णीका बना हुआ होता है, ये वर्ण एक ही नायुक मुखके विभिन्न स्थानों पर आघात होनेसे उत्पन्न होते हैं। वर्णीत्पत्तिक पूर्व जो वायु छातीमें संचार करता है, उसमें वे विविध वर्ण नहीं होते हैं। उससं भी पूर्व जब वायुको अग्नि ब्रेरणा देती है, उसमें तो शब्दका नाम तक नहीं होता है। इसके पूर्व मनकी प्रेरणा है और इससे भी पूर्व आत्माकी बोलनेकी प्रवृत्ति होती है। इस रीतिसे अंदर अंदरकी ओर देखनेका प्रयत्न ध्यानपूर्वक करनेसे वाणीके मूलस्थानका पता लगता है, और आत्माका दर्शन होता है। यही विधय वेदमें इस प्रकार वर्णित है-

चत्वारि वाक्परिमिता पदानि तानि विदुर्वाह्मणा ये मनीषिणः। गुहा त्रीणि निहिता नेङ्गयन्ति त्रीयं वाचो मनुष्या वदान्त ॥ ४५॥ इन्द्रं मित्रं वरुणमित्रिमाहुरथो दिव्यः स सुपर्णी गरुतमान्। एकं सद्विपा बहुधा बदन्यिधि यमं सातिरिश्वानमाहुः ॥ ४६॥ ( ऋ० १। १६४, प्य-४६; अथरीव ९। (१०) १५।२७-२८)

'वाणोक चार पांव हैं, मननशील बह्मज्ञानी उनको जानते हैं। इनमेंसे तीन पांत्र हृदयमें गुप्त हैं, और प्रकट होनेवाला जो वाणीका चतुर्थ पाद है, वही मनुष्योंकी साषा है जिसे मनुष्य बोलते हैं। यह वाणी जहांसे-जिस मूल कारणसे-प्रकट होती है, वह एक ही सत्य वस्तु है, परंतु ज्ञानी लोग उस एक वस्तुको अनेक नाम देते हैं, उसीको इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, यम, मातरिश्वा आदि कहते हैं।

यही आत्मा है, जिससे वह पकट होती है। इसीलिये

वाणीके मूलकी खोज करते करते आत्माकी प्राप्ति होती है,

कातमाको खोज करनेका मार्ग इस प्रकार इस स्वतमें कहा है। इसको भी यदि संक्षिप्त करना हो, तो '(१) सत्य-निष्ठा, (२) सत्यज्ञान, (३) प्रभुगुणमन्म, और (४) वाङ्मूलान्वेषण ' इन चार शब्दोंसे स्चित होने-वाला यह आत्मोजितका मार्ग है। मनुष्य इस मार्गसे जाकर अपनी आत्माका पता लगा सकता है और सत्यके बाश्रयसे और ज्ञानके प्रकाशसे यथेच्छ उन्नति प्राप्त कर सकता है। यहां ज्ञानका 'बंधनसे मुक्त होनेका निश्चित ज्ञान' यह अर्थ विवक्षित है। अन्य पाझभौतिक ज्ञानके लिये संस्कृ-तमें विज्ञान शब्द है। जो इस प्रकारके श्रेष्ठ ज्ञानसे युक्त होता है, वह मनुष्य—

(५) सः सूनुः भुवत् = वही सचे रूपमें उत्पन्न हुना हुना कहा जाता है। अर्थात् उसीने जन्म लिया भीर अपना जन्म सार्थक किया, ऐसा कहा जा सकता है। अन्य लोग जन्म तो लेते ही हैं, परंतु उनका जन्म लेना व्यर्थ होता है, क्योंकि जन्म लेनेका प्रयोजन वे सफल नहीं कर सकते, अतः उनके जन्म लेनेका परिश्रम व्यर्थ होता है। मनुष्यके जन्मकी सफलता उसी समय होती है, जब वह—

(६) सः पुत्रः पितरं मातरं च वेद= वह पुत्र अपने माता पिताको जानने लगता है। अपने मातापिताको यथावत् जाननेसे पुत्रका जन्म सक्त होता है। मातापिताको जानना तब होगा, जब वह अपने मातापिताके गुणोंका मतन करेगा। यह गुणोंके मनन करनेका उपदेश (नाम अमन्वत। मं० 1) प्रथम मंत्रके अन्तिम चरणमें दिया है। पिताका 🔳 माताका नाम लेना अथवा उनके गुणोंका मनन करना इसी-लिये होता है, कि पुत्र अपने आपको सुयोग्य बनाता हुआ विताक समान बने। माता विताको जाननेका अर्थ यही है। मेरे माता पिता ऐसे शुद्धाचारी थे, मैं भी वैसाही शुद्धाचारी बर्म् । मातापिताके गुणोंको जाननेसे पुत्रके अंदर इस प्रकार अपनी उसति करनेकी प्रेरणा प्राप्त होती है। यहां ' पुत्र ' नाटद विशेष महत्त्वका अर्थ रखता है। 'पु + त्र ' अर्थात् जो अपने आपको (पुनाति) पवित्र करता है और (त्रायते) अपनी रक्षा करता है वह सचा ुत्र है। अपने आपको निर्दीष, पवित्र और गुद्ध बनाने, तथा अपने आपको दोषों और पापों-से रक्षा करनेका कार्य जो करता है वही सचा पुत्र है, जो ऐसा नहीं करते, वे देवल जन्तुमात्र हैं। इस विवास सुपूत जो होता है, वह जिस समय अपने परम पिताके गुण-

कर्मीका मनन करता है, उस समय उसके मनमें यह बात आती है कि में भी अपने परम पिताके समान और अपनी एरम माताके समान बनूं। यत्न करके वैसा होऊं। इस विचारसे वह प्रेरित होता है, इसलिये—

( ७ ) सः पुनर्मघः भुवत् = बारबार दान देनेवाला होता है। वह अपनी सब तन, मन, धन आदि शक्तियोंको जनताकी भलाईके लिये बारबार समर्पित करता है। दान करनेसे वह पीछे नहीं हटता । इसीका नाम यज्ञ है । अपनी शक्तियोंका यज्ञ करनेसे ही मनुष्य उन्नत होता है। वह देखता है कि, वह परमपिता अपनी सब शक्तियोंको संपूर्ण प्राणिमात्रकी भलाई के लिये समर्पित कर रहा है, इस बातको देखकर वह उसीका अनुकरण करता है । और इस प्रकार परमपिताके अनुकरणसे वह प्रतिसमय अधिकाधिक शक्ति प्राप्त करता है और इसको जितनी अधिक शक्ति मिछती जाती है, उसी प्रमाणसे उसका कार्यक्षेत्र भी बहता जाता है। उदाहरणके लिये साधारण मनुष्य अपने पेटके लिए कार्य करता है, गृहस्थी मनुष्य अपने कुटुंबरे पोषणके कार्यक्षेत्रमें लगा रहता है, नगर सुधारक अपने नगरके कार्यक्षेत्रमें तन्मय होता है, राष्ट्रका नेता राष्ट्रीय कार्यक्षेत्रमें काम करता है, इस-के पश्चाद वसुधैव कुटुंबक वृत्तिका संन्यासी संपूर्ण जनताको अपने परिवारमें संमिलित करके उनकी भलाईके लिये आत्म-समर्पण करता है, इस प्रकार जिसको जैसी शक्ति प्राप्त होती जाती है, उसी प्रकार वह अधिकाधिक विस्तृत कार्यक्षेत्रमें कार्य करता है, इस प्रकार शक्तिकी बृद्धि होते होते अन्तर्मे-

(८) स द्यां अन्तरिक्षं स्वः और्णोत् = वह द्युलोक, अन्तरिक्ष और सब प्रकाशमय लोकोंको व्यापता है। मनुप्यकी शक्ति वह जाती है। वह जिस समय विशेष उसत
होता है, उस समय संपूर्ण अवकाशमें उसकी व्याप्ति होती
है। साधारण आत्माके ' महात्मा ' बननेसे यह बात सिद्ध
होती है। इससे—

(९) सः इदं विश्वं अभवत् वह यह सब विश्व रूप बनता है, जब उसकी शक्ति परम सीमातक उसत हो जाती है, तब उसको अनुभव होता है कि मैं विश्वरूप हूं। कई मनुष्य 'शरीर रूप' होते हैं, अपने शरीरमें कष्ट होनेसे वे दु:खी होते हैं, कई लोग 'कुटुंबरूप' होते हैं उनके कुटुं-बके किसी मनुष्यको दु:ख हुआ तो वे दु:खी होते हैं, कई लोग 'राष्ट्ररूप ' बनते हैं उनके राष्ट्रका कोई भादमी दु:खी होता है तो वे भी उसके साथ दु:खी होते हैं, इसी शकार लो ' विश्वरूप ' बनते हैं वे संपूर्ण विश्वमें किसीको भी दुःखी देखनेसे स्वयं दुःखी होते हैं। इस प्रकार मनुष्यकी शक्तिक। विस्तार होता जाता है और अन्तमें विश्वरूप बन जाना उसकी उन्नतिकी परम सीमा है, इस समय-

(१०) सः आभवत्— वह सर्वत्र ब्याप्त होता है अर्थात् विश्वरूप बनी हुई आत्मा विश्वसरमें व्याप्त होती है। प्रारंभमें मनुष्यकी आत्मा अपने शरीरमें ही ब्याप्त होती है, परंतु इसकी शक्ति और कार्यक्षेत्र कमशः बढते बढते इतना विस्तृत हो जाते हैं कि अन्तमें विश्वरूप बन जाते हैं। यह आस्माका विस्तार उसकी शक्तिक विस्तारसे होता है। इसका उदाहरण ऐसा दिया जा सकता है, एक दीप जो छोटेसे कमरेको ही प्रकाशित कर पाता है, पर यदि किसी यंत्रप्रयोगसे उसकी शकाशशक्तिक। विस्तार किया जाय,

तो वही दीप दस बीस मीलतक प्रकाश देनेमें समर्थ हो सकेगा। अक्षिकी छोटीसी चिनगारी भी विस्तृत होकर दावानलका रूप छे लेती हैं। इसी प्रकार इस जीवात्याकी शक्तिके परम विकासकी कल्पना भी की जा सकती हैं,

कई मनुष्य होते हैं उनकी आज्ञा पारिवारिक लोग भी सुनते नहीं, इतनी उनकी शक्ति अत्यल्प होती हैं, परंतु कई महात्मा ऐसे होते हैं कि, जिनकी आज्ञा होते ही लाखों और करोड़ों मनुष्य अपना बलिदानतक देनेको तैयार हो जाते हैं, यह आत्मशनितके विस्तारका उदाहरण है। इसी प्रकार आगे परम सीमातक आत्माकी शक्तिका विकास होना संभव है। इसी शक्तिविकासके चार उपाय प्रथम मंत्रमें बताये हैं। उन उपायोंका अनुष्ठान जो करेंगे वे अपनी शक्ति विकसित होनेका अनुभव अवश्य लेनेमें समर्थ होंगे।



# जीवात्माका वर्णन

[ २ ]

( ऋषः - अथर्वा ' ब्रह्मवर्चस्कामः ' ! देवता - आत्मा ।)

अर्थवाणं पितरं देववंनधुं मातुर्गभे पितुरसुं युवानम् । य इमं युवं मनसा चिकेत प्रणी वोचस्तमिहेह ब्रवः

11 9 11

अर्थ— (यः मनसा) जो मनसे (इमं यहां अथर्वाणं पितरं) इस पूजनीय, अपने पास रहनेवाले पिता भीर (देववंधुं) देवोंके साथ संबंध रेहनेवाले (मातुः गर्भं) माताके गर्भमें भानेवाले (पितुः असुं) पिताके प्राणस्वरूप (युवानं) सदा तरूण भारमाको (चिकेत) जानता है, वह (इह तं नः प्रवोचः) यहां उसके विषयमें हमें उपदेश देवे भीर (इह बवः) यहां उसको बतलावे॥ १॥

भावार्थ — जो ज्ञानी अपनी मननशक्ति द्वारा इस प्जनीय, अपने पास रहनेवाली, पिताके समान रक्षक, देवोंके साथ संबंध करनेवाली, माताके गर्भमें आनेवाली, पिताके प्राणको धारण करनेवाली सदा तरूण अर्थात् कभी वृद्ध न होनेवाली और कभी बालक न होनेवाली आत्माको जानता है, वह उसके विषयका ज्ञान यहां हम सबको कहे और उसका विशेष स्पष्टीकरण भी करे। । ।।

## जीवारमाका वर्णन

जीवात्माके गुण

इस स्कमें मुख्यतया जीवात्माके गुण वर्णन किये हैं। इनका मनन करनेसे जीवात्माका ज्ञान हो सकता है-

१ मातुः गर्भ- माताके गर्भको प्राप्त होनेवाली जीवात्मा है। जन्म लेनेके लिए यह माताके गर्भमें भाती है। यजुर्वेदमें इसीके विषयमें ऐसा कहा है-

> पूर्वो ह जातः स उ गर्भे अन्तः स एव जातः स जनिष्यमाणः।

> > वा. यजु. ३२।४

' यह आत्मा पहिले उत्पन्न हुई थी, वही इस समय गर्भमें भाषी हैं; वह पहिले जन्मी थी भीर अविष्यमें भी जन्म लेगी ' इस प्रकार यह बारबार जन्म लेनेवाली जीवात्मा है।

२ पितुः असुं= पितासे यह प्राणशक्तिको धारण करती है। पितासे प्राणशक्ति और मातासे रियशक्ति प्राप्त करके यह शरीर धारण करती है।

३ युवामं यह सदा जवान है। यह न कभी बूढी होती हैं भीर न कभी बालक। वह भौतिक शरीर ही उत्पन्न होता है भीर छः विकारोंको प्राप्त होता है। यह शरीर (जायते) उत्पन्न होता है, (अस्ति) भस्तिलमें भाता है, (वर्धते) बढता है, (विपरिणमते) परिणत होता है, (अपस्तियते) श्रीण होता है और (विनश्यति) नाशको प्राप्त होता है। यह छः विकार शरीरके होते हैं। इन छः विकारोंको प्राप्त होनेवाले शरीरमें रहती हुई यह जीवात्मा सदा तरुण रहती है। यह न तो शरीरके साथ बालक बनती है भीर न शरीरके वृद्ध होनेसे वह बूढी ही होती है। यह अजर भीर गणामक है भर्यात इसको युनावस्थामें रहनेवाली कहते हैं।

ध देवबंधुं— यह देवोंका भाई है। देवोंको अपने पाण बांध देनेवाली यह जीवात्मा है। इस देहमें इस जीवात्माके कारण ही सूर्यका अंश नेत्ररूपसे आंखके स्थानमें है, वायुका अंश प्राणरूपसे नासिका स्थानमें है, इसी प्रकार प=्या=य इंद्रियोंके देवताओंके अंश हैं। इन सा देवताओंको यह अपने साथ लाता है और अपने साथ ही फिर ले भी जाती है। जिस वार सब भाई भाई इकट्टे रहते हैं, उसी प्रकार यह जीवात्मा यहां इन देवताओंके साथ रहती है इस प्रकार यह वेवोंकी सहायक है।

५ अथर्याणं — (अथ+अर्वाक्=अथर्वा) शरीरके पास

अर्थात् शरीरके अन्दर रहनेवाली यह है। इसको द्वंडनेके लिये बाहर अमण करनेकी आवश्यकता नहीं है, क्योंकि यही सबसे समीप है, इससे समीप और कोई नहीं है।

६ पितरं — यह पिताके समान है। यह रक्षक है। जब तक यह शरीरमें रहती है तबतक यह शरीरकी रक्षा करती है। इसकी शक्तिसे ही शरीर रक्षित होता है। जब यह इस शरीरको छोड देती है तब इस शरीरकी कोई रक्षा नहीं कर सकता। इसके इस शरीरको छोड देनेके पश्चात् यह शरीर सखने लगता है।

9 यझं — यह यहां यजनीय अर्थात् पूजनीय है। इसीके लिये यहांके सब व्यवहार किये जाते हैं। अस, पान, भोग, नियम सब इसीकी संतुष्टिके उद्देश्यसे दिये जाते हैं। यदि यह न हो तो कोई कुळ न करेगा। जबतक यह इस शरीरमें है, तबतक ही सब भोग तथा त्याग किये जाते हैं।

ये सात शब्द जीवात्माके वर्णन करनेके लिये इस स्कर्में प्रयुक्त हुए हैं। जीवात्माके गुणधर्म इनका विचार करनेसे ज्ञात हो सकते हैं। इनका विचार (मनसा चिकेत) मनन द्वारा ही होगा। जब उत्तम मनन हो तब वह ज्ञानी इस ज्ञानका (प्रवोच्चः) प्रवचन करे और (श्वा अवः) यहां व्याख्या करे। कोई मनुष्य मननके पूर्व प्रवचन न करे। अर्थात् जब मननपूर्वक उत्तम ज्ञान प्राप्त हो, तभी मनुष्य दूसरोंको इसका ज्ञान देखे।

उपदेश देनेका अधिकार तब होता है कि जब स्वयं पूर्ण ज्ञानी होता है। स्वयंको उत्तम ज्ञान होनेके पूर्व जो उपदेश देनेका प्रयत्न करता है वह धातक होता है। ज्ञानी ही उपदेश देनेका सन्ता अधिकारी है।

जीवात्माका ज्ञान ठीक प्रकार होनेपर मनुब्य परमात्माको जाननेमें समध होगा। इस विषयमें अधर्ववेदका कथन यहां देखने योग्य है—

ये पुरुषे ब्रह्म विदुस्ते विदुः परमेष्ठिनम् ॥ (अर्थते. १०।७।१७)

'जो सबसे प्रथम पुरुषमें स्थित ब्रह्मको जानते हैं, वेही परमेष्ठी प्रजापतिको भी जानते हैं।' यही ज्ञान प्राप्त करनेकी रीति है। अपने शरीरान्तर्गत आत्माको जाननेसे पामात्माका ज्ञान प्राप्त हो जाता है। इस रीतिसे इस मंत्रके मननसे प्रथम जीवात्माका ज्ञान होगा और उसीको परम सीमातक विस्तृत रूपमें देखनेसे यही ज्ञान परमात्माका बोध करानेमें समर्थ होगा।

# आत्माका परमात्मामें वर्षश

## [३]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- आत्मा ।)

अया विष्ठा जनयनकर्वराणि स हि घृणिरुरुर्वराय गातुः । स प्रत्युदेद्धरुणं मध्यो अयं स्वयां तुन्वा तुन्यामरयत

11 9 11

अर्थ — (अया बि-स्था) इस प्रकारकी विशेष स्थितिसे (कर्बराणि जनयन्) विविध कर्मोंको करता हुना, (सः) वह (हि बराय उरुः गातुः) श्रेष्ठ देवकी प्राप्ति करनेक लिये विस्तृत मार्गरून और (घृणिः) तेजस्वी बनता हुना, (सः) वह (मध्यः धरुणं अग्रं प्रति उदैत्) मिठासको धारण करनेवाले अप्रभागक प्रति पहुंचनेके लिये अपर उठता है और (स्वया तन्दा) अपने सूक्ष्म शरीरसे उस देवके (तन्दं पेरयत्) सूक्ष्मतम शरीरके प्रति अपने आपको भेरित करता है॥ १॥

भावार्थ— इस प्रकार वह श्रेष्ठ कर्मोंको करता है और उस कारण वह स्वयं परमात्माके पास जानेका श्रेष्ठ मार्ग बतानेवाला होता है और दूसरोंको प्रकाश देता है। यह स्वयं मधुर अमृतको धारण करनेवाले परमात्माके समीप जानेके लिए अपने आपको उच्च करता है और समाधिस्थितिमें अपने सूक्ष्म शरीरसे परमात्माके विश्वव्यापक सूक्ष्मतम कारण शरीरके पास पहुंचनेके लिये स्वयं अपने आपको प्रेरित करता है। इस प्रकार वह स्वयं परमात्मामें प्रविष्ट हो जाता है॥ १॥

## आत्माका परमात्मामें प्रवेश

### जीवकी शिवमें गति।

जीवात्मा परममंगलमय शिवात्मामें गति किस प्रकार होती है इसका विचार इस सूक्तमें किया है। इसका अनुष्ठान कमपूर्वक कहते हैं—

रै अया वि-स्था कर्-वराणि जनयन् इस विशेष स्थितिमें रहकर वह मुमु जीव श्रेष्ठ कमें करता है। विशेष स्थितिमें रहकर वह मुमु जीव श्रेष्ठ कमें करता है। विशेष स्थितिमें रहके अर्थ है सर्व साधारण मनुष्योंकी जैसी स्थिति होती है वैसी साधारण स्थितिमें न रहना। आहार, निद्रा, भय, मैथुन आदि विषयमें तथा रहने सहनेके विषयमें साधारण मनुष्य पश्चके समान ही रहते हैं। इस सामान्य स्थितिका त्याग करके मनुष्य विशेष स्थितिमें रहे अर्थात् अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, ग्रुद्धता, संतोष, तप, स्वाध्याय और ईश्वभित्त करता हुआ मनुष्य अपने आपको विशेष परिस्थितिमें रखे और उस विशेष परिस्थितिके अनुरूप श्रेष्ठ कार्य करे। इससे उसको दो सिद्धियां माम होंगी, वे सिद्धियां ये हैं—

२ सः जाणिः - वह तेजस्वी वनता है, वह तूसरोंका

मार्गदर्शक होता है, वह जनताको चेतना देनेवाला होता है, वह अपने तेजसे दूसरोंको प्रकाशित करता है। तथा-

३ सः वराय उरुः गातुः वह श्रेष्ठ स्थानके पास जानेवाले विस्तृत मार्ग जैसा होता है। जिस प्रकार विस्तृत मार्ग
पर चलनेसे प्राप्तच्य स्थानके प्रति मनुष्य विना आयास
चलता जाता है, उसी प्रकार इस पुरुषका जीवन अन्य मनुद्योंके लिये विस्तृत मार्गवत् हो जाता है। तब मनुष्यको
दूसरे मार्ग देखनेकी भावश्यकता नहीं रहती। महारमाश्रोंका
जीवन चरित्र देखकर भीर उसके अनुसार चलकर उनका
जीवन सफल होजाता है और इस जगत्में जो वर अर्थात्
श्रेष्ठ है, उस श्रेष्ठ परमारमाके पास वे सीधे पहुंच जाते हैं।
इस रितिसे वह सन्मार्गगामी पुरुष अन्य मनुष्योंके लिये
मार्गदर्शक हो जाता है। वह मार्ग बताता नहीं अपितु लोग
ही उसका चालचलन देखकर स्वयं उसका अनुकरण करके
सुधर जाते हैं। अर्थात् वह मार्गदर्शक नहीं बनता प्रस्थुत
लोगोंके लिये विस्तृत मार्गरूप बन जाता है।

**४ सः मध्वः धरुणं अग्रं प्राति उत् ऐत्-** वह मधुर-

ताको धारण करनेवाले उस अन्तिम स्थानके प्रति जानेके किये ऊपर उठता है। जिस प्रकार सूर्य उदय होकर ऊपर ऊपर चढता है कीर जैसे जैसे ऊपर चढता है वैसे वैसे अधिकाधिक तेजस्वी होता जाता है, उसी प्रकार यह मुमुक्षु पुरुष (उदेत्) ऊपर उठता है अर्थात् अधिकाधिक उच्च अवस्था प्राप्त करता जाता है। इसके ऊपर उठनेका हेतु यह है कि, यह (मध्वः अग्रं) मिठासके परम केन्द्रको प्राप्त करना चाहता है मधुरताकी जो जड है, जहांसे सब मधुरता फैलती है, उस स्थानको वह प्राप्त करनेका अभिलाषी होता है। और इस हेतुसे वह उच्चतर भूमिका अपने प्रयत्नसे प्राप्त करता है। और अन्तमें—

५ स्वया तन्वा तन्वं ऐरयत- अपने सूक्ष्म (स्वभाव) परमात्माकं सूक्ष्मतम (स्वभाव) के प्रति अपने आपको प्रेरित करता है। इस मंत्रभागमें 'तनु ' शब्द है। कौकिक संस्कृतमें वह शरीरका वाचक है यह बात सत्य है, तथा यहां 'तनु ' शब्द के ' स्थम. बारीक, स्वभाव, गुण, विशेषता ' ये अर्थ विवक्षित हैं। उत्पर हमने तनु शब्दका सुप्रसिद्ध ' शरीर ' यह अर्थ लेकर लिखा है. तथापि हमारे मतसे इसका वास्तविक अर्थ " जीवारमा अपने स्वभावधमंसे परमारमाके स्वभावधमंसे प्रेरित होता है ' यह सर्वोत्कृष्ट है। यह अवस्था प्राप्त करनेके लिये ही पूर्वोक्त सब अनुष्ठान है।

इस विधिसे किया हुना अनुष्ठान न्यर्थ नहीं जाता, अपितु हरएक अवस्थामें विशेष फल देनेवाला होता है और अन्तमें जीवाल्गाकी शिवालमामें गति होती है। यही उन्नातिकी परम सीमा है।

### काणका साधन

[8]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- वायुः।)

एकंया च दुशिंश्वा सुहुते द्वाभ्यांमिष्ट्ये विश्वत्या चे। तिसुभिंश वहंसे त्रिंशतां च वियुगिंभवीय इह ता वि सुंश्व

11 8 11

अर्थ— हे (सुहुते वायो ) उत्तम प्रकार बुलाने योग्य प्राण देवता ! (एकया च दशिमः च) एक भीर दससे, (द्वाभ्यां विंशत्या च) दो भीर बीससे तथा (तिस्भिः च त्रिंशता च) तीन भीर तीससे तू (इष्ट्ये वहसे) यज्ञके लिये जाता है। अतः तू (वियुग्भिः इह ताः विसुश्च) विशेष योजनाशोंसे उनको यहां सुक्त कर ॥ १ ॥

भावार्थ — हे प्रशंसायोग्य प्राण ! त् स्यारह, बाईस और तैतीस शक्तियों द्वारा इस जीवनयज्ञमें कार्य करता है, अतः त् अपनी विशेष योजनाक्षों द्वारा सब प्रजाओंको दुःखोंसे मुक्त कर ॥ १ ॥

#### प्राणका साधन

प्राणसाधनसे मुक्ति

इस शरीरमें प्राणका शासन सर्वत्र वल रहा है यह जप जानते हैं। स्थूल शरीरमें पञ्च ज्ञानेंद्रिय; पञ्च कर्मेंद्रिय और इन दस इंद्रियोंका संयोजक मस्तिष्क ये ग्यारह शक्तियां इस प्राणक आधीन हैं। इनमेंसे प्रत्येकमें जाकर यह प्राण कार्य करता है अर्थात् ये ग्यारह प्राणके कार्यस्थान हैं। इसके नंतर स्ट्रम शरीरमें येही वासना देहमें ग्यारह शक्तियां कार्य कर रही हैं, ये भी सबके सब प्राणके ही लाखीन हैं। स्थूळ शरीरकी ग्यारह और सूक्ष्म शरीरकी ग्यारह, दोनों मिलकर बाईस शक्तियां प्राणके लाखीन स्वप्तावस्थोमें रहती हैं। तीसरे मज्जातन्तुओं के ग्यारह केन्द्र जो मस्तकसे लेकर गुदातकके पृष्ठवंशमें रहते हैं और जिनके लाखीन शरीरके विविध भाग कार्य करते हैं, वे भी प्राणकी शक्तिसे ही लपना कार्य कर-नेमें समर्थ होते हैं। ये सब मिलकर तैतीस शक्ति केन्द्र हैं,

३ ( अथर्व. सु. भा. कां. ७ )

जिनमें प्राणकी शक्ति कार्य कर रही है। मानी इन तैतीस केन्द्रों द्वारा प्राणको चलाया जाता है। अथवा ये तैतीस प्राणके स्थके बोड़े हैं, जिस स्थमें बैठकर प्राण शरीरभरमें गमन करता है और बढ़ांका कार्य करता है।

इस स्वतमें ग्यारह, बाईस और तैतीस प्राणको चलाते हैं ऐसा कहा है। यह संख्या इन शक्तिकेन्द्रोंकी स्चक है। यह शरीर एक यज्ञशाला है, इसमें शतसांवत्सरिक यज्ञ चलाया जा रहा है। यह यज्ञ प्राणके द्वारा होता है और प्राण इन शक्तिकेन्द्रों द्वारा इस यज्ञभूमिमें आता और कार्य करता है।

### प्राणकी योजना

प्राणको (वियुग्धिः विमुञ्ज) विशेष योजनासे मुक्त कर षर्थात् प्राणकी विशेष योजना की जाये तो उसके द्वारा मुक्ति प्राप्तकी जा सक ती है। यहाँ विचार करना चाहिये कि प्राण-की (वियुग्धिः) विशेष योजनायें कौनसी हैं और उनसे मुक्ति किस प्रकार प्राप्त होती है। यह देखनेके लिये प्रविक्त शक्तियां क्या करती हैं और इनकी स्वभाव प्रवृक्ति कैसी है यह देखना चाहिये।

हमारे पास नेत्र है, यह यद्यपि देखनेके लिये बनाया गया हैं तथापि यह दूसरोंकी ओर बुरी दृष्टिसे देखता है। कान शब्द अवण करनेके लिये बनाया गया है तथापि वह बहुत बुरे शब्द सुनता है। सुख बोलनेके लिये बनाया गया है, परंतुं वह ऐसे बरे शब्द बोलता है कि जिससे विविध भगडे उत्पन्न होते हैं। उपस्थइंद्रिय सुप्रजाजननके लिये बनायी गई है, परंतु वह व्यभिचारके लिये प्रवृत्त होती है। इस प्रकार शतसांवरसरिक यश्चमें संमिलित होनेवाली सब शक्तियां अयोग्य मार्गमें प्रवृत्त दोती हैं। प्राणायाम करनेसे मनकी चंचलता द्र होती हैं और मन स्थिर होनेसे उक्त तैतीस शक्तियां ठीक सीधे मार्गमें चलती हैं। प्राणकी विशेष योजनाएं यही हैं। इन विशेष योजनाक्षों द्वारा नियुक्त हुला प्राण इन तैतीस शक्तियोंका संयम करता है उनको बुरा-ईयोंके विचारसे मुक्त करता है, और सत्कार्यमें प्रेरित करता है। इस प्रकार प्राणलाधनसे मुक्तिके मार्ग पर चलना सुगम होता है।



### आहम यज

[4]

( ऋषिः- अथर्वा ' ब्रह्मवर्चस्कामः '। देवता- आत्मा।)

युक्तेनं युक्तमंयजनत देवास्ता<u>नि</u> धर्माणि प्रथमान्यांसन् । ते हु नाकं महिमानः सचन्तु युत्र साष्याः सन्ति देवाः

11 8 11

अर्थ— (देवाः यज्ञेन यज्ञं अयजन्त ) देवगण यज्ञसे यज्ञ पुरुषकी पूजा करते हैं। (तानि धर्माणि प्रथमानि आसन् ) वे धर्म उत्कृष्ट हैं। (ते महिमानः नाकं सन्चन्ते ) वे महस्व प्राप्त करते हुए सुखपूर्ण लोकको प्राप्त होते हैं, (यत्र पूर्वे साध्याः देवाः सन्ति ) जहां पूर्वके साधनसंपन्न देव रहते हैं॥ १॥

भावार्थ — श्रेष्ठ याजक अएनी आत्माके योगसे परमात्माकी उपासना करते हैं, यह मानसीपासनाकी यज्ञविधि सबसे श्रेष्ठ और मुख्य है। इस प्रकारकी उपासना करनेवाके श्रेष्ठ उपासकदी उस सुखपूर्ण स्वर्गधामको प्राप्त करते हैं। कि जिसे पूर्वकालके साधक प्राप्त हुए हैं॥ १॥

| युज़ो बंभुव स आ बंभुव स प्र जंज़े स उं वावृधे पुनीः। |         |
|------------------------------------------------------|---------|
| स देवानामधिपतिवेभूव सो अस्मासु द्रविणमा देवातु       | 11211   |
| यद्देवा द्वान्ह्विषायंज्ञन्तामत्यानमनुसामत्येन ।     |         |
| मदें म तर्त्र पर्मे व्योमिन्यइवेम तदुदितौ स्यीस्य    | 11 3 11 |
| यत्पुरुषेण हविषां यज्ञं देवा अतंन्वत ।               |         |
| अस्ति नु तस्मादोजीयो यद्विहरूयेनेजिरे                | 11811   |
| मुग्धा देवा उत शुनायंजन्तीत गोरङ्गैः पुरुधायंजन्त ।  |         |
| य इम युज्ञं मनसा चिकेत प्र णी बोच्स्तिमिहेह ब्रंबः   | 11411   |

अर्थ— (यहः बभूव) यह प्रकट हुआ, (सः आबभूव) वह सर्वत्र फैला, (सः प्रजह्ने) वह विशेष रीतिसे ज्ञानका साधन हुआ और (सः उ पुनः वावृधे) वह फिर बढने लगा। (सः देवानां अधिपतिः वभूव) वह देवोंका अधिपति बन गया, (सः अस्मासु द्रविणं आ दधातु) वह हममें धन स्थापित करे ॥ २॥

(देवाः यत् अमर्त्यान् देवान् ) देव जहां अमर देवोंका (हविषा अमर्त्येन मनसा अयजन्त ) अपने हविरूप अमर मनसे यजन करते हैं (तत्र परमे व्योमन् मदेम) वहां उस परम आकाशमें हम सब आनंद प्राप्त करते हैं । और वहां (सूर्यस्य उदितों तत् पर्यम) सूर्यका उदय होनेपर उसका वह प्रकाश देखते हैं ॥ ३ ॥

(यत् देवाः ) जो देवोंने (पुरुषेण हिवा यहं अतन्वत ) पुरुषरूपी हिवसे यज्ञ किया, (तस्मात् ओजियः नु अस्ति ) उससे अधिक बलवान् क्या है ? (यत् विहव्येन ईजिरे ) जो विशेष यजन द्वारा होता है ॥ ४ ॥

(सुग्धाः देवाः ) मूढ याजक (उत शुना अयजन्त) कुत्तेसे यजन करते हैं (उत गोः अंगैः पुरुधा अय-जन्त ) गौके अवयवोंसे बहुत प्रकार यजन करते हैं। (यः इमं यहां मनसा चिकेत ) जो इस यज्ञको मनसे करना जानता है, वह (इह नः प्रवोचः) यहां हमें उसका ज्ञान देवे और (इह तं ब्रवः) यहां उसका उपदेश करे।। ५॥

भावार्थ- यह मानसोपासनारूपी यज्ञ पहिले प्रकट हुआ, यह सर्वत्र फैला, उसको सबने जाना और वह फिर बहुत विस्तृत हो गया। वह संपूर्ण उपासकोंका मानों, स्वामी बन गया। यह यज्ञ हमें धन समर्पण करे ॥ २ ॥

याजकोंने जब अमर देवोंकी उपासना अपने अमर्त्य शक्तिसे युक्त मनके द्वारा की, तब सबको आनंद प्राप्त हुआ और जिस प्रकार सूर्योदय होनेसे प्रकाश प्राप्त होता है उसी प्रकार यज्ञसे सबको आनंद मिलता है॥ ३॥

याजक जो यज्ञ अपनी आतमारूपी हिवसे किया करते हैं, उससे अधिक श्रेष्ठ यज्ञ भला और कौनसा हो सकता है? जो कि विविध हिविदेव्योंक हवनसे प्राप्त हो सकता है ॥ ४॥

वें याजक मृह हैं कि जो कुत्ते, गौ आदि पशुओं के अंगोंसे हवन करते हैं। जो याजक इस मानसिक यज्ञको मनसे करना जानता है वह ज्ञानीही यज्ञका उपदेश करे और यज्ञके महत्त्वका कथन करे ॥ ५॥

#### अस्मयश

मानस और आत्मिक यज्ञा

यज्ञ बहुत प्रकारक हैं, उनमें सबसे श्रेष्ठ मानस यज्ञ अथवा आत्मिक यज्ञ है। मनका समर्पण करनेसे मानस यज्ञ होता है। और आत्माका समर्पण करनेसे आत्मयज्ञ हुआ करता है। दोनोंका करीब करीब भाव एक ही है। यह सम-पंण परमेश्वरके लिये करना होता है। परमेश्वरके कार्य इस जगत्में जो होते हैं, उनमेंसे—

(१) सज्जनोंकी रक्षा

- (२) दुष्ट जनोंकी दूर करना और
- (३) धर्मकी व्यवस्था

ये तीन कार्य परमात्माके लियं मनुष्य कर सकता है।
परमात्माके अनंत कार्य हैं, परंतु मनुष्य उन सब कार्योंको
कर नहीं सकता । ये तीन कार्य अपनी शक्ति अनुसार कर
सकता हैं। इसलिये जब मनुष्य अपने आपको इन तीन
कार्योंके लिये समर्पित करता है, नव उसका समर्पण परमेश्वरके लिये हुआ हुआ माना जाता है। मनसे और अपनी
आत्माकी शक्तियोंसे उक्त निविध कार्य करनेका नाम ही
अपने मनका और आत्माका परमेश्वरार्पण करना है।

प्रत्येक यज्ञमें भी तीन कार्य करने होते हैं।

- (१) (पूजा) श्रेष्टोंका सत्कार,
- (२) अपने क्षंदर (संगतिकरण) संगतिकरण किंवा संघटन
- (३) और (दान) दुर्वलोंकी सहायता।

प्रत्येक यज्ञमें ये तीन कार्य होने ही चाहिये। इनके बिना यज्ञ सुफल और सफल नहीं होगा। सनका और आत्माका समर्पण करके जो यज्ञ करना है, वह भी इन तीन कमेंकि साथ ही करना है। इनके बिना यज्ञ ही नहीं होगा। मर्थात्—

(१) सजनोंकी रक्षा करके उनका सत्कार करना, (२) दुर्जनोंकी दण्ड देकर दूर करना और पुनः दुर्जन कष्ट न देवें इसिल्ये अपनी उत्तम संबदना करना और (३) धर्म-की व्यवस्था करके जो दुर्बल हों उनकी योग्य सहायता करना, यह शिविध यज्ञकमें हैं।

यह त्रिविध कर्म अपने मनःसमर्पण और आत्मसमर्पण द्वारा करने चाहिये। जिस कार्यमें मन और आत्मा दोनों लग जाते हैं वही कार्य ठीक होता है। अपने हस्तपादादि अवयव और इंदिय मनक बिना कार्य नहीं कर सकते, मन और आत्माक समर्पण करनेका उपदेश करनेसे अपनी शक्तियोंका समर्पण ही मानना चाहिये। इस सूक्तक तृतीय मंत्रमें कहा है कि—

अमर्त्येन मनसा हिवषा देवान् यजन्त । (मं. ३)

'अमर मनरूपी हिवसे देवोंका यजन करते हैं। 'धीका हवन करनेका अर्थ थी उस देवताके ठिये समर्पित करना और उसका स्वयं उपभोग न करना है। 'इन्द्राय हदं हिविः दत्तं न मम। 'इन्द्र देवताके छिये यह घृतादि हिवि समर्पित की है इस पर अन् मेरा अधिकार नहीं है और न में इसका अपने सुखंके लिये उपयाग करूंगा। ' इसी प्रकार अपने मन और आत्माके समर्पण करनेका तात्पर्य ही यज्ञ हैं। अपना मन और आत्मा परमेश्वरके लिये एक बार दे देने पर इससे फिर खुदगर्जीके कार्य नहीं किये जा सकते। जो प्रवेक्त ईश्वरके कार्य हैं, वेही किये जांपरेग। जिल प्रकार खुतादि पदार्थ यज्ञमें दिये जांत हैं, उसी प्रकार इस मानस-यज्ञमें मनका समर्पण किया जाता है और आत्मयज्ञमें आत्म-सर्वस्वका समर्पण किया जाता है। अन्य घृतादि बाह्य पदार्थों का समर्पण करने के द्वारा जो यज्ञ किया जाता है, उससे कई गुना श्रेष्ठ वह यज्ञ होगा कि, जो आत्मसमर्पण और मानस समर्पणसे होगा। इस्मेलिये कहा है कि—

तानि धर्माणि प्रथमान्यासन्। (मं. १)

'ये मानस यज्ञरूप कर्म प्रथम श्रेणीके हैं। ' अर्थात् ये सबसे श्रेष्ठ कर्तव्य हैं। एक मन्ष्य युत्त, समिया आदिके दवनसे यज्ञ करता है और दूसरा आत्मसमर्पणसे यज्ञ करता है, इन दोनोंमें आत्मसमर्पण करनेवाला ही श्रेष्ठ है। इसका वर्णन इस सुक्तमें इन शब्दोंसे हुआ है—

यत् पुरुषेण हविषा यज्ञं देवा अतन्वत । अस्ति जु तस्मादोजीयो यद्विहन्येनेजिरे ॥ (मं. ४)

'याजक लोग जो यज्ञ (अपने अंदरके प्रकृति पुरुषोंमेंसे)
पुरुष अर्थात आत्माक समर्पण द्वारा किया करते हैं, उससे
कीनमा दूसरा यज्ञ श्रेष्ठ है, जो दूसरे यज्ञ (आत्मासे भिज्ञ)
प्राकृतिक पदार्थों के समर्पणसे किये जाते हैं ? वे तो उससे
निःसन्देद गौण हैं। मनुष्यके पास प्रकृति और पुरुष, जङ्ध और चेतन, देह और आत्मा ये दोही पदार्थ हैं, इनमें पुरुष अथवा चेतन आत्मा श्रेष्ठ और प्रकृति गौण है। अन्य यज्ञ
प्राकृतिक पदार्थों के समर्पणसे होते हैं इसलिये वे गौण हैं,
और यह मानसिक अथवा आत्मिक यज्ञ आत्मसमर्पण द्वारा
होता है, इसलिये वह श्रेष्ठ है। श्रेष्ठ यज्ञ तो ज्ञानी याजक
ही कर सकते हैं, साधारण हीन अवस्थामें रहनेवाले मृह
मनुष्य जो करते हैं, वह तो एक निन्दनीय ही कर्म होता है—

मुग्धा देवा उत शुनायजन्तोत गोरंगैः पुरुधायजन्त। य इमं यहां मनसा चिकेत प्र णो वोचस्तसिहेह ब्रवः॥ ( मं. ५ )

'मूद याजक कुत्तेके अंगांसि और गीवोंके अवयवोंसे यजन करते हैं।' मूढ कोगोंके इस कृत्यको मूदताका ही कृत्य कहा जाता है। इसको कोई श्रेष्ठ कर्म नहीं कह सकता। ' जो श्रेष्ठ याजक इस आत्मयक्षको मनसे करनेकी विधि जानते हैं, वेही यहां भाकर उस यक्तका उपदेश करें। ' पूर्वोक्त मांसयक्तकी भिष्का यह मानस यज्ञ बहुत श्रेष्ठ है। जो मानसयज्ञ करना जानते हैं वेही उपदेश करनेक अधिकारी हैं। इस मानस-यक्तकी महिमा देखिये—

यहोन यहमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः सचन्त यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः॥ (मं. १)

' इस आत्मयज्ञसं याजक परमात्माकी पूजा करते हैं। आत्मयज्ञ द्वारा परमात्मपूजा करना श्रेष्ठ कार्य है। ये याजक श्रेष्ठ होकर उस स्वर्गधाममें पहुंचते हैं कि, जहां पहिले साधन करनेवाले पहुंच चुके हैं। 'इस प्रकार इस आत्मयज्ञकी महिमा है। किसी दूसरे गीण यज्ञसे यह श्रेष्ठ फल प्राप्त नहीं हो सकता। यह आत्मयज्ञ ही सबसे श्रेष्ठ है—

यक्षो वभूव, स आवभूव, स प्रजहे, स उ वावृधे पुनः। स देवानामधिपतिर्वभूव, सोऽस्मासु द्रविणमादधातु॥ (मं. २)

ं यह आत्मयज्ञ प्रकट हुआ, यह आत्मयज्ञ सर्वत्र फैल गया, उसके महत्त्वको सबने जान लिया, इस कारण वह बढ गया, यहांतक बढ गया कि वह देवोंका भी अधिपति बन गया, उससे हमें महत्त्व प्राप्त होवे। '

यह सबसे श्रेष्ठ आत्मयज्ञ ही हमारा महत्त्व बढानेमें समर्थ है। इसकी तुलना किसी दूसरे गीण यज्ञसे नहीं हो सकती। इस यज्ञमें (मनसा हिविधा यजन्त। (मं० ३) मनरूप हिवका समर्पण करना होता है। और इस यज्ञके करनेसे मनुष्य-

तत्र परमे व्योमन् मदेम। (सं० १)

'उस परम आकाशमें आनन्दको प्राप्त होंगे ' यह इस यक्षके करनेका फल है। इसमें 'परम ' कब्द विशेष मनन करने योग्य हैं। 'पर, परतर, परतम, 'ये कब्द एकसे एक श्रेष्ठत्वके दर्शक हैं, इनमेंसे 'परतम ' कब्दका ही संक्षिप्त रूप 'पर-म 'है, बीचके 'त ' कारका लोप हो गया है। अर्थात् जो सबसे श्रेष्ठ होता है वह 'परतम किंवा परम 'है। इस अवस्थाके पूर्वकी दो अवस्थाएँ पर और परतर इन दो बब्दों हारा बतायी जाती हैं। अर्थात् व्योम तीन प्रकारके हैं (१) एक पर व्योम, (२) दूसना परतर व्योम और (३) तीसरा परतम किंवा परम व्योम। आधुनिक परिभाषामें यदि यदी भाव बोलना हो तो 'खूक्म, कारण और महाकारण ' अवस्था इन तीन

शब्दोंसे 'पर, परतर और परतम व्योम 'इनका भाव व्यक्त होता है 'व्योमन् 'शव्द भी विशेष महत्वका है। इसमें 'वि+ओम्+अन् 'ये तीन शब्द हैं, इनका कम-पूर्वक अर्थ 'प्रकृति+परमातमा और जिव्हातमा 'है। सूक्ष्म, कारण और महाकारण अवस्थाओं में प्रकृति, जीव और परमात्माका जो अनुभव होता है वह इन तीन शब्दोंसे व्यक्त होता है। इन तीन अनुभवों में सबसे श्रेष्ठ अनुभव 'परम क्योम 'शब्दसे व्यक्त होता है। और यह इस सूक्तमें कहे गए आक्ष्मयज्ञक करनेसे प्राप्त होता है। अन्य गीण यज्ञों क करनेसे जो अनुभव मिलेंग वे इससे न्यून श्रेणीके अर्थात् गीण होंगे क्योंकि, वे अन्य यज्ञ भी इस आत्मयज्ञसे गीण ही हैं। गीणका फल गीण और श्रेष्ठ कर्मका फल श्रेष्ठ होना स्वाभाविक ही है। इस आत्मयज्ञक करनेसे जो परम क्योममें उज्यतम अवस्था प्राप्त होकर फल अनुभवमें आता है। वह कैसा अनुभव होता है इस विषयमें एक दृष्टांत देते हैं—

स्र्यस्य उदितौ तत् पश्येम। (मं. ३)

'सूर्यका उदय होनेपर जैसे उसका प्रकाश दिखाई देता है, उसी प्रकार हम उस आनन्द्रका प्रत्यक्ष अनुभन्न लेंगे।' अर्थात् जैसा सूर्यप्रकाश भूमिपर रहनेवालोंको दिनमें प्रत्यक्ष होता है, उसी प्रकार इस तृतीय ज्योममें संचार करनेवाली श्रेष्ठ आत्माओंको वहांका सुख प्रत्यक्ष होता है। जैसे यहांका यह सूर्य प्रत्यक्ष है उसी प्रकार वहां भी एक इस सूर्यका सूर्य है जो वहीं प्रत्यक्ष होगा।

इस प्रकार बात्मयज्ञका फल इस स्कमें कहा है। इस स्कमें (पुरुषेण हिवा । मं. ४) पुरुष अर्थात आत्मा-रूपी हिवसे यज्ञ तथा (मनसा हिवा । मं. ३) मनरूपी हिवसे यज्ञ करनेका विधान है। जिस प्रकार 'सोम 'का हवन होनेसे 'सोमयाग 'कहा जाता है, अन संज्ञक बीजोंका हवन होनेसे 'आजमेध 'कहा जाता है, उसी प्रकार 'पुरुष' अर्थात् आत्माका समर्पण होनेसे 'पुरुषयज्ञ, आत्मयञ्च' तथा 'मन 'का हवन होनेसे 'मानस्यक्ष 'कहा जाता है। उसी प्रकार भगवदीता (भ. गी. अ. ४) में 'द्रव्ययञ्च, तपोयज्ञ, स्वाध्याययज्ञ, ज्ञानयज्ञ, ब्रह्मयज्ञ, इंद्रिययञ्च, विषययञ्च, कमयज्ञ, थोगयञ्च, प्राणयज्ञ 'इत्यादि यज्ञ कहे हैं। जिस यज्ञमें जिसका समर्पण होता वह नाम उस यज्ञका होता है।

'पुरुष ' रूपी हविका समर्पण होनेसे इस सूक्तमें वर्णित यज्ञको 'पुरुषयज्ञ ' कहते हैं। यहां प्रकृतिपुरुषान्तर्गत पुरुष शब्द यहां विवक्षित है और वह आत्माका वाचक है। इस सूक्तमें 'पुरुषयज्ञ अथवा पुरुषमेघ 'का अर्थ स्पष्ट हुआ है।

### पुरुषमेघ।

पुरुषमेध प्रकरण पुरुषसूक्तमें है। यह पुरुषसूक्त ऋग्वेद (मं. १०।९०) में है, बा. यजुर्वेद (झ. ३०) में है। साम-वेदमें थोडा है और अथर्वेवेद (कां. १९।६) में है।

इस पुरुषसूक्तमें जिस पुरुषमध यज्ञका वर्णन है, वही यज्ञ इस सूक्तमें कहा है। इसक्रिये इस सूक्तका विचार ठीक प्रकार होनेसे 'पुरुषसूक्त ' के यज्ञका स्वरूप उत्तम प्रकार ह्यानमें का सकता है। दोनों स्कोमें एक ही विषयका वर्णन हुआ है। तथा इस स्कमें आये हुए 'यक्षेन यक्षमय-जन्त० 'तथा 'यत्पुरुपेण हिविपा० 'ये मंत्र भी पुरुष स्कमें आये हैं। इससे दोनों स्कोंका विषय एक ही है, यह बात सिन्ह है। पुरुषस्कमें कई लोग मनुष्यके हवनका विषय है ऐसा मानते हैं, वह अत्यंत अयुक्त है, यह बात इस स्कर्क साथ पुरुषस्कना मनन करनेसे स्पष्ट होगी। हमारे मतसे पुरुषस्कनों भी इसी आत्मयज्ञका ही विषय है।



# मातृभूमिका यश

[ { ( 0 ) ]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- अदितिः ।)

अदितिद्यारिदितिर्न्तिरिश्वमिदितिम्बितः स पिता स पुत्रः । विश्वे देवा अदितिः पञ्च जना अदितिर्जातमिदितिर्जनित्वम् महीम च मात्रः सवतानामतस्य परनीमवसे हवामहे ।

11 8 11

महीम् षु मातरं सुवतानांमृतस्य पत्नीमवंसे हवामहे । तुविक्षत्रामजरेन्तीमुरूची सुग्रभीणमदिति सुप्रणीतिम्

11 2 11

अर्थ— (अदितिः द्यौः) मातृभूमि स्वर्ग है, (अदितिः अन्तरिक्षं) मातृभूमि अन्तरिक्ष है, (अदितिः माता) मातृभूमि ही माता है, (सः पिता सः पुत्रः) वही पिता है और वही पुत्र है। (अदितिः विश्वेदेवाः) मातृभूमि ही सब देव है, (अदितिः पञ्च जनाः) मातृभूमि ही पांच प्रकारके लोग है, (अदितिः जातं) मातृभूमि ही उत्पन्न हुए पदार्थ है और (अदितिः जनित्वं) उत्पन्न होनेवाले पदार्थ भी मातृभूमि ही हैं॥ १॥

(सुव्रतानां मातरं) उत्तम कमें करनेवालोंका दित करनेवाली, (ऋतस्य पत्नीं) सत्यका पालन करनेवाली, (तुवि-क्षत्रां) बहुत प्रकारसे क्षात्रतेज दिखानेवाली, (अ-जरन्तीं) क्षीण न करनेवाली, (उक्तवीं) विशाल, (सु-प्रामाणं) उत्तम सुख देनेवाली, (सु-प्रामाणं) सुखसे योगक्षेम चलानेवाली और (अदिति महीं) अस देनेवाली बडी मातृभूमिकी (अवसे सुहवामहे उ) रक्षाके लिये इस प्रशंसा करते हैं॥ २॥

भावार्थ — मातृभूमि ही हमारा स्वर्ग है, वही अन्तरिक्ष है, वही माता, पिता और पुत्रपौत्र है, वही हमारे सब देवता है और वही हमारी जनता है, बना हुआ और बननेवाला सब कुछ पदार्थ हमारे लिये मातृभूमि ही है ॥ १ ॥

मातृभूमि उत्तम पुरुषार्थी मनुष्योंकी रक्षा करती है, सत्य ही रक्षक वही है, उसी मातृभूमिके लिये अनेक प्रकारके क्षात्रतेन प्रकाशित होते हैं, मातृभूमि क्षीण न करनेवाली है, विशाल सुख देनेवाली है, हमें उत्तम मार्गपर चलानेवाली और हमें अब देनेवाली है, उससे हमारी रक्षा होती है, इसलिये हम उसका यश गाते हैं ॥ २॥

सुत्रामणि पृथिवीं द्यामंनेहसं सुश्रमीणमदिति सुप्रणीतिम् । दैवीं नाव स्वरित्रामनांगसो अस्रवन्तीमा रुहेमा स्वस्तये वार्जस्य नु प्रमुवे मातरै महीमदिति नाम वर्चमा करामहे। यस्यां उपस्थं उने १ नतिरक्षं सा नः शमें त्रिवर्र्स्थं नि यंच्छात

11 3 11

11811

अर्थ-( सुत्रामाणं ) उत्तम रक्षा करनेवाली, ( यां अनेहसं ) प्रकाशयुक्त और अहिंसक, ( सुशर्माणं सुप्रणीति ) उत्तम सुख देनेवाली और उत्तम योगक्षेम चलानेवाली ( सुअरित्रां अस्तवन्तीं दैवीं नावं ) उत्तम बल्लियोंवाली, न चूनेवाली दिन्य नौका पर चढनेके समान (पृथिवीं ) सातृभूमि पर (अनागसः स्वस्तये आरुहेम ) पापरहित इम कल्याण के छिये चढते हैं ॥ ३ ॥

(वाजस्य प्रसवे ) अन्नकी उत्पत्ति करनेके लिये (अदिति मातरं महीं ) अन्न देनेवाली बडी मातृम्मिका (नाम वचसा करामहे ) वक्तृत्वसे यश गाते हैं। (यस्याः उपस्थे उरु अन्तरिक्षं ) जिसकी गोदमें विशाल अन्तरिक्ष है, (सा नः त्रिवरूथं रामें नियच्छात्) वह मातृभूमि हम सबको त्रिगुणित सुख देवे ॥ ४॥

भावार्थ — उत्तम बल्लियोंवाली, न चूनेवाली नौकाके ऊपर चढनेके समान हम उत्तम रक्षक, सेजस्त्री, अतिनाशक, सुखदायक, उत्तम चालक मातृभूमिके ऊपर हम अपने कल्याणके लिये उन्नत होते हैं॥ ३॥

भशकी उत्पत्ति करनेके लिये अन्न देनेवाली मातृभूमिके यशका हम गायन करते हैं। जिसके जपर यह बढा भन्तरिक्ष है, वह मातृभूमि इमें उत्तम सुख देवे ॥ ४॥

## मातृभूमिका यश

### मात्भूमिका यश

इस सुक्तमें मातृभूमिके यशका वर्णन किया है। मातृ. भूमि सचमुच उत्तम कल्याण करनेवाली है, इसका वर्णन देखिये —

१ अदिति:- ( अद्नात् अदितिः ) भद्न भर्थात् भक्षण करनेके लिए अस देती है। अपनी मातृभूमि हमें अस देती है, इसीछिये हमारा ( द्यौः ) स्वर्गधाम वही है। हमारी माता पिता भी वही है, क्योंकि माता पिताके समान मातृभूमि हमारा पाछन करती है। पुत्रादि भी वही है, क्योंकि ( पुनाति त्रायते ) इमें पवित्र करनेवाली और इमारी रक्षा करनेवाळी भी वही है। इसके अतिरिक्त वह हमें पुष्ट करती है और उस कारण इमारी संतति उत्पन्न होती है, इसलिये वह सन्तान उसीकी दयासे होती है, ऐसा मानना युक्ति-युक्त है। इसारे त्रिछोकीके सुख मातृभूमिके कारण ही हमें प्राप्त होते हैं। (मं० १)

२ विश्वेदेवा आदितिः — सब देवता हमारे लिये हमारी मातृभूमि है। अर्थात् मातृभूमिकी उपासनासे सब देवता-कोंकी उपासना करनेका श्रेय प्राप्त होता है। (मं. १)

रे पञ्जनाः अदितिः— हमारी मातृभूमि ही पांच प्रकारके लोग हैं। ज्ञानी, ज्ञूर, व्यापारी, कारीगर और अशिक्षित ये पांच प्रकारके लोग प्रत्येक राष्ट्रसे रहते हैं। मातृभूमि इन्हींसे पूर्ण होती है, इसिलये कहा जाता है कि, मातुभूमि ये पांच प्रकारके लोग हैं और ये पांच प्रकारके लाग ही मातृभूमि है। अर्थात् मातृभूमिका अर्थ इन पांच प्रकारके लोगोंके साथ अपनी भूमि है। ( मं. १ )

ध जातं जिनत्वं अदितिः— पूर्वकालमें बना हुना भीर भविष्यमें बननेवाला सब मातृभूमिमें ही रहता है। प्रवेकालमें इमने बर्ताव कैसे किया यह भी मातृभूमिकी आजकी ज्यवस्थासे पता लग सकता है और मातृभूमिकी भवस्था भविष्यकालमें कैसी होगी, यह भी आजके हमारे ब्यवदारसे समझमें शासकता है। ( मं. १ )

५ सुवतानां माता- उत्तम सत्केमी करनेवाले मनु-ब्योंका यह मातृभूमि माताके समान हित करनेवाली है।

६ ऋतस्य पत्नी- सत्यवतका पालन क्रनेवाली अर्थात् सत्यनिष्ठ रहनेवालोंका पालन करनेवाली मातुभूमि है। (मं, २)

लिये उत्साद उत्पन्न दोना है, ऐसी यह मातृभूमि है।

(中、天)

८ अजरन्ती - जो इसकी भक्ति करते हैं उनकी यह क्षीण, दीन और अशक्त नहीं बनाती। (मं०२)

९ सुरामी-- उत्तम सुख देनेवाली मातृभू सि है। (मं० २-३)

१० सुप्रणीतिः ( सु-प्र-नीतिः ) अत्तम मार्गतं चलानेवाली, उत्तम अवस्थाकी पहुंचानेवाली मातृभृमि है। ( मं० २-३ ) नीति शब्द यहां चलानेक अधिमें हैं।

११ अनेहस्-(अहननीया) जो घात करनेके अयोग्य अथवा जो स्वयं भी दूसरोंका वात नहीं करती है, ऐसी यह मातृभूमि है। (मं०३)

१२ स्वस्तये आहहेम- अपने कल्याणके लिये हम अपनी मातृभूमिमें रहते हैं । मातृभूमिमें इस यदि न रहें तो हमारा कल्याण कभी नहीं हो सकता। जो अपनी यातृभूमियें रहते है उन्हींका कल्याण होता है। ( मं० ३ )

१३ स्वरित्रा अस्रवन्ती देवी नौ:- जिस प्रकार उसम बिखयोंबाली, न चृनेवाली दिन्य नौका समुद्रसे पार करनेसे सहायक होती है, उसी प्रकार यह मातृभूमि हमें दुःखसागरसे पार करानेके छिये दिवय नौकाके समान है।

(中 美)

१४ वाजस्य प्रसवे मातरं महीं बचसा नाम करा-महे- अन्नकी विशेष उत्पत्ति करनेके कार्यमें इम सब मातृ-भूमिकं यशका वाणीले गान करते हैं। मातृभूमि हमें बहुत अस देती है, इस कारण उसकी इम बहुत प्रशंसा करते हैं। इस

 पुत्रिक्षत्रा— जिसके कारण विविध शौर्य करनेके प्रकार मातृभूमिका गीन गाना प्रत्येक मनुष्यका कर्तव्य है। (सं०४)

> १५ सा नः त्रिवरूथं शर्म नियच्छात्— वह मातु-भृमि हमें तीन गुना सुख देती है। अर्थात् स्थूल श्रीरका, इन्द्रियोंका और मनका सुख इस प्रकार यह त्रिविध सुख देती है। मं॰ ४)

> इस स्वतमें मातृभूमिका गुणवर्णन किया है। यह प्रत्येक मनुष्यको ध्यानमें धारण करने योग्य है। मनुष्यके लिये भातापिता'मातृभूमि ही है। इसीलिये जन्मभूमिको 'मातृ-भूमि ' तथा 'पितृदेश' भी कहते हैं। इस प्रकार पुत्रभूमि भी यही है। उत्तम पुरुषार्थी छोगोंके लिये यही स्वर्गधाम होता है अर्थात् पुरुषार्थ न करनेवालों के लिये यह नरक हो जाता है। इसका कारण मनुष्योंका गुण या दोष ही है। मातुभुमिकी उचित रीतिसे भिनत करें और उन्नतिको प्राप्त कर ।

> > आदिति घट्ट।

' अदिति ' शब्द वेदमें कई स्थानोंमें विलक्षण अर्थमें प्रयुक्त हुआ है। एक अदिति शब्द अद्=भक्षण करना 'इस धातुसे बनता है। इसका अर्थ 'अन्न देने-वाली 'ऐसा होता है। यह शब्द इस सूक्तमें है। 'गी ' अदिति है क्योंकि वह दूध देती है, सूमि अदिति है क्योंकि वह अञ्ज, धान्य, वनस्पति आदि देती है, चौ अदिति है क्यों-कि युळोकसे जल वर्षता है और उससे असपान मनुष्योंको मिलता है। इस प्रकार अन्न देनेवालेके अर्थमें यह अदिति शब्द है। परन्तु उसका दूसरा भी अर्थ है अथवा मानो वह अदिति शब्द दूसरा ही है। वह (अ+दिति) जो दिति अर्थात् खण्डित अथवा प्रतिबंधयुक्त नहीं वह अदिति ! स्व-तन्त्रता ' है। ये दो शब्द परस्पर भिन्न हैं। इनमें पहिला शब्द इस सृक्तमें प्रयुक्त है।

# मातृभूमिके मक्तांका सहायक ईश्वर

[७(८)] (ऋषः- अथर्वा। देवता- अदितिः।)

दितेः पुत्राणामदितेरकारिष्मवं देवानां बृहतामन्मेणांम् । तेषां हि धार्म गमिषकतंमुद्रियं नैनान्नमंसा पुरो असित कश्चन

11 8 11

अर्थ- (दितेः) प्रतिबंधताके (तेषां पुत्राणां) निर्माता उन पुत्रींका (धाम समुद्रियं गमिषक् हि) निवास समुद्रके गंभीर स्थानमें है। वहांसे उनको (अदितेः बृहतां अनर्मणां देवानां ) स्वाधीनतासे युक्त मातृभूमिके बढे अहि-साशील देवी गुणोंसे युक्त सुप्तोंके लिये (अव अकारिषं) हटाता हूं। क्योंकि (एनान् मनसा परः) इनके मनसे मधिक योग्य (कश्चन न अस्ति) कोई भी नहीं है ॥ १॥

भावार्थ- पराधीनता फैलानेवाले राक्षस अथवा असुर समुद्रके मध्यमें बहुत गहरे स्थानमें रहते हैं। वहांसे उनको हटाता हूं और मातृभूमिकी स्वाधीनता संपादन करनेवाले श्रेष्ठ देवी गुणोंसे युक्त अहिंसाशील सङ्जनोंके लिए योग्य स्थान बनाता हैं। क्योंकि इन सज्जनोंसे कोई इसरा अधिक योग्य नहीं है।। १॥

## मातृभूमिके भक्तोंका सहायक ईश्वर

दिति और अदिति

विति और अदिति शब्दोंके अर्थ विशेष रीतिसे यहां देखने चाहिये। कोशोंमें इन शब्दोंके अर्थ निम्नलिखित प्रकार मिलते हैं---

(१) अदिति - स्वतन्त्रता, स्वातंत्र्य, मर्यादा न रहना, अमर्थाद, अखण्डित, सुखी, पवित्र, पूर्णत्व, वाणी, पृथ्वी, गौ, देवमाता इत्यादि अर्थ भदिति हैं।

(२) दिति - खण्डित, पराधीनता, मर्यादित, दःखी, अपवित्र, अपूर्णत्व, राक्षसमाता ये अर्थ दितिके हैं।

अदितिकी प्रजा 'देवता ' है और दितिकी प्रजा 'राक्षस' है। यह सब महाभारतादि अंथों में वर्णित हुआ हुआ विषय है। इस सुक्तमें (दितेः पुत्राणां) दितिके पुत्रोंका स्थान अर्थात् राक्षसोंका स्थान नष्ट करके देवोंको सुख देता हूं, ऐसा परमेश्वर द्वारा कहा गया है। दितिके पुत्रोंका स्थान समद्रमें गहरे स्थानमें है, यह एक उस स्थानके प्रवेश योख न होनेका संकेत है। वस्तुतः राक्षस जैसे समुद्रमें रहते हैं वैसे भूमिपर भी रहते हैं। गीतामें राक्षसोंके गुणोंका वर्णन इस प्रकार है--

दम्भो दर्पोऽभिमानश्च क्रोधः पारुष्यमेव च। अज्ञानं चामिजातस्य पार्थं संपद्मासुरीम् 🖟 ( स. गी. १६१४ )

'इंभ, द्रंप, अभिमान, कोध, कटोरता और अझान ये राक्षसी गुण हैं। अर्थात् जो दंभी, घमण्डी, अभिमामी,

कोधी, कठोर और अइ।नी अर्थात् बन्धमुक्त होनेका ज्ञान जिनको नहीं है, ऐसे लोग राक्षस होते हैं। ये ऐसे हैं इसी लिये इनके व्यवहारसे पारतन्त्र्य दुःख आदि फैलते हैं और जो इनकी सङ्गतमें आते हैं, ये भी पराधीन बनते हैं। इसी लिये मन्त्रमें कहा है कि, ऐसे दुष्टोंको में उलाड देता हं और देवोंका स्थान सुद्द करता हूं।

अदितिके पुत्र देव हैं। परमेश्वर इनकी सडायता करता है। राक्षसोंको दूर करना भी इसीलिये है कि, वहां देव सुद्दढ बनें। देवी गुण ये हैं--

'निर्भयता, पवित्रता, बन्धमुक्त होनेका ज्ञान, दान, इंद्रियदमन, यज्ञ, स्वाध्याय, तप, सरलता, अहिंसा, सत्य, अक्रोध, त्याग, शान्ति, चुगली न करना, भूतोंपर द्या, भलोभ, मृदुता, बुरा कर्म करनेके लिये लजा, तेजस्विता, क्षमा, धेर्य, शुद्धता, अद्रोह, धमण्ड न करना इत्यादि गुण देवोंके हैं। ( अ. गी १६।१-३ ) ये गुण जिनमें हैं वे देव हैं। देव ही स्त्रतन्त्रता-स्थापन करनेका कार्य करते हैं।

परमेश्वर राक्षसञ्चित्तवाले लोगोंका अन्तमें नाश करता है इसका कारण यही है कि, वे जगत्में पराधीनता और दुःख बढाते हैं। भौर वह दैवीवृत्तिवालोंकी सहायता इसीलिये करता है कि, वे देव जगत्में स्वातन्त्र्य वृत्ति फैलाते हैं और सबको सुखी करनेमें दत्तचित्त रहते हैं। इसिछिये मन्त्रमें कहा है कि ( एनान् परः कश्चन नास्ति ) इन देवोंसे श्रेष्ठ कोई नहीं है। इसीलिये ईश्वरकी सहायता इनको मिलती है।

### कल्याण माक्ष कर

[(9)]

(ऋषि:- उपरिवभवः । देवता- बृहस्पतिः । )

भद्राद्धि श्रेयः प्रेहि बृहस्पतिः पुरप्ता ते अस्त । अथेममस्या वर आ पृथिच्या आरेश्त्रं क्रणुहि सर्ववीरम्

11 8 11

अर्थ — (भद्रात् अधि) युखसे परे (श्रेयः प्रेहि) परम कर्याणको प्राप्त हो। (बृहस्पितः ते पुरप्ता अस्तु) ज्ञानी तेरा मार्गदर्शक होवे। (अध) और (अस्याः पृथिव्याः वरे) इस पृथ्वीके श्रेष्ठ स्थानमें (इमं सर्ववीरं) इस सब वीर समुदायको (आरे-राज्जं कृणुहि) शत्रुसे दूर कर ॥ १॥

भावार्थ — हे मनुष्य ! तू सुख प्राप्त कर, परंतु सुखकी अपेक्षा जिससे तेरा परम कृष्याण हो, उस मार्गका अवक-स्वन कर और वह परम कल्याणकी अवस्था प्राप्त कर । इस पृथ्वीके अपर जो जो श्रेष्ठ राष्ट्र हैं, उनमें सब प्रकारके वीर पुरुष उत्पन्न हों, उनके शत्रु दूर हो जायें । अर्थात् सब राष्ट्रोंमें उत्तम शान्ति स्थापित होवे ॥ १ ॥

यहां 'भद्र' शब्द साधारण सुखते लिये प्रयुक्त हुआ है। यह शब्द यहां अभ्युदयका वाचक है। जगत्में भौतिक साधनोंसे जो सुख मिलता है वह साधारण सुख है। आहार, निद्रा, निभैयता और मैथुन संबंधी जो सुख है वह साधारण है। इससे जो श्रेष्ठसुख है उसको 'श्रेयः' कहते हैं। मनुष्यको यह परम कल्याण प्राप्त करनेका यत्न करना चाहिये; इसके लिये ज्ञानी (बृहस्पति) पुरुषको गुरु मानकर उसकी आज्ञाके अनुसार चळना चाहिये। ज्ञान भी वही है कि जो (मोसे धीः) बन्धनसे छुटकारा पानेके लिये साधक हो। ऐसा ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। इसका उद्देश्य यह है कि इस प्रध्यीपर जो जो राष्ट्र हैं, वे श्रेष्ठ राष्ट्र बनें, और सब स्वीपुरुष तेजस्वी वीरवृत्तिवाले निभैय बनें और किसी स्थानपर उनके लिये शब्द न रहें। मनुष्यको चाहिए कि वह ऐसी अवस्था जगत्में स्थिर करें।

# इंश्वरकी मासि

[9(80)]

(ऋषिः- उपरिषभवः । देवता- प्वा ।)

प्रपंथे प्थामंजनिष्ट पूषा प्रपंथे द्विवः प्रपंथे पृथिव्याः । उमे अभि प्रियतंमे सधस्थे आ च परा च चरति प्रजानन्

11 8 11

अर्थ— (पूषा) पोषक ईश्वर (दिवः प्रपथे) बुळोकके मार्गमें (पर्था प्रपथे) अन्तरिक्षके विविध मार्गोमें और (पृथिव्याः प्रपथे) पृथ्वीके जपरके मार्गमें (अजनिष्ट) प्रकट होता है। (उभे प्रियतमे सधस्थे अभि) दोनों अत्यन्त प्रिय स्थानोंमें (प्रजानन् आ च परा च चरति) समको ठीक ठीक जानता हुआ समीप और दूर विचरता है॥१॥

भावार्थ - परमेश्वर इस त्रिलोकीके संपूर्ण स्थानोंमें उपस्थित है। वह सब सुखदायक स्थानोंको अथवा अवस्थाओंको जानता है और वह इस सबके पास भी है और दूर भी है॥ १॥ पूर्वमा आशा अर्त वेद सर्वाः सो अस्मा अर्थमतमेन नेषत्।
स्वस्तिदा आर्श्विशः सर्वेद्वीरोऽप्रंयुच्छन्पुर पंतु प्रजानन् ॥ २॥
पूष्वन्तवं ब्रुते व्यं न रिष्येम कुदा चन । स्तोतारेस्त इह स्मंसि ॥ ३॥
परि पूषा प्रस्ताद्धस्तं दधातु दक्षिणम्। पुनेनों नृष्टमार्जतु सं नृष्टेनं समेमहि ॥ ४॥

अर्थ— ( पूषा सर्वाः इमाः आशाः अनुषेद्) पोषणकर्ता देव सब इन दिशाओंको पथावत जानता है। (सः अस्मान् अभयतमेन नेषत्) वह इम सबको उत्तम निर्भयताके मार्गसे लेजाता है। वह (स्वस्ति-दा आघृणिः) कल्याण करनेवाला, तेजस्वी, (सर्ववीरः) सब प्रकारसे वीर, (प्रजानन्) सबको स्थावत् जानता हुना भीर (अप्रयुच्छन्) कभी प्रमाद न करनेवाला (पुरः एतु) हमारा भगुवा होवे ॥ २॥

हे (पूचन् ) पोषक देव ! ( वयं तव जते कदाचन न रिष्येम ) हम तेरे जतमें रहनेसे कभी नष्ट नहीं हों। (इह ते स्तोतारः स्मिस ) यहां तेरे गुणोंका गान करते हुए इस रहें ॥ ६ ॥

(पूषा परस्तात् दक्षिणं इस्तं परि दधातु ) पोषकदेव भवना दार्था दाव हमें देवे। (नः नष्टं पुनः नः आजतु ) हमारा विनष्ट हुना पदार्थ पुनः हमें प्राप्त होवे। (नष्टेन सं गमेमहि ) हम विनष्ट हुवे पदार्थको पुनः प्राप्त अर्हे ॥ ४॥

भावार्थ- यह सबका पोषण करता है और सबको यथावत् जानता है। वही हमको निभैयताके मार्गसे ठीक प्रकार और सुरक्षित के जाता है। वह हम सबका करवाण करनेवाला, सबको तेज देनेवाला, सबमें वीरवृत्ति उत्पन्न करनेवाला, सबकी उन्नतिका मार्ग जाननेवाला, और कभी प्रमाद न करनेवाला है, ना हम सबका मार्गदर्शक होवे, अर्थात् हम सब उसको अपना मार्गदर्शक मानें ॥ २॥

इस ईश्वरके बतानुष्ठानमें यदि तुम रहेंगे तो इस कभी विनाशको प्राप्त नहीं होंगे, इसकिये हम उसी ईश्वरके गुणगान करते हैं ॥ ३ ॥

ं वह पोषक ईश्वर अपना उत्तम सहारा हमें देवे । हमारे साधनोंमें जो विनष्ट हुआ हो, वह योग्य समयमें हमें पुनः प्रास होवे ॥ ४ ॥

#### मक्तका विश्वास

मक्तका ऐसा विश्वास होना चाहिये कि, परमेश्वर ( पूषा ) सबका पोषणकर्ता है। सबकी पुष्टि उसीकी पोषकशक्ति-से ही रही है। वह ईश्वर सर्वत्र उपस्थित है यह दूसरा विश्वास होना चाहिये कि, कोई स्थान उससे रिक्त नहीं है। तीसरा विश्वास ऐसा होना चाहिये कि, वह हमारे सम बुरे भेळ कर्मीको यथावत जानता है और वह जैसे हमारे पास है वैसे ही हूर भी है। चौथा विश्वास ऐसा होना चाहिये कि, वह ईश्वर ही हमें निर्मयता देकर उत्तमसे उत्तम मार्गसे के जाता है और कभी बुरे मार्गको नहीं बताता। वह सबका कल्याण करता है और सबको प्रकाशित करता है। कभी प्रमाद नहीं करणा और सबको उत्तम प्रकार चलता है।

पांचवां विश्वास ऐसा रखना चाहिये कि, उसके बतानुसार चठनेसे किसीका कभी नाश नहीं होगा। छठा विश्वास ऐसा होना चाहिये कि, ना हमें उत्तम प्रकार सहारा देता रहता है, हमको ही उसके सहारेकी अपेक्षा करनी चाहिये। सातवां विश्वास ऐसा होना चाहिये कि, यदि किसी कारण हमारा कुछ नाश हो तो उसकी सहायवासे वह सब ठीक हो सकता है। विश्वास रखकर सब मनुष्योंको चाहिए कि, वे इंश्वरके गुणगान करें और उन गुणोंकी घारणा अपने अंदर करके अपनी उसकी करें।

## सरस्वती

### [ १० (११)]

(ऋषि:- शीनकः । देवता- सरस्वती ।)

यस्ते स्तनीः शशयुर्वो मंयोभूर्याः सुम्रयाः सुह्यो याः सुद्रश्रीः । यन विश्वा पुष्यंसि वार्योणि सरस्वति तमिह धार्तवे काः

11 8 11

अर्थ— हे (सरस्विति) सरस्विति! (यः ते शश्युः स्तनः) जो तेरा शान्ति देनेवाला स्तन है और (यं मयोभूः यः सुस्रयुः) जो सुख देनेवाला, जो श्रम मनको देनेवाला, (यः सुह्वः सुद्धः) जो प्रार्थनीय और जो उत्तम पृष्टि देनेवाला है, (येन विश्वा वार्याणि पुष्यिसि) जिससे तू सब वरणीय पदार्थों की पृष्टि करती है, (तं इह धातवे कः) उसको यहां हमारी पृष्टिके लिये हमारी और कर ॥ १॥

भावार्थ— सरस्वती देवी जगत्को सारवान् रस देती है, उसके स्तनमें पोषक दुग्ध है, वह सुख, शान्ति, सुमन-स्कता, पुष्टि आदि देता है। इससे सबका ही पोषण होता है। हे देवी ! वह तुम्हारा पोषक गुण हमारी और कर, जिससे उत्तम रस पीकर हम सब पुष्ट हो जायें ॥ २ ॥

सरस्वती विद्या है। विद्याही सबका पोषण करती हैं, सबको शान्ति, सुख, सुमनस्कता और पुष्टि देती है। विद्या-रोही इहलोकमें और परलोकमें उत्तम गति प्राप्त होती है। इसलिये यह विद्या हरएकको बवस्य प्राप्त करनी चाहिये।

# मेदोंमें सरस्वती

[ ११ (१२)]

(ऋषः- शौनकः । देवता- सरस्वती ।)

यस्ते पृथु स्तनिधित्तुर्धे ऋष्वो दैवंः केतुर्विश्वंमाभूषंतीदम् । मा नो वधीर्विद्युतां देव सुस्यं मोत वधी रिक्षिमाः सर्यस्य

11 8 11

अर्थ — (यः ते पृथु स्तन्धित्नुः) जो तेरा विस्तृत, गर्जना करनेवाल। (ऋष्वः दैवः केतुः) प्रवाहित होने-वाला और दिव्य ध्वजाके समान मार्गदर्शक चिन्ह (इदं विश्वं आभूषति) इस जगत्को भूषित करता है, उस (विद्युता) विजलीसे (नः मा वधीः) हमें मत मार। तथा हे देव ! (उत) और हमारा (सस्यं सूर्यस्य रिमाभिः मा वधीः) खेत सूर्यकी किरणोंसे मत नष्ट कर ॥ ॥

भावार्थ — हे सरस्ति ! जो तेरा विस्तृत और गर्जना करनेवाला, स्वयं वृष्टिरूपसे प्रवाहित होनेवाला, जिसमें बिज-लीकी चमक होती है और जो इस विश्वका भूषण होता है, वह मेघ अपनी विजलीसे हमारा नाश न करे, परंतु ऐसा भी न हो कि, आकाशमें बादल न लावें, और सूर्यके तापसे हमारी सब खेती जल जावे। अर्थात् आकाशमें बादल आयें, मेघ बरसे और खेती उत्तम हो; परंतु मेघोंकी विद्युत्से किसीका नाश न होवे ॥ १॥

'सरस्वती 'का दूसरा अर्थ (सर:) रसवाली है। अर्थात् जल देनेवाली। वह जल अथवा रस मेघोंमें रहता है और वह हमारे घान्यादिकी पुष्टि करता है। पूर्वसूक्तमें 'विद्या 'अर्थ है और इसमें 'जल ' अर्थ हैं।

# राष्ट्रसमाकी अनुमति

[ १२ ( १३ ) ]

(ऋषि:- शौनकः । देवता- सभा; १-२ सरस्वती; ३ इन्द्रः; ४ मन्त्रोक्ताः ।)

सभा चं मा समितिश्वावतां प्रजापंतेर्दुहितरौं संविदाने ।
येनां संगच्छा उपं मा स श्विश्वाचारुं बदानि पितराः सङ्गतेषु ॥१॥
विद्या ते सभे नामं निरिष्टा नाम वा असि ।
ये ते के चं सभासदस्ते में सन्तु सर्वाचसः ॥२॥
एषामुद्दं समासीनानां वचीं विज्ञानमा दंदे ।
अस्याः सर्वस्याः संसद्दो मामिन्द्र भिगनं कुणु ॥३॥
यद् वो मनाः परांगतं यद् बद्धिह वेह वां ।
तद् व आ वेतियामिस मियं वो रमतां मनाः ॥ १॥

अर्थ— (सभा च सामितिः च) ग्रामसमिति और राष्ट्रसभा ये दोनों (प्रजापतेः दुहितरी) प्रजाका पालन करनेवाले राजाके द्वारा प्रजीवत पालनेके योग्य हैं और वे दोनों (संविदाने) परस्पर ऐकमत्य होती हुई (मा अवतां) मुझ राजाकी रक्षा करें। (येन संगच्छे) जिससे में मिलं (सः मा उपिहाक्षात्) वह मुझे जिक्षा देवे। हे (पितरः) रक्षको ! (संगतेषु चारु वदानि) सभाओं में उत्तम रीतिसे बोलं ॥ १॥

हे (सभे) सभे । (ते नाम विद्या ) तेरा नाम इमें विदित है। (निरिष्टा नाम वे असि) 'निरिष्टा ' न्यांत् निरिस्त यह तेरा नाम वा यश है। (ये के च ते सभासदः ) जो कोई तेरे सभासद हैं (ते में सवाचसः सन्तु) वे मुझ राजासे समताका भाषण करनेवाळे हों॥ २॥

(एषां समासीनानां) इन बैठे हुए सभासदोंसे (विश्वानं वर्चः अहं आद्दे) विशेष ज्ञानरूपी तेज मैं-राजा-स्वीकार करता हूं। (इन्द्र) इन्द्र! (अस्याः सर्वस्याः संसदः) इस सब सभाका (मां भागिनं कुणु) मुझे भागी कर ॥ ३॥

हे समासदो ! (वः यत् मनः परागतं ) आपका जो मन दूर चला गया है, (यत् वा इह वा इह वा वहं ) जो इसमें अथवा इस विषयमें बंधा हुआ है, (वः तत् आवर्तयामिस ) आपके उस चित्तको में पुनः लौटा लेता हूं, सम आपका (मनः मयि रमतां ) मन मेरे जपर रममाण होते ॥ ४॥

भावार्थ — ग्रामसमिति और राष्ट्रसभा राष्ट्रमें होनी चाहिये और राजाको उनका पुत्रीवत् पाळन करना चाहिये। ये दोनों सभाएं एकमतसे राष्ट्रका कार्य करें और ग्रजारंजन करनेवार्छ राजाका पाळन करें। राजा जिस सभासद्से राज्यशासन-विषयक संमिति पूछे, वह सभासद् योग्य संमित राजाको देवे। राजा तथा अन्य सभासद् सभाओं में सभ्यतासे बादिवाद करें॥ १॥

इन छोकसभाभोंका नाम ' नरिष्टा ' है, क्योंकि इनके होनेसे राजाका भी नाम नहीं होता और प्रजाका भी नाम नहीं होता है। इन सभाओंके जो सभासद् हों, वे राजासे अपनी संमति निष्पक्षपातसे स्पष्ट शब्दोंमें कहें॥ २॥

लोकसमाओं के सदस्योंसे राज्यशासनविषयक विशेष ज्ञान राजा प्राप्त करता है और तेजस्वी बनता है। अतः राजा ऐसी सभाओंसे राज्यशासनविषयक विज्ञानका भाग भवश्य प्राप्त करे और भाग्यवान् बने ॥ ३॥

लोकसभाका कार्य करनेके समय किसी सभासद्का मन इधर उधरके कार्यमें जाए हो उसकी चाहिए कि, वह सनको बापस लाकर राज्यशासनके कार्यमें ही लगावे।। सम सभासद् राजा और उसके राज्यशास्त्र ें कार्यमें अपना मन लगावें ॥ हा

## राष्ट्रसभाकी अनुमति

### राज्यशासनमें लोकसंमति ग्रामसभा

राज्यशासन चलानेके लिये एक ग्रामसमा होनी चाहिये।
ग्रामके लोगोंद्वारा चुने हुए सदस्य इस ग्रामसभाका कार्य
करें। ग्राममें जो जो कार्य भारोग्य, न्याय, शिक्षा, धमैरक्षा,
ढयोगवृद्धि भादिके विषयमें होंगे, उनको निमाना इस ग्रामसभाका कार्य है। यह ग्राम-सभा भपने कार्य करनेके लिये
पूर्ण स्वतंत्र होगी, इसका भर्य यह है कि, प्रत्येक ग्राम भथवा

नगर पूर्ण स्वराज्यके अधिकारोंसे युक्त होगा।

जिस प्रकार प्रस्येक मनुष्य अपनी उस्रतिका कार्यं करनेके िक्ये स्वतंत्र होता है, परंतु सार्वजनिक सर्वदितकारी कार्यं करनेके िक्ये परतंत्र होता है; ठीक उसी प्रकार प्रत्येक ग्राम वा नगर अपनी सर्व प्रकारसे उस्रति साधन करनेके िक्ये पूर्णं स्वतंत्र है, परंतु सार्वदेशिक अथवा सार्वराष्ट्रीय उस्रतिके कार्यों के िक्ये प्रत्येक ग्राम राष्ट्रीय नियमोंसे बंधा रहेगा।

राध्सभा

जैसे प्रत्येक प्रामके छिये प्रामसभा, नगरके छिये नगर-सभा होती है, उसी प्रकार प्रांतके छिये प्रांतसभा छौर राष्ट्र-के छिये ' राष्ट्रीय महासभा ' होती है और यह सब राष्ट्रका भासन करती है। प्रामसभाका अधिकार प्रामपर और राष्ट्र-सभाका राष्ट्रपर होता है। येही दो सभाएं इस स्क्रमें कही हैं। प्रामसभा और राष्ट्रीय महासमिति इन दोनोंका वर्णन होनेसे बीचकी नगरसभा और प्रांतसभा आदि सब सभाओं का वर्णन हो चुका है, ऐसा समझना योग्य है। आदि और मन्तका प्रहण करनेसे सब बीचमें स्थित अवस्थाओंका प्रहण होजाता है। इस सार्वत्रिक नियमके अनुसार इन मंत्रोंमें प्रामसभा और राष्ट्रसभाका वर्णन होनेसे बीचकी सब उप-सभागोंका वर्णन हुआ है, ऐसा पाठक समझें।

जनसमाका अधिकार

जन प्रजामोंका अधिकार क्या है, यह एक विचारणीय अन्त हैं; इसका उत्तर इन मंत्रोंका विचार करनेसे ही मिल जाता है। प्रथम मंत्रमें कहा है कि—

सभा च समितिः च प्रजापतेः दुहितरो ॥ (मं० १)
' ग्रामसभा और राष्ट्रीय महासभा ये दोनों प्रजाका
पाउन करनेवाछे राजाकी दो पुत्रियाँ हैं। ' अर्थात् इन दोनों
सभाजांका पिता राजा है और उसकी दो उडकियां ये सभाएं
हैं। यही इत्तर इनका अधिकार निश्चित करनेके किये पर्याप्त है।

पिता पुत्रीका जनक है, परंतु उसका भोग करनेवाका नहीं। पुत्री पिताके अधिकारके नीचे हमेशा नहीं रहेगी, पुत्रीपर अधिकार किसी औरका होगा, पिताका नहीं। इसी प्रकार राजाकी आज्ञासे राष्ट्रसभा और प्रामसभा स्थापित होती है, राजाकी अनुमतिसे इन सभाओंके सदस्य जुनने और समाओंके चलानेके नियम बनते हैं, इसिल्चे राजाही इन सभाओंका पिता, जनक अथवा उत्पादक होता है। तथापि उत्पत्ति और रक्षा करनेकाही अधिकारी राजा है, वह उन सभाओंकर पिता या जनक है, परंतु पित अथवा शासक नहीं। लोकसभा राजाकी भोग्य नहीं। राजाके अधिकारसे भिन्न लोकसभाका अधिकार स्वतंत्र है, इसी उद्देश्यसे उनतः मंत्रमें कहा है। कि—

सभा च समितिः च प्रजापतेः दुहितरी । (मं०१)
'ये दोनों सभाएं प्रजापालक राजाकी दुहिताएं हैं। 'यहां
दुहिता शब्द विशेष महत्त्वका है। श्रीमान् यास्काचांधने इस
शब्दकी ब्युत्पत्ति इस प्रकार दी है—

दुहिता दूरे हिता। ( निरु० ३।१।४ )

'जो दूर रहनेपर दितकारक होती है वही दुदिता है।' धर्मपरनी पास रखने योग्य है, दुदिता या पुत्री दूर रखने-योग्य है। इस ब्युरपित्तसे स्पष्ट हो जाता है, यह कोकसभा राजाकी दुदिता होनेके कारण ही उसके अधिकारसे बाहर रहनी चाहिये। अर्थात् ये दोनों सभाएं स्वतंत्र हैं। राजाके नियंत्रणसे ये दोनों सभाएं बाहर हैं। यह लोकसभाका अधिकार है। लोकसभाके सभासद् पूर्ण निर्भय हों, सत्यमत प्रदर्शन करनेके लिये उनको राजासे भयभीत होना नहीं चाहिये। पूर्ण निडर होकर जो सत्य हो, वह उनको कहना चाहिय।

ये समाएं ( संविद्दाना-ऐक्यमत्यं प्राप्ता ) एकमतसे ही सब राष्ट्रका शासनन्यवद्दार करें । सब सदस्यों का एकमत न हो सकनेकी अवस्थामें बहुमतसे कार्य करना योग्य है । एरंतु बहुमतसे कार्य करना आपत्कालद्दी समझना चाहिये, क्यों कि वेदकी आजा तो ( संविद्दाना ) एकमतसे अर्थात सर्वसंमतिसेही कार्य करनेकी है । लोकसमामें सब सदस्यों की सर्वसंमतिसे तो निर्णय दोगा वह राजाके किये भी बंधनकारक दोगा । इतना महत्त्व लोकसमाकी सर्वसंमतिका है । तथा यह निर्णय अजाके किये भी बंधनकारक दोगा ।

#### राजाके पितर

राष्ट्रसमितिके सभासद् राजाके पितर हैं। इस सूक्तमें राजाने उनको, 'पितरः ' करके संबोधन किया है देखिये-

#### चारु वदानि पितरः संगतेषु। (मं०१)

'हे पितरो ! अर्थात् हे राष्ट्रमहासभाके सब सदस्यो ! सभाजोंमें में योग्य भाषण करूं। ' अर्थात् सभ्यतासे युक्त भाषण करूं। कभी नियमबाह्य मेरा भाषण न हो। हे सभा-सदो ! सब सदस्य भी सदा-इसी प्रकार सभ्यताके नियमोंके अनुकूल भाषण किया करें। इस मंत्रभागमें राजाने लोक-सभाके सभासदों के लिए ' पितरः ' शब्द प्रयुक्त किया है। यह शब्द यहां देखनेयोग्य है।

लोकसभा, अथवा राष्ट्रसमिति राजाकी पुत्रियां हैं यद उपर कहा है। अब यहां कहा जाता है कि, इन सभाओं के सदस्य राजाके ' पितर' हैं, यह कैसे हो सकता है? इस प्रभका उत्तर हतना ही है कि यहां केवल बाह्य अर्थ लेना उचित नहीं है, यहां भाव और शब्दका मूलार्थ लेना चाहिये। पितर शब्दका अर्थ रक्षक है और उत्पादक भी है। दोनों अर्थ यहां लगते हैं। राजसभाके सभासद् राजाको चुनते और उसको राजगहीपर बिठलाते हैं, इसलिये वे उसके उत्पादक, जनक और पिताके समान भी हैं। इसी प्रकार राजाके उचित व्यवहारके रहनेतक वे उसको राजगहीपर रखते हैं, और राजा अनुचित व्यवहार करने हमा जाए, तो उसको हटाकर उसके स्थानपर सुयोग्य दूसरा राजा नियुक्त करते हैं, इसलिये ये राष्ट्रसभाके सदस्य राजाके रक्षक भी हैं, अर्थात् सब प्रकारसे थे सदस्य राजाके पितर हैं।

ै पितृदेयो भव ' पिताको देवताके समान मानकर उसका सन्मान कर, यह आज्ञा वेदानुकूल है। इसल्ये राजाको उचित है कि, वह राष्ट्रमहासभाके सदस्योंका सन्मान करे, उनका गौरव करे और कभी उनका अपमान न करे। राष्ट्रसमाका यह अधिकार है।

#### राजाके शिक्षक

राष्ट्रसभाके सदस्य राजाके गुरु भी हैं। इस विषयमें प्रथम मंत्रका भाग देखने योग्य है—

येन संगच्छै, सः मा उपशिक्षात्। (मं०१)

में राष्ट्रशासनके कार्यमें संमति पूर्छू, वह उस विषयमें अपनी संमति देकर मुझे उत्तम योग्य शिक्षा देवे। 'अर्थात् राजा-को योग्य शिक्षा देनेवाले उत्तम गुरु राष्ट्रसभाके सदस्य हैं। ये राजाके लिए गुरुखानीय हैं। 'आचार्यदेचो भव' अर्थात् गुरुजनोंका संमान करना चाहिये, यह आज्ञा वैदिक-धर्मकी है। इसके अनुसार वैदिकधर्मी राजाको उचित है कि, वह राष्ट्रसभाके सदस्योंका गीरव करे और उनसे पूर्ण आदर-के साथ बत्रवि करें। राष्ट्रसभाके सदस्योंका यह अधिकार है।

#### समासद् सत्यवादी हों

राजन्नमा अथवा किसी अन्य सभाके सभासद् (सवा-चसः) समान भाषण करनेवाले अर्थात् जैसा देखा, जाना और अनुभव किया है वैसा ही सत्यसत्य बोलनेवाले हों। जो जैसा सत्य एकवार कहा हो, वैसा ही सत्य सभी प्रसंगोंपर कहनेवाले हों। उनमें अदल बदल करके 'हां ''हां 'मिलाने-वाले न हों। निर्भय होकर जो सत्य हो, वही राजासे कह दें। राष्ट्रका हित किस बातमें है, इसका विचार करके जो अपना मत हो, वह योग्य रीजिसे कह देनेमें किसीसे न डरें। यह सभासदोंका कर्तंच्य है। (मं २)

## तेजप्रदाता और विज्ञानदाता

राजाका तेज राष्ट्रसभाके सदस्योंसे प्राप्त होता है। इस विषयमें तृतीय मंत्रका कथन देखने योग्य है—

एषां समासीनानां वर्षः विशानं अहं आददे। (म. १)

'राष्ट्रसभाके इन सदस्योंसे में राजा (वर्चः) तेज प्राप्त करता हूं और (विज्ञानं) विशेष ज्ञान भी प्राप्त करता हूं। 'यहां का विज्ञान राज्यशासन चलानेके विषयका विशेष ज्ञान ही है। प्रजाका हित क्या करनेसे हो सकता है, इस समय सबसे प्रथम कीनसी बात करनी चाहिये, इस समय प्रजाको कीनसे कष्ट हैं और उन कप्टोंको किस ढंगसे दूर करना चाहिये; इत्यादि विषयमें प्रजाके प्रतिनिधियोंकी योग्य संमति योग्य समय पर राजाको मिली, और तद्तु-सा राजाने राज्यशासनका कार्य किया, तो सबका हित हो जाता है। यह विज्ञान राष्ट्रसभाके सदस्य राजाको देवें और राजा भी उनसे संमति प्राप्त कर उचित शासनप्रबंध द्वारा सबका कल्याण करें।

इस प्रकार प्रजा संमतिसे राज्यक्षंसन करनेवाका राजा चिरकाक राज्यपर रह सकता है और बढा तेजस्वी हो सकता है। इसके विरुद्ध जो राजा प्रजाक प्रतिनिधियोंकी संमति न मान कर, अपने मन चाहे अत्याचार प्रजापर करेगा, वह राजगहीसे इटाया जायगा। वेदकी संमति राज्यशासनके विषयमें यह है।

#### राजाका भाग्य

राजाका संपूर्ण भाग्य, ऐश्वर्य, अधिकार मौर वर्चस्य राष्ट्र-सभाकी अनुमतिसे ही होता है। अन्यथा राजा किसी कारण भी 'राजा' नहीं रह सकता। यह बात स्वयं राजा ही कहता हैं, देखिये—

अस्याः संसदः मां भगिनं कुणु॥ (मं. ३)

'इस सभाका मुझे भागी कर।' अर्थात् इस सभाकी अनुमतिसे रहनेके कारण में भाग्यवान् बन्ं। मैं इस सभाकी अनुमतिका भागी वनंगा, अर्थात् जो निश्चय सभा करेगी, वह में मानंगा और वैसा कार्य करूंगा। में उसके विरुद्ध आचरण कदापि न करूंगा। इस प्रकार जो राजा आचरण करेगा, वह भाग्यवान् बन जायगा, इसमें कोई संदेह नहीं है। अर्थात् राजाका भाग्य प्रजाका रंजन करनेसे ही यहता है, नहीं तो नहीं।

## दत्तचित्त सभासद्

राष्ट्रसभाके, नगरसिमितिके अथवा किसी सभाके सभा-सद् अपनी अपनी सभाके कार्यमें दत्तचित्त रहें। किसीका मन इधर किसीका उधर ऐसा न हो। सब अपना मन सभाके कार्यमें स्थिर रखकर सभाका कार्य अपनी पूर्ण शक्ति छगाकर जहांतक होसके वहांतक निदेखि बनार्वे। इसका उपदेश इस सुक्तमें निम्निछिखित प्रकार है।

यद् वो मनः परागतं यद् बद्धमिह वेह वा। तद्व आवर्तयामसि ॥ (मं. ■ )

'हे सभासदो । यदि आपका मन दूर भाग गया हो, अथवा यहां ही इधर उधरके अन्यान्य बातोंमें लगा हो, उसको में वापस लाता हूं। 'अर्थात् मन चंचल है, वह इधर उधर दौढता ही रहेगा। परंतु इतिश्चय करके उसको कर्तव्यकमें में स्थिर रखना चाहिये। और अपनी संपूर्ण शक्ति लगा कर अपना कर्तव्य जहांतक हो सके वहांतक निर्देशि बनानेका यत्न करना चाहिये। हरएक सभासद् यदि अपने मनको कहीं और ही कार्यमें लगावेगा, तो सभा करनेका प्रयोजन कदापि सिद्ध नहीं हो सकता। इसल्यि हरएक सभासद्का कर्तव्य है कि, वह अपना मन सभाके कार्यमें लगावे और अपनी पूरी शक्ति लगाकर सभाका कार्य निर्देशि करनेके लिये अपनी पराकाष्टा करे। इस मंत्रभागमें सभास-दोंका कर्तव्य कहा है। सभाके सभासद् इसका अवस्य विचार करें।

#### नरिष्टा सभा

इस स्किने द्वितीय मंत्रमें सभाका नाम 'नरिष्टा' कहा है। 'नरिष्टा' के दो अर्थ हैं। एक (नरें: इष्ट्रा) नर अर्थात् नेता मनुष्योंको तो इष्ट हैं, प्रिय हैं अथवा नेता जिसकों चाहते हैं। सभाको मनुष्य चाहते हैं क्योंकि, इस सभा द्वारा ही जनताके कष्ट राजाको विदित हो जाते हैं और तत्प-आत् राजा उनको दूर मा सकता है। इस प्रकार सभाके होनेसे जनताका सुख मा सकता है, इसिल्ये जनता सभा-ऑको पसंद करती है।

'नरिष्टा' शब्दका दूसरा अर्थ है (न-रिष्टा) अहिंसक अर्जात् जो किसीका नाश नहीं करती और जिसका नाश कोई नहीं कर सकता। सभाके कारण प्रजाका नाश नहीं होता और जनमतके अनुसार चलनेवाले राजाकी भी रक्षा हो जाती है, इसलिये राजाका भी नाश नहीं होता। इसी प्रकार जनता स्वयं राष्ट्रसभाका नाश नहीं करना चाहती और राजाका अधिकार ही नहीं है कि, जो इस राष्ट्रसभाका नाश कर सके। इस रीतिसे सब प्रकार यह सभा 'अविनाशक 'है।

इस सूक्तमें इस प्रकार वैदिक राज्यशासनके कुछ सिद्धांत कहे हैं।

# शबुके तेजका नाश

[ {3 ( 88 ) ]

( ऋषि:- अथर्वा द्विषो वर्षोइर्तुकामः । देवता- सोमः । )

यथा धर्यो नक्षत्राणामुद्यस्ते जौस्याद्वदे । एवा खीणां चं पुंसां चं द्विष्तां वर्च आ दंदे यार्वन्तो मा स्वत्नांनामायन्तं प्रतिवश्येथ । उद्यन्त्स्युं इव सुप्तानां द्विषतां वर्चे आ दंदे

11 9 11

11 7 11

अर्थ— (यथा उद्यन् सूर्यः) जैसे उदय होता हुआ सूर्य (नश्रत्राणां तेजांसि आददे) तारोंके प्रकाशोंको हर केता है, (प्रवा द्विषतां स्त्रीणां च पुंसां च) उसी प्रकार देश करनेवाले श्वियों और पुरुषोंका (वर्षः आददे) तेज मैं हर लेता हूं ॥ १॥

(सपत्नानां यावन्तः) शत्रुओंसेंसे जितने (मां आयन्तं प्रतिपश्यत ) मुझे आते हुए देखते हैं, उन (सिषतां वर्चः आददे) शत्रुओंका तेज मैं उसी प्रकार खींच लेता हूं। जिस प्रकार (उद्यन् सूर्यः सुप्तानां इव ) उदय होता हुआ सूर्य स्रोते हुओंका तेज हर लेता है ॥ ३॥

भावार्थ— शत्रु स्त्री हो अथवा पुरुष हो, वह सोता हो अथवा जागता हो, जो कोई शत्रुता करता है उसकी अपेका

भ्रमुका तेज घटाना

इस स्कर्मे शत्रुका तेज घटानेका छपाय कहा है। पाठक इसका उत्तम मनन करें। नक्षत्र और सूर्यकी उपमासे यह विषय कहा है। जिस प्रकार सूर्यके उदय होनेके पूर्व नक्षत्र चमकते रहते हैं, परंतु सूर्यके उदय होते ही नक्षत्रोंका तेज हकका हो जाता है। इसमें नक्षत्रोंका तेज घटानेके लिये सूर्य कोई यतन नहीं करता है, अपितु सूर्य अपना तेज बढाता है जिससे आपही आप नक्षत्रोंका तेज घटता है। इसी प्रकार देच करनेवालोंका विचार न करते हुए, अपना तेज बढानेका यत्न करना चाहिये। जो शत्रुके तेजको घटानेका यत्न करेंगे व कंसेंगे, परन्तु जो सूर्यके समान अपना तेज बढानेका यत्न करेंगे उनका अभ्युत्य होगा। शत्रुका विचार करनेके समय ' सूर्य और नक्षत्रोंका इष्टान्त ' पाठक ध्यानमें धारण करें। इससे पाठकोंको पता लग जायगा कि, शत्रुका तेज घटानेके लिये हमें क्या करना चाहिये। शत्रुकी शक्ति कई गुनी अधिक शक्ति हमें प्राप्त करनी चाहिये, जिससे शत्रुकी शक्ति स्वयं घट जायगी और वह स्वयं नीचे दब जायगा।

#### उपासना

[ १४ ( १५ ) ]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- सविता । )

अभि त्यं देवं संवितारं योण्यों। क्विकंतुम् । अचौमि सुत्यसंवं रत्नधामभि प्रियं मृतिम्

11 8 11

अर्थ — (ओण्योः सवितारं) रक्षा करनेवाले चुलोक और पृथ्वीलोककं (सवितारं) उत्पादक सूर्य, जी (कवि-कतुं) ज्ञानी और कर्मकर्ता है, (सत्य-सर्च रत्नधां) सत्यका प्रेरक और रमणीयताका धारक हे और जो (प्रियं मर्ति) प्रियं और मननीय है, (त्यं देवं आभि अर्चामि) उस देवकी में पूजा करता हूं ॥ १॥

भावार्थ— संपूर्ण जगत्की रक्षा करनेवाला, सबका उत्पादक, ज्ञानी, जगत्कर्ता, सत्यका प्रेरक, रमणीय पदार्थीका धारणकर्ता, सबका प्यारा, सबके द्वारा ध्यान करने योग्य जो सविता देव है, उसकी मैं उपासना करता हूं ॥ १ ॥

५ ( अथवै. सु. भा. कां. ७ )

ङ्घी यस्यामितिमी अदिद्युत्तसवीमिति ।

हिरंण्यपाणिरिमिमीत सुक्रतुंः कृपात्स्व∫ः

साबोहिं देव प्रथमार्थ पित्रे वृष्मीणंमस्मै विद्माणंमस्मै ।

अथासाम्यं सिवतविधीणि दिवोदिव आ सुवा भूरि पृश्वः

दर्म्ना देवः सिवता वरिण्यो दघद्रत्नं दश्चं पितृम्य आयुषि ।

पिबात्सोमं मुमददेनिमुष्टे परिचमा चित्क्रमते अस्य धर्मिण ॥ ४॥

अर्थ— (यस्य अमितः भाः) जिसका अपरिमित तेज (सवीमिन ऊर्ध्या अदिद्युतत्) उसकी भाजामें रहकर जपर फैलता हुआ सर्वत्र प्रकाशित होता है। यह (सुऋतुः हिरण्यपाणिः) उत्तम कर्म करनेवाला तेजही जिसका हरू है, ऐसा यह देव (कृपात् स्वः अमिमीत ) अपनी शक्तिसे प्रकाशको निर्माण करता है ॥ २॥

है (देव) देव ! त (प्रथमाय पित्रे हि सावीः) पित्रे पालक है किये ही इसको उत्पन्न करता है। और (अस्मै वृष्माणं) इसको देह (अस्मै वृश्मिणं) इसको श्रेष्ठता, हे (सावितः) सविवा देव !( अथ अस्मभ्यं वार्याणि) और इमारे लिये बहुत वरणीय पदार्थ, (भृति पद्यः) बहुत पश्च भादि सब (दिवः दिवः आसुव) प्रतिदिन प्रदान कर ॥३॥

(देव) देव! तू (सविता वरेण्यः) सबका प्रेरक, श्रेष्ठ, और (दमूनाः) शमदमयुक्त मनवाला है। तू (पितृभ्यः रत्नं दक्षं आयूंषि) पिताओंको रत्न, बल और आयु (दधत्) धारण कराता रहा है। (अस्य धर्मणि सोमं पिबात्) इसीके धर्मशासनमें सोमरसरूपी अस लेते हैं। वह (एनं ममदत्) इसकी आनंदित करता है। (पिरिज्या इष्टं चित् क्रमते) वह गतिमान् इष्ट स्थानके प्रति संचार करता है।

भावार्थ- जिसकी कान्ति अपरिमित है, जिसकी आज्ञामें रहकर उसीका तेज सर्वत्र फैलता है, जो उसम कार्य करता है और तेजकी किरणें ही जिसके हाथ हैं, वह अपनी शक्तिसे आत्मतेज फैलाता है ॥ २॥

इस देवने, जो प्रारंभमें मनुष्य जन्मे थे, उनके लिये सब कुछ आवश्यक पदार्थ उत्पन्न किये थे। इन मनुष्योंके लिये देह, श्रेष्ठता आदि वही देता है। वही हमारे लिये बहुत पदार्थ, पशु आदि सब प्रतिदिन देगा ॥ ३॥

यह देव सबका प्रेरक, सबसे श्रेष्ठ, मानसिक शक्तियोंका दमन करनेवाला है। इसीने पूर्वकालके मनुष्योंको घण बळ भीर आयु दी थी। इसीकी शक्तिसे प्रभावित हुई वनस्पतियां मनुष्यादि प्राणियोंको असरस देकर पुष्ट करती हैं। इसीसे सबको आनंद मिळता है। यह देव सर्वत्र अप्रतिबद्ध रीतिसे संचार करता है॥ ४॥

उपास्य देवका यह वर्णन स्पष्ट है। अतः इसका विशेष स्पष्टीकरण आवश्यक नहीं है। द्विजोंके गायश्री मंत्रका जो देवता है, वही 'सविता' देवता इसका है और गायत्री मंत्रके 'देव, सविता, वरेण्य,' इत्यादि शब्द जैसेके वैसे ही इस स्क्तों हैं, मानो गायत्री मंत्रका ही अधिक स्पष्टीकरण इस स्क्तों है। यदि पाठक गायत्रीमंत्रके साथ इस स्क्तकी तुलना करके देखेंगे, तो उनको अर्थज्ञानके विषयों बहुत लाभ हो सकता है।

#### उपासना

[१५ (१६)]

( ऋषि:- भूगु: । देवता- सविता।)

तां संवितः सत्यसंवां सुचित्रामाहं वृंणे सुमृति विश्ववाराम् । यामस्य कण्यो अदुंहत्प्रपीनां सहस्रंधारां महिषो मर्गाय

11 5 11

अर्थ — हे (सावितः) उत्पादक प्रभो ! (अहं सत्यसवां) मैं सत्यकी प्रेरणा करनेवाली, (सुचित्रां विश्ववारां तां सुमिति) विलक्षण, सबकी रक्षा करनेवाली उस उत्तम बुद्धिको (आतृणे) स्वीकार करता हूं, (यां सहस्रघारां प्रपीनां) जिस सहस्रधाराओं से पुष्ट करनेवाली शक्तिको (अस्य भगाय) अपने भाग्यके लिये (मिहिषः कण्वः अदुहत्) बलवान् ज्ञानी दोहन करता है, प्राप्त करता है ॥ १॥

भावार्थ— जिस शक्तिको झानी छोग प्राप्त करते हैं और श्रेष्ठ बनते हैं, उस सत्यप्रेरक, विरुक्षण शक्तिवासी, सबकी रक्षा करनेवासी, उत्तम मित रूप बुद्धि शक्तिको में स्वीकार करता हूं॥ १॥

गायत्री मंत्रमें कहा है कि, (धियो यो नः प्रचोदयात्) अपनी बुद्धियोंको सवितादेव चतना देता है। वही वर्णन अन्य शब्दोंसे यहाँ है। गायत्रीमंत्रमें 'धी, धियः 'शब्द है, उसके बदले यहां 'सुमिति ' शब्द है। पूर्व सूक्तके समान ही यह मंत्र गायत्री मंत्रका ही आशय विशेष स्पष्ट करता है।

# हे देव! सीमाग्यके लिये हमें बढ़ाओ

[१६ (१७)]

(ऋषः- भृगः। देवता- सविवा।)

बृहंस्पते सर्वितर्वर्धयेनं ज्योतयेनं महते सीमंगाय । संभितं चित्संत्रं सं भिन्नाधि विश्वं एनमन् मदन्त देवाः

11 8 11

अर्थ— है (बृहस्पते साविताः ) ज्ञानपते, हे उत्पादक देव ! (एनं वर्धय ) इसको बढा, (एनं महते सौभ-गाय ज्योतय ) इसको महान् सौभाग्यके लिये प्रकाशित कर । (संशितं सं—तरं चित् संशिशाधि ) पहिलेसे ही तीक्षण बुद्धिवालेको और अधिक उत्तम बनानेके लिये शिक्षासे युक्त कर । (विश्वे देवाः एनं अनु मदन्तु ) मण देवता इसका अनुमोदन करें ॥ १ ॥

भावार्थ— दे ज्ञानी देव | इस सब मनुष्योंको बढाओ, इमें महान् ऐश्वर्य प्राप्त करनेके लिये अपना प्रकाश आर्थित करो । इसमें जो पहिलेसे तेजस्वी लोग हैं, उनको और अधिक तेजस्वी बनानेके क्रिये उत्तम शिक्षा प्राप्त होने और देवी शक्तियोंकी सहायता सबको प्राप्त होने ॥ १ ॥

पृथ्वी, भाप, तेज, वायु, सूर्य वनस्पति आदि देवताओंकी, सदायतर हमें उत्तम प्रकार प्राप्त हो भीर उनकी शक्ति प्राप्त करके भपनी उस्रतिका साधन करें और ऐश्वर्यके भागी हम बनें। ईश्वर ऐसी परिस्थितिमें हमें रखे कि, जहां हमें उस्रति करनेके कार्यमें किसीका विरोध न होवे भीर हम अखंद उस्रतिका साधन कर सकें।



# वन और सह्वाहिकी पार्थना

(ऋषि:- भृगुः । देवता- धाता, सविता । )

धाता दंधात नो र्यिमीशानो जर्गतस्पतिः। स नंः पूर्णेन यञ्छतु ॥१॥
धाता दंधातु दाशुषे प्राचीं जीवातुमक्षिताम्।
व्यं देवस्यं धीमहि सुमृति विश्वराधिसः ॥२॥
धाता विश्वा वार्यी दधातु प्रजाकांमाय दाशुषे दुराणे।
तस्म देवा अमृतं सं व्यंयन्तु विश्वे देवा अदितिः स्जोषाः ॥३॥
धाता रातिः संवितेदं जंपन्तां प्रजापंतिर्निधिपतिनीं अग्निः।
स्वष्टा विष्णुः प्रजयां संरराणो यजमानाय द्रविणं दधातु ॥४॥

अर्थ — (धाता जगतः पतिः ईशानः ) धारणकर्ता, जगत्का स्वामी, ईश्वर (नः रिय दधातु ) हमें धन देवे। (सः नः पूर्णेन यच्छतु ) वह हमें पूर्ण शितिसे देवे ॥ ॥॥

(धाता दाशुषे) धारणकर्ता ईश्वर दाताके लिये (प्राचीं अश्चितां जीवातुं दधातु ) प्राप्त करनेयोग्य अक्षय जीवनशक्ति देवे। (वयं विश्वराधसः देवस्य सुमर्ति ) इम संपूर्ण धनोंके स्वामी ईश्वरकी सुमितिका (धीमिहि ) ध्यान करते हैं॥ २॥

(धाता) धारक ईश्वर (प्रजाकामाय दाशुषे) प्रजाकी इच्छा करनेवाले वाताके लिये (दुरोणे विश्वा वार्या) उसके घरमें संपूर्ण वरणीय पदांथोंको (दधातु) स्थापित करे। (विश्वे देवाः) सब देव, (सजोघाः अदितिः) प्रीति-युक्त अनंत दैवी शक्ति, तथा (देवाः) अन्य ज्ञानी (तस्मै असृतं सं ब्ययन्तु) उसके लिये असृत प्रदान करें॥ ३॥

( धाता रातिः सविता ) धारक, दाता, उत्पादक, ( निधिपतिः प्रजापतिः आग्नः ) निधिका पालक, प्रजा-रक्षक, प्रकाशरूप देव ( नः इदं जुषस्तां ) हमारी इस प्रार्थनाको सुने । तथा ( प्रजया संरराणः त्वष्टा विष्णुः ) प्रजा-के साथ आनंदमें रहतेवाला सूक्ष्म पदार्थोंको बनानेवाला न्यापक देव ( यजमानाय द्रविणं द्धातु ) यज्ञकर्ताको धन देवे ॥ ४ ॥

भावार्थ— जगत्का धारण और पालन करनेवाला ईश्वर हमें पूर्ण रीतिसे विधुल धन देवे। वह हमें दीर्घ जीवनकी शक्ति देवे। हम उसकी सुमितिका ध्यान करते हैं। संतानकी इच्छा करनेवाले दाताको उसके घरमें—गृहस्थके घरमें—रहने योग्य सब पदार्थ प्राप्त हों। सब देव दाताको अमरत्वकी प्राप्ति करावें। सब जगत्का धारक, धनदाता, संपूर्ण विश्वका उत्पादक, संसाररूपी खजानेका रक्षक, सबका पालक, एक प्रकाश स्वरूप देव है, वह हमें सब प्रकारका सुख देवे। सब सूक्ष्मसे सूक्ष्म पदार्थीका निर्माता, ज्यापक देव उपासकको धनादि पदार्थ देवे॥ १-४॥

यद प्रार्थना सुबोध है अतः स्पष्टीकरण करनेकी भावश्यकता नहीं है।

# स्तिसि अन

[ १८ (१९)]

( ऋषि:- मथर्वा । देवता- पृथिवी, पर्जन्यः । )

प्र नंभस्व पृथिवि भिन्द्धी देदं दिव्यं नभंः। उन्दो दिव्यस्यं नो चात्री शांनो वि व्या दतिम्

11 2 11

न घंस्तताषु न हिमो जंवानु प्र नंभतौ पृथिवी जीरदांतुः। आपेथिदस्मै घृतमित्रक्षंरन्ति यत्र सदुमित्तत्रं मुद्रम्

11 3 11

अर्थ — (पृथिवि) हे पृथिवि! तू हमारे शत्रुकोंको (प्रनमस्व) उत्तम प्रकारसे नष्ट कर। हे (धातः) धारक देव! तू (ईशानः) हमारा ईश्वर है इस लिये (इदं दिव्यं नभः भिन्धि) इस दिन्य मेघको जिन्नमिन्न कर और (विव्यस्य उन्दः दृति विष्य) दिन्य जलके भरे बर्तनको स्रोल है॥ १॥

( व्रन् न तताप ) उष्णता करनेवाला सूर्य नहीं तपाता, ( हिमः न जघान ) हिम ची पीडित नहीं करता। ( जीरवानुः पृथिवी प्र नभतां) अब देनेवाली पृथ्वी चूर्ण की जावे। (आपः चित् अस्मै ) जल इसके लिये ( पृतं इत् अर्सन्त ) घी जैसा बहता है, ( यत्र स्तोमः ) जहां सोमादि कौषधियां उत्पन्न होती हैं, ( तत्र सदं इत् भद्रं ) वहां सवाही कल्याण होता है ॥ २ ॥

भूमि हल भादि चलाकर अच्छी प्रकार तैयार की जावे । इसके बाद ईश्वरकी प्रार्थना की जावे कि, वह उत्तम प्रकार जब बरसाकर हमारी खेती उत्तम होनेमें सहायता देवे । बहुत गर्मी न पढ़े, न बहुत पाला पड़े, भूमिकी उत्तम प्रकार तैयारी की जावे, खेतीको पानी वी जैसा दिया जावे, अर्थात् न अधिक और न बहुत कम । इस प्रकार खेती करनेसे बहुत उत्तम वनस्पतियां उत्पन्न होती हैं और सब प्राणियोंका कल्याण होता है ।

# पजाकी पुष्टि

[ १९ ( २० ).]

(ऋषिः- ब्रह्मा । देवता- प्रजापतिः ।)

श्रुजापंतिर्जनयति श्रुजा हुमा धाता दंशातु सुमनुस्यमानः । संजानानाः संमेनसः सयीनयो मिय पुष्टं पुष्टपतिर्देशातु

11 8 11

अर्थ— (प्रजापतिः इमाः प्रजाः जनयति ) प्रजाशास्त्रक परमेश्वर इन सब प्रजाशोको उत्पन्न करता है, शौर (स्नमनस्यमानः धाता दधातु ) वही उत्तम मनवास्ता, धारक देव इनका धारक देव इनको धारण करता है। इससे प्रजाएं (संजानानाः ) शान प्राप्त करके एक मतसे कार्य करनेवासी, (संमनसः ) एक विचारवासी और (सयोनयः ) एक कारणसे बंधी हो कर रहती हैं। इन प्रजाशोमें रहनेवासे (मियि) मुझे (पुष्टिपतिः पुष्टं दधातु ) पुष्टिको देनेवासा ईश्वर पुष्टि देवे॥ १॥

प्रजाकी पुष्टि मर्थात् प्रजाकी शक्तिके बढनेका उपाय इस स्क्तमें कहा है, इसके नियम निमलिखित हैं--

श सब प्रजाजन एक ईश्वरको मानें और उसी एक देवको सबका उत्पादक समझें ।

२ उसी ईश्वरकी शक्तिसे सबकी धारणा होती है ऐसा मानें और उसीको कर्ता भर्ता और इर्ज समझें।

३ ( संजानानाः ) सब प्रजाजन उत्तम ज्ञानसे युक्त हों और एकमतसे अपना कार्य करें।

(संमनसः) उत्तम शुभसंस्कार युक्त मनवाले होकर एक विचारसे उद्योतका कार्य करते जायें।

५ ( स्रयोनयः ) एक कारणका ध्यान करके सबको एक कार्यमें संघटित करें । अपने संघ बनावें और संघके निय-मोंके बाहर कोई न जावे।

इस प्रकार संघटना करनेवांके लोगोंको प्रजापोषक ईश्वर सब प्रकारकी पुष्टि देता है।

# अनुमिति

[ २० (२१)]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- अनुमतिः । )

अन्वद्य नोऽनुंमतिर्यञ्जं देवेषुं मन्यताम् । अग्निश्च हञ्यवाईनो भवंतां दु। शुषे मर्म अन्विदंगनुमते त्वं मंससे भं चं नस्कृषि। जुबस्वं हुव्यमाहुतं प्रजां देवि ररास्व नः अर्तु मन्यतामनुमन्यमानः प्रजार्वन्तं र्यिमश्चीयमाणम् । तस्यं वयं देहं सि मापि भूम सुमृद्धीके अस्य सुमृतौ स्याम

॥ २ ॥

11 8 11

0 3 11

अर्थ- ( अद्य तः अनुमतिः ) भाव हमारी अनुमति ( देवेषु यश्चं अनुमन्यतां ) देवता लोगोंके अन्दर सत्कर्म करनेके किये अनुकूछ होवे। (ह्व्यवाहनः आग्निः) हवनीय पदार्थीको हे जानेवावा बग्नि ( मम दाशुषे भवतां ) हमारे दाताके लिये अनुकूछ होवे ॥ १ ॥

है (अनुमते ) अनुकूल बुढ़े ! (त्वं इदं अनुमंससे ) त् इस कार्यके लिये अनुमति देवी है। (नः च शं कृथि ) हमारा कल्याण कर । (आहुतं ह्व्यं जुषस्व ) हवन किये हुए पदार्थको स्वीकार कर । हे देवि ! ( नः प्रजां

ररास्व ) इमें उत्तम संतान दे ॥ २ ॥

(अनुमन्यमानः ) अनुमोदन करनेवाला (अक्षीयमाणं प्रजावन्तं धनं अनुमन्यतां ) क्षीण न होनेवाळे प्रजा-युक्त धन प्राप्त करनेके लिये बनुमति देवे। (तस्य हेडसि वयं मा अपि भूम) उसके क्रोधमें हम क्षीण व हों। (अस्य सुमृद्धीके सुमती स्थाम ) इसके सुख बीर सुमतिमें हम रहें ॥ ३॥

भावार्थ- माज ही हमारी बुद्धि संस्कर्म करनेके किये बनुकूळ होते और बाग्नि बादिकी अनुकूळता हमें प्राप्त होते॥ । ॥ अनुकूछ मति होनेसे ही यह सब कार्य होता है, इसलिय हमारी अनुमतिसे ऐसे कार्य होवें, कि जो हमारा करवाण करनेवाले हों हम जो दान करते हैं वह सरकमेंमें लगें और हमें उत्तम संतान प्राप्त होते ॥ २ ॥

श्रीण न होनेवाला धन और उत्तम प्रजा प्राप्त होनेके लिये जैसा सत्कर्म करना चाहिये वैसा करनेमें हमारी मित अनु-कूछ होवे । अर्थात् सचा उत्तम सुख देनेवाछी सुमति हमारे पास होवे । और हम कभी क्रोधमें आकर सुमतिके विरुद्ध कार्य ल करें ॥ ३ ॥

यत्ते नामं सुहवं सुप्रणीतेऽतुंमते अतुंमतं सुदातुं ।

तेनां नो युक्तं पिपृहि विश्ववारे रुपि नी धेहि सुभगे सुवीरेम् ॥ ४॥

एमं युक्तमतुंमतिजेगाम सुक्षेत्रताये सुवीरताये सुजातम् ।

भुद्रा ह्य स्याः प्रमितिबृभ्व सेमं युक्तमंवतु देवगीपा ॥ ५॥

अतुंमितिः सर्विभिदं बंभूव यत्तिष्ठंति चरति यदं च विश्वमेजंति ।

तस्यांस्ते देवि सुमृतौ स्यामातुंमते अनु हि मंसंसे नः ॥ ६॥

अर्थ— दे ( खु-प्र-निते अनुभते ) उत्तम प्रकारसे छे जानेवाछी अनुमति! हे (विश्ववारे ) सबके द्वारा स्वीकार किए जाने योग्य! (यत् ते खुदानु सुहवं अनुमतं नाम ) जो तेरा उत्तम दानशीछ, उत्तम स्थागमय, अनुमतियुक्त यश है, (तेनः नः यशं पिपृहि ) उसते हमारे सरकर्मको पूर्ण कर। हे ( खुभगे ) सौभाग्यवाछी! (न खुवीरं र्राधे धेहि ) उत्तम वीरोंसे युक्त धन हमें दे ॥ ४ ॥

(इमं सुजातं यहं) इस प्रसिद्ध संकर्मके प्रति (अनुमतिः सुक्षेत्रतायै सुवीरतायै आजगाम) अनुमति उत्तम स्थान बनानेके लिये और उत्तम वीरता उत्तम होनेके लिये आई है। (अस्याः प्रमातिः भद्रा वभूव) इसकी श्रेष्ठ वृद्धि कल्याण करनेवाली हो गई है। (सा देवगोपा इमं यहं आअवतु) वह देवों द्वारा रक्षित हुई सुमति सब प्रकारसे इस संकर्मकी रक्षा करे॥ ५॥

(यत् तिष्ठति) जो स्थिर है, (यत् चरति) जो चलता है, (यत् च विश्वं एजति) जो सबको चला रहा है, (इदं सर्वे अनुमतिः बभूव) वह यह सब अनुमति ही है। हे (देवि) देवि! (तस्याः ते सुमतो स्याम) उस देश सुमतिमें हम रहें। हे (अनुमते) अनुमति! (नः हि अनुमंसते) हमें त् अनुमति देती रह ॥ ६॥

भावार्थ— उत्तम नीति और सुमितका ना नडा है भीर उसमें दान, त्याग भादि श्रेष्ठ गुण हैं। इन गुणोंसे युक्त हमारे सत्कर्भ हों और हमें वीरोंसे युक्त धन मिले ॥ ४॥

सुर्गासंद्र संस्कर्मके छिये हमारी अनुकूछमित होते, और उससे हमें उत्तम वीरख और उत्तम कार्यक्षेत्र प्राप्त हों। ऐसी जो सद्बुद्धि होती है वही कल्याण करती है। यह देवोंसे रक्षित होनेवाछी बुद्धि हमारे द्वारा चलाये संस्कर्मकी रक्षा करे ॥५॥

जो स्थिर और चर पदार्थ हैं और जो उनकी चाछक शक्ति है, यह सब अनुमतिसे ही बने हैं। यह अनुमति हमारे अनुक्छ रहे अर्थात् हमसे प्रतिकृष्ठ बर्ताव न करावे और हमें सदा सर्क्य करनेकी ही प्रेरणा करती रहे ॥ ६ ॥

## अनुमाते ।

### अनुमतिकी शक्ति

'भनुकूछ बुद्धि 'को ही 'मनुमित ' कहते हैं, जगत्में जो कुछ भी हो रहा है वह मनुकूछ मितिसे ही हो रहा है। चोर चोरी करता है वह भपनी मनुमितिसे करता है, योगी योगाभ्यास करता है वह भपनी मनुमितिसे ही करता है और देशभक्त स्वराज्ययुद्ध में सीमिलित होकर अपना सिर कटवाता है वह भी अपनी मनुमितिसे ही कटवाता है। तास्पर्य यह है कि, जो जो मनुष्य जो कुछ कार्य, बुरा या भका, दितकारी

या अहितकारी, देशोद्धारक या देशघातक करता है वह गण अपनी अनुमतिसे ही निश्चित करके करता है। इसलिये इस सुक्तमें कहा है—

यत् तिष्ठति, चरति, यत् उ च विश्वमेजति, इदं सर्वे अनुमतिः बसूव॥ (मं. ६)

'जो स्थिर है, जो खंचर ै, और जो सबको चलाता है, वह सब अनुमतिसे ही होता है।'यह मंत्र छोटे कार्यसे बहे विश्वस्थापक कार्यतक स्थापनेवाले तत्त्वको बता रहा है। जो स्थिर जगत्की व्यवस्था है, जो चर जगत्का प्रबंध है जोर जो इस सब स्थिरचर जगत्को चलाता है वह सब विश्वका कार्य परमेश्वर अपनी अनुमितिसे करता है। यह संपूर्ण जगत् जो चल रहा है वह परमेश्वरकी अनुमितिसे ही चल रहा है। यहां तक अनुमितिकी शक्ति है। इसी प्रकार मनुष्य भी जो अनुकूल या प्रतिकृत कार्य करते हैं वह सब अपनी अनुमितिसे ही करते हैं। मनुष्य बचयनसे मरनेतक जो करता है वह सबका सब अपनी अनुमितिसे ही करता है, इता अनुमितिका साम्राज्य सब जगत्में चल रहा है। इसी- लिये अपनी अनुमित अच्छे कार्योंके लिये ही होवे और तुरे कार्योंके लिये न होवे, ऐसी दक्षता धारण करना अत्यंत आवश्यक है। यह सूचना निम्नलिखित मंत्रभाग देते हैं—

देवेषु यहां अनुमन्यताम्। (मं. १)
अनुमते ! त्वं अनुमंससे, नः शं कृषि। (मं. २)
वयं तस्य हेडसि मा अपि भूम। (मं. ३)
सुमुडीके सुमतौ स्याम। (मं. ३)
सुदानु सुहवं अनुमतं नाम। (मं. ४)
सुवीरं रायं घेहि। (मं. ४)
सुमतौ स्याम। (मं. ६)

' देवोंमें चलनेवाले सत्कर्मके लिये अनुमति हो, अर्थात् राश्चसोंके चलाये घातक कार्यके लिये कदापि अनुमति न होवे। अनुमतिसे ही सब कार्य होते हैं, इसिलेगे ऐसे कार्योंके छिये अनुमति होवे कि, जिससे कल्याण हो। इस कभी क्रोधक लिये अपनी अनुमति न करें. किसीके क्रोधके लिये हम अनुकूल न हों। सबके सुख बढानेके कार्यों में और उत्तम बद्धिक कार्योंमें इमारी अनुकूलमति हो, अर्थात् दुःख बढाने-वाले किसी कार्यके लिये इम अपनी अनुमति न दें। जिसमें दान होता है और त्याग होता है, परोपकार जिसमें है ऐसे कार्योंके लिये जो अनुमति होती है, वही यश बढानेवाली होती है। अर्थात् जिसमें परोपकार नहीं, किसीका भला नहीं, बुराही बुरा है वैसे कार्योंको अनुमति देनेसे अकीर्तिही होती है। सदा अनुमति ऐसे ही कार्योंके लिये रखनी चाहिये कि, जो कार्य वीरतायुक्त वान बढानेवाले हों। भीरुता और नीच-तासे, धन कमानेके कार्योंके लिये कभी कोई अपनी अनुमति न दें। सारांश यह है कि, सुमितिके लिये हमारी अनुमित होते, और दुर्मतिके लिये कदापि अनुमति न होते ।"

इस स्कमं जो विशेष महत्त्वके उपदेश हैं वे ये हैं। अहा-मतिकी शक्ति बहुत बडी है, इसिक्षये उस अनुमतिको अध्ये

कार्यों में ही लगाना योग्य है, अन्यथा हानि होगी। इस विषयमें सबसे पहिली आज्ञा यह है—

नः अनुमतिः देवेषु यशं अद्य अनुमन्यताम्। ( मं. १ ) ' हमारी अनुमति देवोंमें चलाये जानेवाले सरकमैंके लिये आजहीं अनुमोदन देवे। 'यहां कलका वायदा नहीं, शुभ-कर्म आजही करना चाहिये, कलके लिये नहीं रखना चाहिये। जो सकर्म करना हो उसे आज हा ग्रुरू करना चाहिय। सत्कर्मका लक्षण यह है कि (देवेषु यश्रं) देवों में जो यज्ञ जैसे होता है, वह वैसे ही करनेके छिये अपनी अनुमति हो। देव कीनसा यज्ञ 🔤 रहे हैं यह दृष्टव्य है। जो दान देते हैं, प्रकाश देते हैं, परोपकार करते हैं वे देव हैं पृथिवी देवसा है वह सबको आधार देती है, जल देवता है वह सबको शांति-सख देनेके लिये आत्मसमर्पण करता है, अप्नि देवता है वह शीतपीडितोंको गर्मी देकर सुख पहुंचाता है, सूर्य देवता सबको जीवन और प्रकाश देता है, वायु सबका प्राण बनकर सबको आयु प्रदान कर रहा है, चन्द्रमा स्वयं कष्ट भोग कर भी दूसरोंको शान्ति देनेमें तत्पर रहता है, इसी प्रकार अन्यान्य देवता अहर्निश परीपकारमें छगे हुए हैं। यही देवताओं में होनेवाला परोपकारमय यज्ञ है। ऐसे शुभ कर्मीके लिये हमारी मति अनुकूल होवे । इन देवेभि-

वाशुषे हब्यवाहनः अग्निः भवताम् (मं. १)

" दानी पुरुषके लिये हच्यवाहक अग्नि आदर्श होवे।" अग्नि ही परोपकारका आदर्श है क्योंकि वह स्वयं जलता रहनेपर भी दूसरोंको सुख देनेक छिय प्रकाशित होता है, हिमपीडिलोंको गर्मी देता है और अपनी अर्ध्वगति कायम रखता है। हरएक अवस्थामें अपनी उच्च गति स्थिर रखनेके कार्यमें अग्निही एक श्रेष्ठ आदर्श है। (अझे: अर्ध्वज्वलनं ), 'वा दिशासे प्रकाशित होकर प्रगति करनेका आदर्श ' अभिही सबको देता है। हरएक अपनी बुद्धिमें यह आदर्श सदा रखे। और कोई मनुष्य अपनी गति दीनीदेशासे कदापि होने न दें। सूर्य भी अग्नि-रूप होनेके कारण सबसे उच्च स्थानपर रहता हुआ प्रकाशित होता रहता है। इसी प्रकार मनुष्य भी उचासे उप अवस्था प्राप्त करें और प्रकाशित हों। कभी नीच अवस्थामें पढकर दुः खी न हों, कभी अन्धकारके की चडमें न फंसें। किस कार्यके लिए अनुमति देनी उचित है ? इस विषयमें निम्नलिस्नित मन्त्रभाग देखिये-

अक्षीयमाणं प्रजावन्तं रियं अनुमन्यताम् । (मं. ३)
सुवीरं रियं (अनुमन्यतां )। (मं. ४)

"क्षीण न होनेवाला, प्रजायुक्त और वीरोंसे युक्त धन बढानेवाले जो जो श्रेष्ठ कर्म हों " उन कर्मोंको करनेकी अनु-मित होनी चाहिये। अर्थात् कोई ऐसे दुष्ट व्यसन जिनसें धनका नाश हो वैसे काम करनेमें कदापि अनुमित नहीं होनी चाहिये। मनुष्यको क्या वरना चाहिये, इस विषयमें निम्न-लिखित मन्त्रभाग मनन करने योग्य हैं—

#### सुक्षेत्रतायै सुवीरतायै अनुमतिः। (मं. ५)

"अपना प्रदेश उत्तम बने और उसमें वीरभाव बढे, इन दो कार्योंके लिय अपनी अनुमति देनी चाहिये। हरएक प्रकारका क्षेत्र (सु-क्षेत्र) उत्तमसे उत्तम क्षेत्र बने, हरएक ग्राम, नगर और प्रांत सुधरे, हरएक राष्ट्र सुधर कर सबसे श्रेष्ठ बने इस कार्यके लिये प्रयत्न होने चाहिये और जिनसे यह सुधार हो, ऐसे कार्य करनेके लिये अनुमति देनी चाहिये। जिससे स्थान हीन हो, जिससे देशका देश हीन हो, ऐसे किसी कार्यके लिए अनुमति नहीं देनी चाहिये। इसी प्रकार अपने देशमें, नगर और ग्राममें, घरघरमें और न्यक्ति न्यक्तिमें उत्तम वीरता उत्पन्न होने योग्य श्रेष्ठ कमों के लिये अपनी अनुमति देनी चाहिये। कभी ऐसा कोई कार्य नहीं करना चाहिये कि, जिससे अपने देशके किसी मनुष्यमें थोडी भी भीरुता उत्पन्न हो। 'अवीरताका ' का नाश करनेकी वेदमें आज्ञा स्पष्ट है।

सुमित हमेशा (देवगोपा) देवों द्वारा रक्षित हुई मित होती है अर्थात् जो दुर्मित होती है वह राक्षसों द्वारा रक्षित होती है। इसिल्ये अपनी मित राक्षसों के आधीन करना किसीको भी योग्य नहीं है। देवों द्वारा सुरक्षित हुई जो प्रमित और विशेष श्रेष्ठ बुद्धि होती है, वही 'भद्रा' अर्थात् सन्ना कल्याण करनेवाली होती है।

# अस्माकी उपासना

[२१(२२)]

(ऋषः- ब्रह्मा । देवता- आत्मा ।)

समेतु विश्वे वर्चसा पर्ति दिव एकी विभूरतिथिर्जनांनाम् । स पृष्यो नूर्वनमाविवांस्तं वर्तिनरतुं वावृत् एकुमित्पुरु

11 8 11

अर्थ— (विश्वे) तुम सब लोग (दिवः पतिं वचसा समेत ) प्रकाशलोकके स्वामी आत्माको स्तुतिके वच-नोंसे प्राप्त करो। वह (एकः जनानां विभूः अ-तिथिः) एक है, सब जनों अर्थात् प्राणियोंमें विभु है और उसकी आने-जानेकी तिथि निश्चित नहीं है। (सः पूर्व्यः) वह सबसे पूर्व ही विद्यमान है, वह (नूतनं आविवासत्) नूतन उत्पन्न शरीरोंमें भी बसता है। (तं एकं इत्) उस एकके प्रति (पुरु वर्तनः) बहुत प्रकारके मार्ग (अनुवासृते) पहुंचते हैं॥ १॥

भावार्थ— सब लोग इकट्टे हो कर प्रकाशके स्वामी आत्माकी अपने शब्दोंसे स्तुति करें। वह आत्मा एक है, और सब जनों तथा प्राणियोंके अन्दर विद्यमान है और उसकी आनेजानेकी तिथि निश्चित नहीं है। यदापि सबसे पूर्व वह विद्यमान था तथापि नूतनसे नूतन पदार्थमें भी वह रहता है। वह एकही है तथा अनेक प्रकारके मांग उसके पास पहुंचते हैं॥१॥

यह आतमा एक ही है अर्थात् संपूर्ण विश्वमें एक ही है। यही स्वर्ग किंवा प्रकाशल कका स्वामी है। इरएक मनुष्य इसके गुणोंका गान करे। यह अनेक उत्पन्न हुए पदार्थों से स्वामी (विभू:) विद्यमान है और (अतिथि:) इसके आने जाने की तिथि किसीको पता नहीं लगती, अथवा (अतिथि:) यह सतत प्रेरणा करता है, सतत गति दे रहा है, विश्वको सतत घुमा रहा है किंवा यह अतिथिवत् पूज्य है। यह सब जगत् (पूट्ये:) पूर्व भी था, यह कभी नहीं था ऐसा नहीं, यह पुराण पुरुष होता हुआ भी नूतन शरीरों में, नूतनसे नूतन पदार्थों में रहता है। सवैत्र व्याप्त होने के कारण यह किसी स्थान-पर नहीं ऐसी बात नहीं, इसलिये पुरावन और नूतन सभी पदार्थों में रहता है। वह आतमा यद्यपि एक है तथापि उसके पास

६ (अथर्व, सु. भा. कां. ७)

पहुंचनेके मार्ग अनेक हैं। मनुष्य किसी भी मार्गसे जाए अन्तमें उसी एककी याप्ति होती है। कोई मार्ग दूरका हो या कोई समीपका हो, परंतु प्रत्येक मार्ग वहांतक पहुंचता है इसमें संदेह नहीं है।

इस सूक्तका वर्णन परमात्माका और कुछ मर्यादास जीवात्माका भी है। परमात्माका क्षेत्र वडा और जीवात्माका छोटा है और इस रीतिसे क्षेत्रोंकी न्यूनाधिक मर्यादासे यह एकड़ी वर्णन दोनोंका हो सकता है। जीवात्मापरक 'क्षितिथि ' शब्द 'अनिश्चित तिथिवाला ' इस अर्थमें होगा, और परमात्मापरक अर्थ होनेपर 'गतिमान् ' इस अर्थमें होगा।

#### आस्माका मकाश

### [ 47 ( 23 ) ]

( ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- मन्त्रोक्ता, ब्रधः । )

अयं सहस्रमा नौ हुशे कंबीनां मतिज्योतिविधमिणि।

11 9 11

ब्रधः सुमीची रुषसः समैरयन् ।

अरेपसः सर्चेतसः स्वसंरे मन्युमत्तंमाश्चिते गोः

11 7 11

अर्थ— (अयं ) यह परमातमा ( वि-धर्मणि ) विरुद्ध अथवा विविध धर्मवाले पदार्थीकी संकीर्णतामें ( नः कवीनां सहस्त्रं दशे ) हमारे ज्ञानियोंक इजारों प्रकारके दर्शनके लिये ( मातिः ज्योतिः आ ) उत्तम बुद्धि और ज्योति-रूप होता है ॥ १ ॥

वह (ब्रध्नः) बडा आत्मारूपी सूर्य (समीचीः अरेपसः) उत्तम रीतिसे चळनेवाळी, निर्दोष (सचेतसः मन्युमत्तमाः) ज्ञान देनेवाळी, उत्साह बढानेवाळी (उपसः) उवःकाळकी किरणोंको (गोः स्वसरे चिते) इंदियोंक स्वसंचारके मार्गको वतळानेके कार्यमें (समैर्यन्) प्रेरित करता है ॥ २॥

भावार्थ— विरुद्ध गुण धर्मवाले पदार्थोंमें व्यापनेवाला एक परमात्मा है। वह ज्ञानियोंको उत्तम मार्ग हजारों शिति-योंसे बताता है और उनको उत्तम बुद्धि तथा ज्योति देता है॥ १॥

यह प्रमान्मा एक बड़ा सूर्य ही है, उसकी ज्ञान देनेवाली किरण अत्यंत निर्मल, उत्साह बढ़ानेवाली, प्रकाश देने-बाली, हमारे इंद्रियोंको संचारका सार्ग बतानेवाली हैं, अर्थात् उनसे शक्ति प्राप्त करके हमारी इंद्रियां कार्य करती हैं ॥ २ ॥ इस सूक्तमें जगत्का भी वर्णन है और उसमें ज्यापनेवाले प्रमात्माका भी वर्णन है और उसकी उपासना करनेवाले

भक्तोंका भी वर्णन है।

जगत्का वर्णन करनेवाला शब्द यह है— (विधर्माण) विरुद्ध गुणधर्मवाला जगत् है, इसमें अग्नि उष्ण है और जल शीत है, पृथ्वी स्थिर है और वायु चंचल है, पृथ्वी आदि पदार्थ सावयव हैं तो आकाश निरवयव है। ऐसे विरुद्ध गुणधर्मवाले पदार्थों में एक रस व्यापनेवाली यह आत्मा है। विरुद्ध गुणधर्मवाले पदार्थों की संगतिमें सदा रहनेपर भी इसके गुणधर्में बें अदल बदल नहीं होता। इसी प्रकार विरुद्ध गुणधर्मवाले लोगों को अपने पास रखकर स्वयं उनके दुर्गुणों से दूर रखकर अपने गुमगुणों से उनको प्रेरित करना चाहिये।

जिस प्रकार परमात्मा सबको (मितिः जयोतिः) सद्बुद्धि और प्रकाश देता है, उसी प्रकार अपने पास जो ज्ञान हो वह अन्योंको देना और अपने पास जितना प्रकाश हो उतना अधरेमें चळनेवाले दूसरे लोगोंको दिखलाना चाहिये।

वह परमात्मा बड़ा है, उसकी किरणें निर्दोष हैं, वह मल्हीन है, वह उत्साह देनेवाला है; इसी प्रकार मजुष्योंको उचित है कि, वे उच्च बनें, निर्दोष बनें, ग्रुह और पवित्र बनें, उत्साही बनें और दूसरोंको उच्च, निर्दोष, ग्रुह, पवित्र और उत्साही बनावें। इस प्रकार आत्माके गुणोंका विचार करके वे गुण अपनेमें बढ़ाने चाहिये।

# विपत्तिको हटाना

[ २३ ( २४ ) ]

(ऋषि:- यमः । देवता- दुःस्वप्ननाशनः ।)

दौष्वं पन्यं दौजीवित्यं रक्षां अम्ब्रमिराय्याः । दुर्णा<u>स्रीः</u> सबी दुर्वाच्रता अस्मन्नांशयामसि

11 8 11

अर्थ— (दीष्वप्नयं) दुष्ट स्वप्नोंका आना, (दीर्जीवित्यं) दुः खमय जीवन (रक्षः) हिंसकोंका उपद्रव, अन्भवं) अभृति, दिहता, (अराय्यः) विपत्तिके कष्ट, (दुर्नाम्नीः) ब्रेरे नामोंका उचार करना, (सर्वाः दुर्वाचः) सब प्रकारके दुष्ट भाषण (ताः अस्मत् नारायामिस ) उन सबको हम अपने स्थानसे नष्ट करते हैं ॥ १॥

भावार्थ- बुरे स्वप्न, कष्टका जीवन, हिंसकोंका उपद्रव, विपत्ति, दारिद्य, दुष्टभाषण, गालियाँ देना भादि जो जो बुराईयां हममें हैं, उनको हम दूर करते हैं ॥ १ ॥

विपत्तियां अनेक प्रकारकी हैं, उनमें कुछ विपत्तियों की गणना इस स्थानपर की है। बुरे स्वप्न आना आदि विपत्ति तथा दुःखपूर्ण जीवनका अनुभव होना, ये विपत्तियां आरोग्य न रहनेसे होती हैं। आरोग्य उत्तम रीतिसे रखनेके लिये व्यायाम, योगासनोंका अनुष्ठान, यमनियमपालन, प्राणायाम, योग्य आहारविहार आदि उपाय हैं। इनके योग्य रीतिसे करनेसे ये दो विपत्तियां दूर होती हैं। हिंसकोंका उपद्वव दूर करनेके लिये अपना बचाव कर सकते हैं। (अ—भवं) अभूति और कार्यमें उस शक्तिको लगाना चाहिये। इससे राक्षसोंक आक्रमणसे हम अपना बचाव कर सकते हैं। (अ—भवं) अभूति और (अ—राय्यः) निधनता ये दो आधिक आपत्तियां उद्योगवृद्धि करने और बेकारी दूर करनेसे दूर होती हैं। मनुष्य आलसी क रहे, कुछ न कुछ उत्पादक काम धंदा करे और अपनी धन संपत्ति सुयोग्य उपायसे बढावे। इस प्रकार उद्योगवृद्धि करनेसे ये आर्थिक आपत्तियां दूर हो जाती हैं। गाली देना, बुरा भाषण करना, बुरे शब्द उच्चारण करना आदि जो आपत्तियां हैं, उनको दूर करनेके लिये अपनी वाणीकी शुद्धि करनी चाहिये। अप शब्दोंका उच्चार न करनेसे कुछ दिनोंके पश्चान ये शब्द द्वाणीसे स्वयं दूर हो जाते हैं। इस प्रकार आरमशुद्धि करनेका मार्ग इस सूक्तने बताया है।

#### क्रजायाहर

[ २४ ( २५ ) ]

(ऋषः- ब्रह्मा । देवता- सविता ।)

यत्र इन्द्रो अर्खन्दद्विप्तविश्वे देश मुरुतो यत्स्वकीः । तद्रमभ्ये स्विता सत्यर्धमी प्रजापित्रसुम्विनि यंच्छात्

11 8 11

अर्थ— (यत्) जो (इन्द्रः, आग्नेः, विश्वे देवाः) इन्द्र, अग्नि, विश्वेदेव, (स्वर्काः मरुत्) उत्तम तेजस्वी मरुत् इनमेंसे प्रत्येकने (नः अखनत् ) हमारे लिये खोदा है (तत् ) उस पदार्थको (सत्यधर्मा प्रजापितः अनुमितः सिविता) सत्य धर्मवाला प्रजापालक अनुमित रखनेवाला सिविता (नियच्छात् ) देवे ॥ १ ॥

हम सब प्राणिमात्रके लिये विद्युत्, अग्नि, पृथिवी आदि सब देव तथा विविध प्रकारके वायु जो लाभ देते हैं, वह लाभ हमें सूर्यसे प्राप्त होता है, परंतु उससे योग्य रीतिसे लाभ प्राप्त करना चाहिये। क्योंकि सचा प्रजापालक यही सूर्य है।



# ह्यापक और श्रेष्ट देव

[२५ (२६)]

(ऋषि:- मेघातिथिः। देवता- सविता।)

ययोरोजंसा स्कमिता रजांसि यो बीर्ये∫र्वारतंमा शविष्ठा । यौ पत्येते अप्रतीतौ सहोभिविष्णुं यगन्यरुणं पूर्वहृतिः यस्येदं प्रदिशि यद्विशीचंते प्र चानंति वि च चष्टे शचीमिः।

11 8 11

पुरा देवस्य धर्मणा सहोभिनिंष्णुमगुन्वरुणं पूर्वहूंतिः

11 7 11

अर्थ — ( ययोः ओजसा ) जिन दोनोंके बलसे ( रजांसि स्कभिता ) लोक लोकान्तर स्थिर हुए हैं, ( यौ वीयें: शिवष्ठा वीरतमा ) जो दो अपने पराक्रमोंसे बलवान् और अत्यंत शूर हैं, (यौ सहोभिः अप्रतीतौ प्रत्येते ) जो अपने बलोंसे पीछे न हटते हुए आगे बढते हैं। उन दोनों ( विष्णुं वरुणं ) विष्णु अर्थात् व्यापक देवके अति और वरुण अर्थात् श्रेष्ठ देवके प्रति (पूर्वहृतिः अगन् ) सबसे ग्रथम प्रार्थना करता हुआ प्राप्त होता हूं ॥ १ ॥

( यस्य प्रदिशि ) जिसकी दिशा उपदिशाओं में ( इदं यत् विरोचते ) यह जो प्रकाशित होता है (प्र अनित च ) और उत्तम रीतिसे प्राण धारण करता है, ( देवस्य घर्मणा सहोभिः ) इस देवके धर्म और बलोंसे ( शचीिभः विचण्टे च ) तथा शक्तियोंसे देखता है, उस ( विष्णुं वरुणं च पूर्वहृतिः अगन् ) न्यापक और श्रेष्ठ देवको सबसे

प्रथम प्रार्थना करनेवाला होकर प्राप्त करता हूं ॥ २ ॥

भावार्थ — जिसने अपने बलसे इस त्रिलोकीको अपने स्थानमें स्थिर किया है, जो अपनी विविध शक्तियोंसे अत्यंत बलवान् और पराक्रमी हुआ है, जो कभी पीछे नहीं हुटता परंतु आगे बढता है, उस ज्यापक और श्रेष्ठ देवकी मैं सबसे प्रथम प्रार्थना करता हूं, क्योंकि वह सबसे श्रेष्ठ देव है।। १ ॥

जिसकी शक्तिसे दिशा और उपदिशाओं से सर्वत्र प्रकाश फैल रहा है, जिसकी जीवनशक्तिसे सब प्राणीमात्र प्राण धारण करते हैं, जिस देवके निज धर्मसे और बलोंसे सब प्राणी देखते और अनुभव करते हैं उस व्यापक और श्रेष्ठ देवकी मैं

सबसे प्रथम प्रार्थना करता हूं क्योंकि वह सबसे वरिष्ठ देव है ॥ २ ॥

यह सूक्त स्पष्ट है अतः इसकी व्याख्या करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। इस स्कमें प्रथम मंत्रमें दो देव भिष भिन्न हैं ऐसा मानकर वर्णन किया है, परंतु दूसरे दी मंत्रमें उन दोनोंको एक माना है और एकव्चनी प्रयोग हुआ है। इससे ' विष्णु और वरुण' इन दो शब्दोंसे एक अभिन्न देवताका ही वर्णन अभीष्ट है ऐसा दीखता है।

# सर्वेह्यापक ईश्वर

[२६ (२७)] (ऋषः-मेधातिथिः। देवता- विष्णुः।)

विष्णोर्नु कं प्रा वीचं वीर्याणि यः पार्थिवानि विमुमे रजांसि । यो अस्कमायदुत्तरं सधस्यं विचक्रमाणस्त्रेष्ठोरुंगायः

11 8 11

अर्थ- (यः पार्थिवानि रजांसि विममे ) जो पृथ्वीपरके लोकोंको विशेष रीतिसे निर्माण करता है। (यः उरु-गायः ) जो बहुत प्रकार प्रशंसित होता हुआ (त्रेधा विचक्रमाणः ) तीन प्रकारसे पराक्रम करता हुआ। (उत्तरं सधस्थं अस्क भायत् ) उच्चतर स्वर्गीय प्रकाशस्थानको स्थिर करता है ऐसे उस (विष्णोः विधिणि) सर्वेष्यापक ईश्वरके पराक्रमोंका (कं प्रावोचें नु) सुख बढानेवाला वर्णन में करता हूं॥ १॥

भावार्थ-- सर्वव्यापक परमेश्वरके पराक्रम बहुत हैं। जो अपना सुख बढ़ाना चाहते हैं व उनका वर्णन करें, उनका गायन करें। उसी परमेश्वरने सब पार्थिव पदार्थीका विशेष कुशलतासे निर्माण किया है। इसीलिये उसकी सर्वत्र बहुत प्रशंसा होनी है। वह तीनों लोकोंमें तीन प्रकारका पराक्रम करता है और उसीने सबसे ऊपरका चुलोक बिना किसी भाघारके स्थिर किया हुआ है ॥ १ ॥

| प्र तदिष्णुं: स्तवते <u>बीर्याणि मृगो न भीमः कंचरो गिरिष्ठाः</u> |         |
|------------------------------------------------------------------|---------|
| पुरावतु आ जंगम्यात्परंस्याः                                      | 11 9 11 |
| यस्योरुषु त्रिषु विक्रमणेष्वधिक्षयन्ति सुवनानि विश्वा ।          |         |
| उरु वि <u>ष्णों</u> वि क्रमस <u>्वो</u> रु क्षयाय नस्क्रिष ।     |         |
| घृतं घृतयोने पिब प्रप्नं युज्ञपंति तिर                           | 11 3 11 |
| इदं विष्णुवि चंक्रमे ब्रेधा नि दंधे पुदा । समृद्धमस्य पांसुरे    | 11811   |
| त्रीणि पदा वि चेकमे विष्णुंगीया अदाभ्यः । इतो धर्मीणि धारयंन्    | 11411   |
| विष्णोः कभीणि पश्यत् यती ब्रुतानि पस्पश्चे । इद्रंख युज्यः सर्वा | गाङ्गा  |

अर्थ— (तत् वीर्याणि) उस पराक्रमके कारण (विष्णुः स्तवते)वदी व्यापक ईश्वर प्रशंसित होता है। वह (भीमः सृगः न) भयानक सिंदके समान (कु-चरः गिरि-ष्ठः) पृथ्वीपर सर्वत्र संचार करनेवाला और गिरि गुहाओं सें रहनेवाला है। वह (परस्थाः परावतः) दूरसे दूरके प्रदेशसे (आजगम्यात्) समीप भाता है॥ २॥

(यस्य उरुषु त्रिषु विक्रमणेषु) जिसके विशाल तीन विक्रमोंमें (विश्वा भुवनानि अधि क्षियन्ति) सब भुवन रहते हैं वह तू है (विष्णो, उरु विक्रमस्व) न्यापक देव! विशेष विक्रम कर। (नः क्षयाय उरु रूधि) हमारे निवासके लिये विस्तृत स्थान दे। हे (घृतयोने, घृतं पिब) रसको उत्पक्ष करनेवाले! रसका पान कर सौर (यझ-पति प्र प्र तिर) यज्ञकर्ताको दुःखसे पार करा॥ ३॥

(विष्णुः इदं विचक्रमे ) न्यापक देव इस जगत्में विक्रम कर रहा है, उसने (पदा त्रेधा निद्धे ) अपने पांवसे तीन प्रकारसे पद रखा है। (अस्य पांसुरे समृद्धं ) इसका जो पांव बीचके लोकमें है वह गुप्त हैं॥ ४॥

(अदाभ्यः गोपा विष्णुः) न दबनेवाला, पालक और न्यापक देव (त्रीणि पदा विचक्रमे ) तीन पावोंको इस जगत्में रखता है और (इतः धर्माणि धारयन् ) वहांसे सब धर्मीका धारण करता है ॥ ५॥

(विष्णोः कर्माणि पश्यत ) न्यापक देवके ये कार्य देखो । (यतः व्रतानि परुपशे ) जहांसे सब गुणधर्मीको दह देखता है । (इन्द्रस्य युज्यः सखा ) वह जीवातमाका योग्य मित्र है ॥ ६ ॥

भावार्थ— इस परमेश्वरका गुणसंकीर्तन करनेसे उसके पराक्रमोंका ज्ञान प्राप्त होता है और उससे उसका महत्त्व अनुभव करना सुगम होता है। जैसे सिंह गिरिकंदराओंमें संचार करता है, और भूमिपर घूमता है, उसी प्रकार यह भी हृदयगुफामें संचार करता है,और इस लोकको ज्यास करता है। वह दूरसे दूर रहनेपर भी भक्ति करनेपर समीपसे समीप का जाता है ॥२॥

पृथ्वी अन्तरिक्ष और धुलोक इन तीनों लोकोंमें इस ईश्वरके तीन पराक्रम दिखाई देते हैं। उन पराक्रमोंसे ही इन तीन लोकोंका अस्तित्व है। इसलिये उस प्रमुकी विशेष प्रार्थना करते हैं कि वह हमें उत्तम और विस्तृत स्थान कार्य करनेके लिये अर्थण करे। हे प्रभो ! यजमान जो सत्कर्म करता है उसका रस प्रहण करके यजमानको इस दुःखसागरसे पार कर ॥ ३॥

व्यापक देवका कार्य इस त्रिलोकीमें देख, उसने अपने तीन पांव लोकोंमें रखकर वहांका कार्य किया है। पृथ्वीपर उसका कार्य दिखाई देता है, चुलोकमें भी वैसा ही अनुभवमें आता है। परंतु मध्यस्थानीय अन्तरिक्ष लोकमें उसका जो कार्य हो रहा है वह दिखाई नहीं देता ॥ ४॥

यह व्यापक देव किसीसे भी न दबनेवाला और सबकी रक्षा करनेवाला है। इन तीनों लोकोंमें अपने तीन पांव रखता है और वहांका सब कार्य करता है। यहींसे उसके सब गुणधर्म प्रबट होते हैं॥ ५॥

हे लोगो ! इस सर्वन्यापक ईश्वरके ये चमत्कार देखो । जिसके प्रभावसे उसके सब वत यथायोग्य शितिसे चल रहे हैं। इरएक जीवका यह परमेश्वर एक उत्तम मिश्र है ॥ ६ ॥ तहिष्णीः पर्मं पदं सदां पश्यन्ति सूरयः । दिवी त चश्चरातंतम् ॥ ७॥ दिवी विष्ण उत्त वां पृथिच्या महो विष्ण उरोर्न्तिक्षात् । इस्तौ पृणस्य बहुभिर्वसच्यैराप्रयंच्छ दक्षिणादोत सच्यात् ॥ ८॥

अर्थ — मनुष्य (दिवि आततं चक्षुः इव ) जैसे युलाकमें फैले हुए चक्षुरूपी सूर्यको प्रत्यक्ष देखते हैं, उसी प्रकार उस (विष्णोः तत् परमं पदं ) न्यापक देवके उस परम स्थानको (सूरयः सदा पर्यन्ति ) ज्ञानी जन सदा देखते हैं॥ ७॥

हैं (विष्णों) न्यापक देव ! (दिवः उत पृथिन्याः) शुलोक और पृथिनीसे तथा (महः उरोः अन्तरिक्षात्) बडे विस्तृत अन्तरिक्षसे (बहुभिः वसन्यैः हस्तौ पृणस्व) बहुत धनोंसे अपने दोनों हाथ भर ले और (दक्षिणात् उत सन्यात्) दांथे तथा बार्ये हाथोंसे हमें (आ प्रयच्छ) प्रदान कर ॥ ८॥

भावार्थ — जिस प्रकार बुळोकमें सूर्यको सब छोग देखते हैं, उसी प्रकार ज्ञानी छोग सदा उसको देखते हैं। अर्थात् वह ईश्वर इस प्रकार उनको प्रस्थक्ष होता है॥ ७॥

हें सर्वेच्यापक प्रभो ! पृथ्वी, अन्तरिक्ष कौर युक्तोकमेंसे बहुत धन त् अपने हाथमें केकर अपने दोनों हाथोंसे उस धनको हमें प्रदान कर ॥ ८॥

इस युक्तमें सर्वेव्यापक ईश्वरका वर्णन है। तीनों लोकोंमें जो विलक्षण चमत्कार दिखाई देते हैं, वे सब उसीकी शक्तिसे हो रहे हैं। उसीने ये तीनों लोक रचे, उसीने इनको धारण किया मौर वहीं यहांका सब चमत्कार कर रहा है। यह सर्व-स्थापक होनेपर भी साधारण लोगोंको वह प्रहास दिखाई नहीं देता। परन्तु ज्ञानी लोगोंको वह वैसा ही प्रत्यक्ष दिखाई देता है कि जैसे दो पहरका सूर्य आकाशमें प्रत्यक्ष दिखाई देता है।

### मातृभाषा

[ २७ ) २८ ) ]

(ऋषः- मेघातिथिः । देवता- इडा (मंत्रोक्ता)।)

इड़ैवासाँ अनु वस्तां व्रतेन यस्योः पदे पुनते देवयन्तेः । घृतपदी कक्षेत्री सोमेपृष्ठोपं यज्ञमंस्थित वैश्वदेवी

11 9 11

अर्थ— (इडा एव व्रतेन अस्मान् अनुवस्तां ) मातृभाषा ही नियमसे हमारे पास अनुकूछतासे रहे, (यस्याः एदं देवयन्तः पुनते ) जिसके पदपदमें देवताके समान आचरण करनेवाले पवित्र होते हैं। (घृतपदी) स्नेहयुक्त पदवाली, (शक्ति) सामर्थवती, (सोमपृष्ठा) कलानिधि जिसके पीछे होता है, ऐसी (विश्वदेवी) सब देवोंका वर्णन करनेवाली वाणी (यहां उप अस्थित) यहाके समीप स्थिर होते ॥ ॥

मातृभाषासे इम कभी पराङ्मुख न हों, अनुकृत्यासे मातृभाषाका उपयोग करनेकी अवस्थामें हम सदा रहें । देवता वननेकी इच्छा करनेवाले लड़जन इस मातृभाषाके पदपदके उच्चारणके समय अपनी पितत्रता होनेका अनुभव करने हैं । अर्थात् मातृभाषाको छोड़कर किसी अन्यभाषाका उच्चारण करनेकी आवश्यकता हो और उतने प्रमाणसे मातृभाषाका प्रति-वंध होने लगे, तो वे समझते हैं कि पदपद्में अपवित्रता हो रही है। क्योंकि मातृभाषाका हरएक पद उच्चारण करनेवालेके रक्तके साथ संबंध रखता है। मातृभाषाके शब्दोंमें (घृत-पदी) घी भरा रहता है अर्थात् एक प्रकारका तेजस्वी स्नेहरस रहता है, जिसके जाग मातृभाषाका शब्दोच्चार अन्यःकरणपर एक विख्श्यण भाव उत्पन्न करता है। मातृभाषा (शक्तरी)

शिक्तमती भी होती है। परकीय भाषाका न्याख्यान श्रवण करनेसे सब इषस्थित खीपुरुषोंपर वैसी शक्तिका प्रभाव नहीं जम सकता, वैसा मानुभाषाका न्याख्यान शक्ति प्रदान कर सकता है। मानुभाषाके पीछे (सोमकलानिधि) कड़ाओंकी निधि रहती है। सब हुनर इसके साथ रहते हैं इस कारण इसकी शक्ति बहुत ही बढ़ जाती है। यह (बैश्व+देवी= विश्व देवाः) सब देवोंको स्थान देनेवाली होती है अर्थात् पृथ्वी, आए, तेज, वायु, सूर्य, चन्द्र, विद्युत् आदि देवोंका गुण वर्णन-वैज्ञानिक पदार्थ विज्ञान- इस भाषामें रहनेसे मानों इसमें देवता रहती हैं। ऐसी देवी बलसे युक्त मानुभाषा इरएक सत्कर्ममें प्रयुक्त होते। कभी अन्य भाषाके शब्द मानुभाषा बोलनेके समय प्रयुक्त न किये जायें। इस प्रकार इस सक्तका एक एक शब्द मानुभाषाका गौरव वर्णन कर रहा है।

#### कल्याप

[ २८ ( २९ ) ]

(ऋषः- मेधातिथिः । देवता- वेदः ।)

बुदः स्वस्तिर्द्धेषणः स्वस्तिः पर्श्चवेदिः पर्श्चनैः स्वस्ति । हुनि कृती यज्ञिया यज्ञकामास्ते देवासी यज्ञमिमं जुपन्ताम्

11 8 11

अर्थ— ( वेदः स्वस्ति ) ज्ञान कल्याण करनेवाला है। ( दु-घणः स्वस्ति ) लकडी काटनेकी कुल्हाडी कल्याण करनेवाली है। (पर्शुः ) परशु कल्याण करनेवाला है। (वेदिः ) यज्ञकी वेदि कल्याण करती है। (नः परशुः स्वस्ति ) हमारा शक्ष कल्याण करनेवाला (हविष्कृतः याज्ञियाः यज्ञकामाः ) हिव बनानेवाले, प्रजनीय और यज्ञ करनेकी इच्छा करनेवाले ( ते देवासः ) वे याजक ( इमं यज्ञं जुपन्तां ) इस यज्ञका प्रेमसे सेवन करें॥ १॥

ज्ञान, बढईके हथियार, लकडी तोडनेके कुल्हाडे, घास कारनेका हंसिया, समिधा तैय्यार करनेका फरसा, वेदी, हित, हित तैय्यार करनेवाले लोग, यज्ञ करनेवाले, यज्ञकी इच्छा करनेवाले ये सब कल्याण करनेवाले हैं। इसिलये इनके विषयमें उचित श्रद्धा धारण करनी चाहिये।

# दो देशोंका सहवास

[ २९ ( २० ) ]

( ऋषि:- मेधातिथिः । देवता- अंग्राविष्णू ।)

अप्राविष्णु महि तडीं महित्वं पाथी घृतस्य गुह्यस्य नामं। दमेदमे सप्त रत्ना दर्धानी प्रति वां जिह्वा घृतमा चेरण्यात

11 7 11

अर्थ — हे (अग्नाविष्णू) अग्नि और विष्णु! (वां तत् महि महित्वं नाम) तुम दोनोंका वह बडा महत्त्वपूर्ण यश है, जो तुम दोनों (गुह्यस्य घृतस्य पाथः) गुह्य घृतका पान करते हो। तथा (दमेदमे सह रत्ना दधानी) प्रत्येक घरमें सात रत्नोंको धारण करते हो और (वां जिह्वा घृतं प्रति आ चरण्यात्) तुम दोनोंको जिह्वा प्रत्येक यश्चमें उस रसको प्राप्त करती है॥ १॥

भावार्थ — अग्नि और विष्णु ये दो देव एक स्थानमें रहते हैं, उन दोनोंकी बडी भारी महिमा है। वे दोनों गुप्त रीतिसे गुहामें बैठकर शीका भक्षण करते हैं, प्रत्येक घरमें साल रहनोंको स्थापित करते हैं और अपनी जिह्नासे गृह्य घीका स्वाद लेते हैं ॥ १॥

#### अर्याविष्णु मिह धार्म प्रियं वा विथा घृतस्य गुह्यां जुषाणी। दमेदमे सुष्टुत्या वांवृधानी प्रति वां जिह्वा घृतमुर्चरण्यात्

11 7 11

अर्थ — है (अग्नाविष्णु) अपि और विष्णु! (वां धाम महि प्रियं) आपका स्थान बढा प्रिय है। उसको ( घृतस्य गृह्या जुषाणों वीथः) घीके गृह्य रसका सेवन करते हुए प्राप्त करते हो। (दमे दमे सुष्टुत्या वावृधानों) प्रत्येक घरमें उत्तम स्तुतिसे वृद्धिको प्राप्त होते हुए (वां जिह्ना घृतं प्रांत उत् चरण्यात्) तुम दोनोंकी जिह्ना उस घृतको प्राप्त करती है। २॥

भावार्थ — इन दोनोंका एक ही बड़ा भारी प्रिय स्थान है। ये दोनों घीके गुह्य रसका स्वाद लेते हैं। इरएक घरमें स्तुतिसे बढ़ते हैं और गुह्य घीके पास ही इनकी जिह्ना पहुंचती है।। २॥

#### दो देवोंका सहवास

इस स्कर्मे एक स्थानमें रहनेवाले दो देवोंका वर्णन है। एक अग्नि और दूसरा विष्णु है। 'विष्णु 'शब्द द्वारा सर्वे व्यापक परमेश्वरका वर्णन इसके पूर्वके २६ वें सूक्तमें हो चुका है। 'विष्णु ' शब्दका दूसरा अर्थ 'सूर्य 'है, सूर्य भी चहुत ही बडा है और इस प्रदमालाका आधार तथा कर्ता-धर्ता है उसकी अपेक्षा अग्नि बहुतही अल्प और छोटी है। सूर्यके साथ इमारे अग्निकी तुलना की जाय, तो दावानलके साथ चिनगारीकी ही कल्पना हो सकती है। अग्नि उत्पन्न होती है, अर्थात् इसका जन्म होता है यह बात हम देखते हैं, जन्मके बाद वह कुछ समय जलती रहती है और पश्चात् बुझ जाती है। ठीक यही बात जीवारमाके जन्म होने, उसकी भायुसमाप्तितक जीवित रहने और पश्चात् सरनेके साथ तुलना करके देखिये, तो पता लग जायगा। यदि यहां 'विष्णु ' शब्द द्वारा सर्वज्यापक परमात्माका ग्रहण किया जावे, तो ' अग्नि ' शब्दसे छोटे जीवात्माका ग्रहण किया जा सकता हैं। उत्पन्न होना, जीवित रहना और बुझ जाना ये तीनों बातें जैसी अभिमें हैं वैसी ही जीवात्मामें हैं और उसके साथ सदा रहनेवाला विश्वव्याएक परमात्मा 🔭 । यही बात वेदमें अन्यत्र भी कही है-

#### द्मा सुएर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते ॥

'दो सुंदर पंखवाले पक्षी साथ साथ रहते हैं, परस्पर मित्र हैं, ये दोनों एक ही वृक्षपर रहते हैं।' (ऋ० १।१६४।२०)

यह जो दो पक्षी कहे हैं, उनमेंसे एक जीवात्मा है और दूसरा परमात्मा है। इसी प्रकार साथ रहनेवाले दो देव, एक ब्रिप्त और दूसरा सूर्य, ब्रथवा एक जीवात्मा और दूसरा परमातमा है। यहां अभिका जीवारमाके किन गुणोंके साथ साधर्म्य है वह उत्पर कहा है। देहके साथ वारंवार संबंधित होनेके कारण पूर्वोक्त तीनों धर्म जीवारमाके उत्पर आरोपित होते हैं, क्योंकि जीवारमा तो न जन्मता है और न मरता है। शरीरके ये धर्म उसपर छगाये जाते हैं। ये दोनों---

दमे दमे सप्त रत्ना दधानी (मं०१)

'वर वरमें सात रत्नोंको धारण करते हैं। 'ये सात रत्न यहां प्रत्येक जीवात्माके प्रत्येक घरमें हैं। पांच झानेंद्रियाँ और मन तथा बुद्धि ये सात रत्न हैं, इसीसे साधारणतः सब प्राणी और विशेषतः मजुष्य सुशोभित होते हैं। इनमें रमणीयता है, ये मजुष्यके आभूषण हैं अतः ये रत्न ही हैं। जो जेवरोंमें पहने जाते हैं वे वस्तुतः रत्न नहीं हैं; आत्माके इन सात रत्नोंके ठीक रहने पर ही जेवर और भूषण शरीरको शोभा देते हैं, अन्यथा जेवरोंसे कोई शोभा नहीं होती। यजुनेंदमें कहा है—

सप्त ऋषयः प्रातिहिताः शरीरे, सप्त रक्षन्ति सदमप्रमादम्।

सप्तापः स्वपतो लोकमीयुः (यज् ३४।५५)
'प्रत्येक शर्रारमें सात ऋषि हैं, ये सात इस सभास्थानकी
अर्थात् शरीरकी प्रमाद न करते हुए रक्षा करते हैं, ये सात
निद्यां सोनेवाले इस जीवातमाके लोकमें जाती हैं ' इत्यादि
वर्णन भी इन्हीं इंद्रियोंका ही वर्णन है, सात रत्न, सात ऋषि,
सात रक्षक, सात जलप्रवाह इत्यादि वर्णन इन्हीं जीवातमाकी
सम शक्तियोंका है। जबतक यह जीवातमारूपी अग्नि इस
शरीररूपी हवन कुण्डमें जलसा रहता है तवतक ये सात
रत्न भी रहते हैं, जब यह बुझ जाता है, तब ये रत्न भी
शोभा देना बंद कर तेते हैं। ये दोनों अग्नियां—

गुह्यस्य घृतस्य पाथः। ( मं १ ) घृतस्य गुह्या जुषाणौ वीथः। ( मं २ ) वां जिह्या घृतं प्रति आ ( उत् ) चरण्यात्। ( मं॰ १-२ )

'गुद्धा धी पीते हैं। इनकी जिद्धा इस धीकी कोर जाती है। 'यह गुद्धा घृत कीनसा है ? यह एक विचारणीय प्रश्न है। गुद्धामें जो होता है वह 'गुद्धा कहलाता है। यहां 'गुद्धा शब्दसे 'खुद्धि ' अथवा 'अन्तः करण ' विवक्षित है। इसमें जो इंद्रियरूपी गीसे निचोडे हुए दूधका बनाया हुआ धी होता है, वह गुद्धा किंवा गुप्त धी है। यह धी इस खुद्धिमें अथवा हदयकंदरामें रखा हुआ होता है और इसका य गुप्त रीतिसे सेवन करते हैं। यह बात अब पाठकोंको विदित होगई होगी, कि इस रूपकका क्या तास्पर्य है।

वां माहि प्रियं धाम। (मं०२) 'इनका स्थान वडा है और प्रिय है। 'क्यों कि यहां प्रेम गा। रहता है। सबको यह प्यारा है। सब इसकी ही
प्राप्तिके लिये यत्न करते हैं। ऐसा इनका स्थान है। तथा-

दमेदमे सुष्टुत्या वावृधानौ । (मं० २)

' घर घरमें उत्तम स्तुतिसे वृद्धिको प्राप्त होते हैं।' अर्थात् हरएक शरीरमें जहां जहां उत्तम ईश्वरकी स्टुति होती है, जहां उसके ग्रुभ गुणोंका गायन होता है, वहां एक तो परमेश्वर भावकी वृद्धि होती है, और उन गुणोंकी धारणासे जीवात्माकी शक्ति बढती है। यह जीवात्माकी वृद्धिका उपाय है।

यहां शरीरके लिए 'दम' शब्द प्रयुक्त हुआ है। जिस शरीरमें इंदियोंका शमन होता है और मनोवृत्तियोंक। दमन होता है असका नाम 'दम' है। दो प्रकारके शरीर हैं। एकमें मोगवृत्ति बढती है और दूसरेमें दमवृत्ति बढती है। जिसमें दमवृत्ति बढती है उसका नाम यहां 'दम' रखा है और इस दमसे 'सप्त रत्न' भी उत्तम तेज:पुंज स्थितिमें रहते हैं और वहीं आरमाकी शक्ति विकसित होती है।

#### अ इस न

[ 30 ( 38 )]

(ऋषि:- भृग्वंगिरा: । देवला- चावापृथिवी, मित्रः, ब्रह्मणस्पतिः, सविता च ।)

स्वाक्तं में द्यावापृथिवी स्वाक्तं पित्रो अंकर्यम् । स्वाक्तं में ब्रह्मणस्पतिः स्वाक्तं सर्विता करत्

11 9 11

अर्थ— ( द्यावापृथिवी मे सु-आक्तं ) चुलोक और पृथ्वीलोक मेरी आंखोंको उत्तम अञ्जनसे युक्त करें। (अयं मित्रः स्वाक्तं अकः ) यह मित्र मुझे अञ्जनसे युक्त करता है। ( ब्रह्मणरूपितः मे स्वाक्तं ) ज्ञानपित देवने मुझे उत्तम अञ्जनसे युक्त किया है। ( सिवता स्वाक्तं करत् ) संविताने भी मेरी आंखोंके लिये उत्तम अञ्जन दिया है।। १॥

आंखमें अक्षन खाळकर आंखोंका आरोग्य बढानेकी स्चना इस मंत्र द्वारा मिळती है। युळोकसे पृथ्वीतक जो जो सृष्ट्य-न्तर्गत सूर्यादि पदार्थ हैं, उनका जो तेजस्वी रूप है, उसी तरह मेरी आंखें तेजस्वी बनें। यह इच्छा इस सूक्तमें स्पष्ट है। यह मंत्र ज्ञानाक्षनका भी स्चक माना जा सकता है। जिससे दृष्टि ग्रुद्ध होती है वह अक्षन होता है, फिर वह साधारण जनता हो, अथवा ज्ञानाम्जन हो।

# अपनी रक्षा

[ 38 (38)]

( ऋषि:- भ्ट्रग्वंगिराः । देवता- इन्द्रः । )

इन्डोतिभिर्नेहुलाभिनी अद्य यांवच्छेष्ठाभिर्मघवन्छ्र जिन्व। यो नो देष्ट्यर्थर्ः सस्पदीष्ट्रयमुं द्विष्मस्तम्रं प्राणो जहात

11 8 11

अर्थ— हे (इन्द्र) इन्द्र! (यावत् श्रेष्ठाभिः बहुलाभिः ऊतिभिः) अतिश्रेष्ठ विविध प्रकारकी रक्षाबोंसे (अद्यः म जिन्व) आज हमें जीवित रख। हे (मघवन् इपूर) धनवान् श्रुरवीर! (यः नः द्वेष्ठि) जो इमसे द्वेप करता है (सः अधरः पदीष्ट्र) वह नीचे गिर जावे। (यं उ द्विष्मः) जिससे हम द्वेष करते हैं (तं उ प्राणः जहातु) उसको प्राण छोड देवे॥ १॥

भावार्ध — हे धनवान् और ग्रूर प्रभो ! तुम्हारे जो अनेक प्रकारके अतिश्रेष्ठ रक्षाके साधन हैं, वे सब हमें प्राप्त हों और उनसे हमारी रक्षा होवे और हमारा जीवन उनकी सहायतासे सुखकर होवे। जो दुष्ट हमारी विनाकारण निन्दा करता है, वह गिर जावे और जिस दुष्टसे हम सब द्वेप करते हैं उसका जीवन ही समाप्त हो जावे॥ ॥

हम परमेश्वरकी भिवत करें और उसकी रक्षा प्राप्त करके सुरक्षित और स्वस्थ होकर आनन्दका उपभोग करें। परंतु जो दुष्ट मनुष्य हम सबसे द्वेष करता है और उस कारण जिस दुष्टसे हम सब द्वेष करते हैं, उसका नाश हो। दुष्टता और देवका समूज नाश हो।



# दीर्घायुकी प्रार्थना

[ ३२ ( ३३ ) ]

( ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- जायुः । )

उपे प्रियं पनिमतं युवानमाइतीवृधंम् । अर्गनम् विश्रंतो नमो दीर्घमायुः कृणोतु मे

11 8 11

अर्थ— (प्रियं पनिप्रतं ) प्रिय, स्तुतिके योग्य, (युवानं आहुतीवृधं ) तरूण और बाहुतियोंसे बढनेवाळे बाग्निके समीप (तमः विश्वतः उप अगन्म ) बद्ध धारण करते हुए हम प्राप्त होते हैं। वह (मे दीर्घ आयुः कृणोतु ) मेरी दीर्घ बायु करे॥ १॥

प्रतिदिन घर घरमें प्रज्वित अग्निः इवन करनेसे और इसमें योग्य विहित हवनीय पदार्थोंका हयन करनेसे घरवाकोंकी आयु इदिंगत होती है।

# पजा, इन और दीई आधु

[ 33 ( 38 ) ]

(ऋषि:- बद्या । देवता- सम्त्रोक्ता । )

सं मा सिश्चनतु प्ररुतः सं पूषा सं बृहस्पतिः । सं मायमुभिः सिश्चतु शुजयां च धनेन च द्वीर्धभायुः छणोतु मे

11 9 11

अर्थ — (महतः मा सं सिञ्चन्तु) महत् भेरे अपर प्रजा और धनका सिचन करें। (पूषा बृहस्पातिः सं सं )
पूषा और ब्रह्मणस्पति मेरे अपर उसीका उत्तम रीतिसे सिंचन करें (अयं अग्निः प्रजया च धनेन च मा सं सिञ्चतु)
यह ब्राम्नि मेरे अपर प्रजा और धनका उत्तम सिंचन करें। और (मे आयुः दीर्घ कृणोतु) मेरी बायु दीर्घ करें॥ १॥

देवताओंकी सहायतासे मुझे उत्तम संतान विपुक धन और दीर्ध आयु प्राप्त होते । जिस प्रकार मेघसे पानी बरसता है स्सी प्रकार मेरे ऊपर हनकी वृष्टि होते । अर्थात् पर्याप्त प्रमाणमें ये मुझे प्राप्त हों । 'मरुत ' वायु किंवा प्राण है । गुद्ध वायुसे प्राण बद्धवान् होकर नीरोगता और दीर्घायु प्राप्त हो सकती है । ' ब्रह्मणस्पति ' की सहायतासे ज्ञान और 'पूषा ' की सहायतासे पुष्टि प्राप्त होगी । इसी प्रकार अग्नि गुद्धता करता है इसलिये इससे पवित्रता प्राप्त होगी और इन सबसे, प्रजा, धन और दीर्घ आयुकी वृद्धि होगी।

# निष्पाप होनेकी प्रार्थना

[ 38 (34) ]

( ऋषिः- अथवी । देवता- जातवेदाः । )

अमें जातान्त्र खंदा में सपत्नान्त्रत्यजाताञ्चातवेदो सुदस्व। अधस्पदं कंणुब्व ये धंतन्यवोऽनांगसुस्ते व्यमदितये स्याम

11 8 11

अर्थ— हे (असे) ममे ! (मे जातान् सपत्नान् प्रणुद्) मेरे उत्पन्न हुए शत्रुओं को दूर कर । हे (जातवेदः) ज्ञानके उत्पादक देव । (अजातान् प्रति जुद्स्व) अपरसे शत्रु न होनेपर भी भंदर मंदरसे शत्रुता करनेवाले शत्रुओं को एकदम हटा । (ये पृतन्यवः अधरूपदं कुणुष्व) जो सेना लेकर हमपर चहाई करते हैं उनको नीचे गिरा दे। (वयं अनागसः) हम सब निष्पाप हों भीर (अदितये स्याम) भदीनता अर्थात् स्वतंत्रता हे लिये योग्य हों ॥ १॥

ज्ञानी, ज्ञानदाता प्रकाशमय देव हमारे सब शत्रुओंको हमसे दूर करे । शत्रु खुळी रीतिसे शत्रुता करनेवाले हीं अथवा गुरू रीतिसे घात करनेवाले हों, सबके सब वे शत्रु दूर हों । जो सैन्य लेकर हमारे ऊपर चढाई करते हैं, वे भी सब अपने स्थानसे गिर जावें । हम निष्पाप बनें और दीनता हमसे दूर हो जाये । अदीनता, भन्यता तथा स्वतंत्रता हमारे पास रहे ।



# **की चिक्का**सा

[ ३५ ( ३६ ) ]

(ऋषः- अथर्वा । देवला- जातत्रेदाः । )

प्रान्यान्त्सप्तनान्त्सहंमा सहंस्व प्रत्यजाताम् बातवेदो तुदस्व ।

हुदं राष्ट्रं पिपृहि सौभंगाय विश्वं एन्मत्तं मदन्तु देवाः ॥ १ ॥
हुमा यास्ते ज्ञतं हिराः सहस्रं धुमनीकृत ।
तासां ते सर्वासामहमहमना बिलुमप्यंषाम् ॥ २ ॥
परं योनेरवरं ते कुणोमि मा त्वां धुजामि भूनमोत सूनुः ।
अस्वं १ त्वाप्रजसं कुणोम्यदमानं ते अपिधानं कुणोमि ॥ ३ ॥

अर्थ— (अन्यान् सपत्नान् सहसा प्रसहस्व) दूसरी सौतोंको बक्से दबा दे। दे (जातवेदः) ज्ञानप्रका-शक ! (अजातान् प्रति नुदस्व) अभी न बने हुए परन्तु आगे दोनेवाळी सौतोंको दूर कर। (इदं राष्ट्रं सौभगाय पिपृहि) इस राष्ट्रको उत्तम समृद्धिके लिये परिपूर्ण का। (विश्वे देवाः एनं दनुमदन्तु) सब देव इसका अनुमोदन करें॥ १॥

(याः ते इमाः रातं हिराः ) जो ये सौ नावियां हैं, (उत सहस्रं धमनीः ) भौर हजारों धमनियां हैं, (ते तासां सर्वासां विलं ) तेरी उन सब धमनियोंका छिद्र (अहं अइस्मा अपि अधां ) मैं पत्थरसे बन्द करता हूं ॥ २ ॥

(ते योने: परं) तेरे गर्भस्थानसे परं जो हैं उनको (अवरं क्रणोमि) मैं समीप करता हूं। जिससे (प्रजा उत सूनुः) संतान अथवा पुत्र (त्वा मा अभिभृत्) तुझे तिरस्कृत न करे। (त्वा अस्वं प्रजसं क्रणोमि) तुझे असु-बाला अर्थात् प्राणवाला संतान करता हूं। और (अदमानं ते अपिधानं क्रणोमि) पत्थर तेरा आवरण करता हूं॥॥॥

#### **ब्रीचिकित्सा**

इस सूक्तमें खीचिकित्साका विषय कहा है। विशेषकर योनिचिकित्साका महत्त्वपूर्ण विषय है। सूक्त अस्पष्ट है और समझनेमें बहुत कठिन है। अतः इसका योग्य स्पष्टीकरण इम कर नहीं सकते। योनिस्थानकी सैंकडों नाडियोंका छिद्र बंद करनेका विधान द्वितीय मंत्रमें है। अर्थात् खियोंके रक्त-खावके अथवा प्रमेद्द आदिके रोगको दूर करनेका तात्पर्य यहां प्रतीत होता है। रक्तस्रावको दूर करनेका साधन (असमा) पत्थर कहा है, यह किस जातिका पत्थर है इसकी खोज वैद्योंको करनी चाहिये। यह कोई ऐसा पत्थर होगा कि जिस के बावपर लगानेसे, वहांसे होनेवाला रक्तप्रवाह बंद होता होगा और रोगीको आरोग्य प्राप्त होता होगा। तृतीयमंत्रमें भी हसी पत्थरका उल्लेख है। घावपर इस पत्थरको उक्कन जैसा रखना है। यह विभाग इसिकिये होगा कि यदि किसी घावका रक्तप्रवाह प्कबार लगानेसे बंद न होता हो तो उस-पर वह भौषधिका पत्थर बहुत समय तक बांध देना उचित होगा।

फिटकडीका पत्थर कोटे घावपर समानेसे वहांका रक्त-प्रवाह बंध होनेका अनुभव हैं। इसी प्रकारका यह कोई पत्थर होगा जो क्षियोंके योनिस्थानके रक्तप्रवाहको रोकने-वाला यहां कहा है।

तृतीय मंत्रमें सन्तान न होनेवाली स्नीके योनिस्थान और गर्भाशयकी नाडियों और भमनियोंका स्थान बदल देनेका उल्लेख है। इस प्रकार स्थान बदल देनेसे सा स्थाकी सन्तानें होती हैं। स्नी और पुरुष सन्तानें भी होती हैं। इस प्रकार धमनियोंका स्थान बदलने पर संतति उस माताका तिरस्कार नहीं करती (प्रजा मा अभि भूत्) प्रजा अथवा संतान द्वारा सीका तिरस्कार होनेका स्पष्ट अर्थ यह है कि उस सी की संतान न होना। जो जिसका तिरस्कार करता है, वह उसके पास नहीं जाता। यहां सन्तान सीका तिरस्कार करती है, ऐसा कहनेसे उस सीकी सन्तान नहीं होती यह बात सिद्ध है। ऐसी वंध्या सीको (अस्-वं प्रजसं कृणोमि) प्राणवाली प्रजा करता हूं। पूर्वोक्त प्रकार सीकी धमनियोंका प्रवाह बदलनेसे वंध्या सीकी भी प्राणवाली प्रजा होती है। 'अस्व' शब्द 'अस्-वन्, 'असु-वान्' प्राणवाला इस भर्थमें यहां है। यहां ' भर्भ ' ऐला भी पाठ है। पाठ मान-नेपर ' बलवान् ' ऐसा भर्थ होगा।

वंध्या दो प्रकारकी होती है, एककी सन्तान नहीं होती और दूसरीकी सन्तान होती है परंतु मर जाती है। इन दोनों प्रकारकी वंध्याओं का योनिस्थानकी नाढियों का रख बदल देनेसे सन्तानोत्पत्ति करनेमें समर्थ होनेकी संभावना यहां कही है। शख्ये इसका विचार करें। यह प्रयोग करनेवाले कुशल डाक्टरोंका विषय है, इसलिये इस स्कापर विचार करना उनका कार्य है।

# पतिपत्नीका परस्पर केम

[ ३६ (३७)]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- अक्षि।)

अक्षो नी मर्थुसंकाशे अनीकं नी समर्जनम् । अन्तः कंणुष्य मां हृदि भन इकी सहासंति

11 8 11

अर्थ— (नौ अक्यौ मधुसंकारो ) हम दोनोंकी बांखें मधुके समान मीठी हों। (नौ अनीकं समअनं ) हम दोनोंकी बांखके अग्रभाग उत्तम अञ्जनसे युक्त हों। (हृदि मां अन्तः कृणुष्व) अपने हृदयके अन्दर मुझे रख। (नौ मनः इत् सह असति ) हम दोनोंका मन सदा परस्पर साथ मिला रहे॥ १॥

पतिपत्नीकी आंखें परस्परका अवलोकन प्रेमकी मीठी दृष्टिसे करें । एकको देखनेसे दूसरेको आनन्दका अनुभव हो । कसी पतिपत्नीमें ऐसा भाव न हो कि जिसके कारण एकको देखनेसे दूसरेके मनमें कोध और द्वेषका भाव लाग उठे । दोनों-की आंखें, उत्तम अञ्जनसे शुद्ध, पवित्र और निद्रिष हों । किसीकी भी दृष्टिमें अपवित्रता न हो । आंखकी पवित्रता साधारण अञ्जन करता है, उसी प्रकार ज्ञानसे भी दृष्टिकी पवित्रता होती है ।

पति अपने हृदयमें पत्नीको अच्छा स्थान दे, वहां धर्मपत्नीके सिवाय किसी दूसरी स्नीको स्थान न मिछे। इसी प्रकार पत्नी भी अपने हृदयमें पतिको स्थान दे और कभी धर्मपतिके बिना दूसरे किसी पुरुषको वहां स्थान प्राप्त न हो। (इदि मां अन्तः क्रुणुष्व) पतिपत्नी एक दूसरेको ही अपने हृदयमें स्थान दें।

(मनः सह असाति) पतिपत्नीका मन एक दूसरेके साथ मिला हुआ हो, कभी विभक्त न हो। इनमेंसे कोई एक न्यक्ति दूसरेके साथ न सगढे और अपना मन किसी दूसरे न्यक्तिके साथ न मिलावे।

इस प्रकार पतिपत्नी रहें भीर गृहाश्रमका व्यवहार करें। इस मंश्रमें पतिपत्नीके गृहस्थाश्रमका सर्वोत्तम आदर्श बताया है।

# पत्नी पतिके लिए वस वनावे

[(35)05]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- व्हिंगोक्ता । )

अभि त्वा मर्नुजातेन दर्घामि मम् वासंसा। यथासो मम् केनेळो नान्यासो कीर्तयांश्वन

11 8 11

अर्थ— (मम मनुजातेन वाससा) अपने विचारके साथ बनाये गए वकासे (त्वा आभी द्घामि) उसे मैं बांध देती हूं। (यथा केवलः ममैं असः) जिससे त् एक मात्र केवल मेरा पति होकर रहे और (अन्यासां न चन कर्तियाः) अन्य खियोंका नामतक केनेवाला न हो ॥ १॥

की अपने हाथसे स्त काते, चर्का चलावे, सृत निर्माण करें और अपनी कुरालतापूर्वक निर्माण किये हुए क्वडिसे पितके पहिननेके वस्न निर्माण करें। पत्नीके द्वारा काते हुए स्तसे बने हुए वस्न पित पहने। स्त कातनेके समय पत्नी अपने आन्तरिक प्रेमके साथ सूत काते और पित भी ऐसा कपडा पहनना अपना वैभव माने। इस प्रकार परस्पर प्रेमका व्यवहार करनेसे धमैपित भी दूसरी खीका नाम नहीं लेगा, और धमैपत्नी भी दूसरे पुरुषका नाम नहीं लेगी। इस प्रकार दोनों गृहस्थाश्रमका आनन्द प्राप्त करते हुए सुखी हों।

यह सुक्त भी गृहस्थी कोगोंको ध्यानमें शारण करने बोग्य उपदेश दे रहा है !

# पतिपत्नीका एकमत

[ ३८ ( ३९ ) ]

( ऋषि:- अथर्वा ! देवता- वनस्पतिः । )

इदं खनामि मेषुजं मांपुत्रयमंभिरोह्दम् । पुरायुतो निवर्तनमायुतः प्रंतिनन्दंनम् येना निचक्र आंसुरीन्द्रं देवेम्युस्परि । तेना नि क्वेंत्र् त्वामहं यथा तेऽसांनि सुप्रिया

11 8 11

11 3 11

अर्थ — में (इदं औषधं खनामि) इस जीविध वमस्पितको खोदती हूं। यह औषि (मां-पद्यं) मेरी जोर दृष्टि जाकिवित करनेवाला और (अभिरोरुदं) सब प्रकारसे दुवैतनको रोकनेवाला, (परायतः निवर्तनं) कुमागैमें दूर जानेवालको भी वापस लानेवाला, और (आयतः प्रतिनन्दनं) संयममें रहनेवालका जानवह बढानेवाला है ॥ १॥

(आसुरी) बासुरी नामक बीषधिने (यन देवेश्यः परि इन्द्रं नि चक्रे) जिस गुणके कारण देवेंकि कपर इन्द्रको अधिक प्रभावशाली बनाया, (तेन अहं त्वां निकुर्वे) उससे मैं तुझे प्रभावशाली बनाती हूं, (यथा ते सुप्रिया असानि) जिससे तेरी प्रिय धर्मपत्नी मैं बन्ं॥ २॥

भावार्थ — मैं इस औषधिको भूमिले खोदकर जाती हूं, इससे मेरी ओर ही पतिकी आंखें लगी रहेंगी, अर्थात् किसी अन्य स्थानमें नहीं जायेंगी, इस प्रकार सब प्रकारके दुर्वर्तनसे बचाव होगा, एदि दुर्मार्गमें उसका पांव पढ भी जाए तो वह निश्चयसे वापस आ जाएगा और वह संयमसे रहकर अब आनंद प्राप्त कर सकेगा ॥ ॥

इसका नाम आसुरी वनस्पति है। इसके प्रभावसे इन्द्र सब देवोंमें विशेष प्रभावशाळी होनेके कारण श्रेष्ठ बन गया। इस वनस्पतिसे में भपने पितको प्रभावित करती हूं, जिससे में धर्मपत्नी अपने पितकी प्रिय सखी यनकर रहूं॥ २॥

| प्रतीची सोममिस प्रतीच्युत स्यम् । प्रतीची विश्वानदेवान्तां त्वाच्छावदामसि       | 11 3 11 |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------|
| अहं वदामि नेत्रवं सुभायामह त्वं वदं । ममेदस्स्त्वं केवेलो नान्यासाँ कीर्वयाञ्चन | II 8 II |
| यदि नासि तिरोजुनं यदि ना नुद्य स्तिरः । इयं ह मह्यं त्वामोषिर्विद्वेव न्यानंयत् | 11411   |

अर्थ— तू ( सोमं प्रतीची आसि ) चन्द्रके संमुख रहती है, ( उत सूर्य प्रतीची ) और सूर्यके संमुख रहती है, तथा ( विश्वान देवान प्रतीची ) सब देवोंके संमुख रहती है। (तां त्वा अच्छा वदामासि ) ऐसे तेरा में उत्तम वर्णन करता हूं ॥ ३ ॥

(अहं वदामि) मैं बोकती हूं, (न इत् त्वं) त्न बोल। (त्वं सभायां अह वद्) त् सभामें निश्चयपूर्वक बोल। (त्वं केवलः मम इत् असः) त् केवल मेराही होकर रह, (अन्यासां न चन कीर्तयाः) अन्योंका नाम तक

न छे॥ ४॥

(यदि वा तिरोजनं असि ) यदि तू जनोंसे दूर जंगलमें रहेगा, (यदि वा नद्यः तिरः ) यदि तू नदीके पार गया होगा, तो भी (इयं ओषाधिः ) यह औषधि (त्वां बध्वा ) तुझे बांधकर (महां नि आनयत् ह ) मेरे पास के भावेगी ॥ ५ ॥

भावार्थ- यह वनस्पति चन्द्रके अभिमुख होकर शान्तगुण प्राप्त करती है, तथा सूर्यके संमुख रहकर तेजस्विता प्राप्त करती है और अन्य देवोंसे अन्यान्य दिव्य गुण केती है। इसीलिये इसकी प्रशंसा की जाती है।। ३॥

है पति | घरमें जब मैं बोलूं तब मेरे भाषणका अनुमोदन त् कर । त् सभामें खूब वक्तृत्व कर । परंतु घरमें आकर त् केवल मेरा प्रिय पति बनकर मेरे अनुकूल रह । ऐसा करनेसे तुझे किसी अन्य खीके नाम तक लेनेकी आवश्यकता महीं रहेगी ॥ ४ ॥

यदि तू प्राममें हो या वनमें गया हो यदि नदीके पार गया हो अथवा नदीके इस ओर हो, यह औषि ऐसी है कि जिसके प्रभावसे सू मेरे साथ बंधकर मेरे पासही आवेगा और किसी दूसरे स्थानपर नहीं जा सकेगा ॥ ५ ॥

यह सूक्त स्पष्ट है इसिलिये अधिक विवरण करनेकी आवश्यकता नहीं है। पतिके लिये एकही की धर्मपत्नी हो और पत्नीका एकही पुरुष धर्मपति हो, यह विवाहका उचतम आवर्श इस स्कने पाठकोंके सन्मुख रखा है। कोई पुरुष अपनी विवाहित धर्मपत्नीको लोडकर किसी दूसरी क्षीकी अपेक्षा न करे और कोई क्षी अपने विवाहित धर्मपतिको लोडकर किसी दूसरे पुरुषकी कभी अपेक्षा न करे।

दोनों एक दूसरेके साथ प्रेमसे वश होकर अत्यन्त प्रेमपूर्वक न्यवहार करें और गृहस्थाश्रमका न्यवहार सुखपूर्वक करें। इस सूक्तमें ' आसुरी ' वनस्पतिका उपयोग कहा है। इसका सेवन करनेसे मनुष्य पराक्रमी और उत्साही होता है, मनु-व्यक्ती प्रवृत्ति पापाचरणकी और नहीं होती। ऐसा इसका फळ वर्णित है। यह औषधि कौनसी है इसका पता नहीं चळता।



( ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- मन्त्रोक्ता । )

दिव्यं सुंपूर्णं पंयसं बृहन्तेमपा गर्भे वृष्यमोवधीनाम् । अभीपतो वृष्ट्या तर्पर्यन्तमा नौ गोष्ठे रिवष्ठां स्थापयाति

11 8 11

अर्थ— (दिव्यं, पयसं सुपर्णं) बाकाशमें रहनेवाले, जलको धारण करनेके कारण जलसे परिपूर्ण, (अपां बृहन्तं खुषमं) जलकी बडी वृष्टि करनेवाले, (ओषधीनां गर्भं) बीषधिवनस्पतियोंका गर्भ बढानेवाले, (अभीपतः बृष्ट्या तर्पयन्तं) सब प्रकारसे वृष्टिद्वारा तृप्ति करनेवाले, (रिय-स्थां) शोभायुक्त स्थानमें रहनेवाले मेंबको देव (नः गोष्टे आ स्थापयतु) हमारी गोशालाकी भूमिमें स्थापित करे बर्थात् दमारी भूमिमें उत्तम वृष्टि होते ॥ १ ॥

मेघ आकाशमें संचार करता है, वह जलसे परिपूर्ण होता है, जलकी वृष्टि करता है, उसके जलसे सब औषधि वनस्पित्यां गर्भयुक्त होती हैं, यह अन्य रीतिसे अपनी वृष्टि द्वारा सबकी तृप्ति करता है, सबकी शोभा बढाता है, यह सबका हित करनेवाला मेघ हमारी भूमिमें, जहां हमारी गौएं रहती हैं, वहां उत्तम वृष्टि करावे और हम सबको तृप्त करे।

# अकुतरसकाला देव

[80 (86)]

(ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- सरस्वान् ।)

यस्य वृतं पुश्रवो यन्ति सर्वे यस्य वृत उपतिष्ठेन्त आपेः । यस्य वृते पुष्टपतिनिविष्टस्तं सर्रस्वन्तमवसे हवामहे आ प्रत्यश्चं दाश्चवं दाश्चंशुं सर्रस्वन्तं पुष्टपति रिप्युष्ठाम् । रायस्पोपं श्रवस्युं वसाना हुह हुवेम सर्दनं रिप्युणाम्

11 9 11

11 7 11

अर्थ— (सर्वे पदावः यस्य वतं यन्ति) सब पशु जिसके नियमके अनुसार जाते हैं, (यस्य वते आएः उप-तिष्ठन्ति) जिसके कर्मके अनुसार जल उपस्थित होते हैं, (यस्य वते पुष्टपातिः निविष्टः) जिसके वतमें पोषणकर्ता कार्य बच्चा है, (तं सरस्वन्तं अवसे हवामहे) उस अमृतरसवाले देवकी अपनी रक्षाके लिये इम प्रार्थना करते हैं ॥१॥

(दाशुषे गत्यश्चं दाश्वंसं) दाताको प्रत्येक समय संमुख होकर दान देनेवाले, (पुष्टपति सरस्वन्तं) पृष्टि करनेवाले, अमृतरसवाले, (रिय-स्थां) ऐवर्यमें स्थिर रहनेवाले, (रायस्पोषं श्रवस्युं) धनकी पृष्टि करनेवाले और अस्वाले, (रियणां सदनं) धनोंके आश्रयस्थानरूप देवकी (इह वसानाः) यहां रहनेवाले इन सर् (आ हुवेम) प्रार्थना करते हैं ॥ २ ॥

भावार्थ — सब पशु पक्षी जिसके नियममें रहते हैं, जळ जिसके नियमसे बहता है, जिसके नियमसे समा पुष्टि

होती है, उस देवकी हम प्रार्थना करते हैं कि वह हमारी रक्षा करे ॥ १ ॥

हरएक दाताको जो धन देता है, सबका जो पोषण करता है, जिसके कारण सबकी शोभा होती है, जो सबके ऐश्वर्यको बहाता है, और जिसके पास अब भी विपुछ है, जिसके आश्रयसे सब धन रहते हैं, उस देवकी हम प्रार्थना करते हैं कि, उसकी कृपासे हम सब इस स्थानमें रहनेवाले लोग सुरक्षित हों ॥ २॥

ईश्वरके पास संपूर्ण अमृतरस हैं। वह स्वयं सबका पोषण करता है अतः इम उसकी प्रार्थना करते हैं कि वह हमारी

रक्षा करे, इमें पुष्ट करे, इमें धनसंपन्न करे और अमृत रससे युक्त करे।

# मनुष्योंका निरीक्षक देव

[88 (83)]

( ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- इयेनः )

अति घन्वान्यत्युपस्तंतर्द इयेनो नुचक्षां अवसानदुर्भः।

तर्न विश्वान्यवंश रजांसीन्द्रेण संख्यां शिव आ जंगम्यात

11 8 11

अर्थ— (अवसान-द्दाः, नृचक्षाः, दयेनः) अन्तिम अवस्थाको समझनेवाछा, सब मनुष्योंको यथावत् जानने-बास्रा, स्थवत् प्रकाशमान ईश्वर, (धन्वानि अति अपः अति ततर्द) रेतीले देशोंके उपर भी जलकी असंत वृष्टि करता है। तथा (विश्वानि अवरा रजांसि) सब निम्नभागके लोकोंके प्रति (इन्द्रेण सक्या शिवः) अपने मिन्नके साथ बन्धाल रूप होकर (तरन्) सबको पार करता हुआ (आ जगम्यात्) प्राप्त होता है॥ १॥ क्येनो नृचक्षां द्विच्यः सुंपूर्णः सहस्रपाच्छ्तयानिर्वयोधाः। स नो नि यंच्छाद्वसु यत्पराभृतमुसार्कमस्तु पितृषु स्वधार्वत्

11 2 11

अर्थ— (नृचक्षाः दिव्यः सुपर्णः) मनुष्योंका निरीक्षक, गुलोकरें रहनेवाला, उत्तम किरणोंवाला, (सहस्रपात् शातयोनिः) सहस्र पावोंसे सर्वत्र संचार करनेवाला, सैंकडों प्रकारकी उत्पादक शक्तियोसे युक्त, (चये।धाः श्येनः) अन्नको देनेवाला, स्र्येवत् प्रकाशमान (सः) वह देव (यत् पराभृतं वसु) जो अन्योंसे प्राप्त होनेवाला धन है, वह धन (नः नियच्छात्) हमें देवे। (अस्माकं पितृषु स्वधावत् अस्तु) हमारे पितरोंमें अन्नवाला भोग सदा रहे॥ २॥

सब मनुष्योंकी अनितम अवस्थाका यथार्थ ज्ञान रखनेवाला, सब मनुष्योंके कर्मीका योग्य निरीक्षण करनेवाला, शुलो-कर्मे प्रकाशसे पूर्ण होनेवाला, जो हजारों प्रकारकी गतियोंसे सर्वत्र संचार करता है, और जो सैंकडों प्रकारकी उत्पादक शक्तियोंसे विविध पदार्थोंको उत्पन्न करता है, जो सबको अन्न देता है, ऐसा प्रकाशमय देव रेतीले प्रदेशोंपर भी बहुत वृष्टि करता है, अर्थात् अन्यत्र वृक्षवनस्पतियों पर तो करता ही है, पर रेतीले प्रदेशों पर भी भरपूर बरसात बरसाता है। यह देव शुलोकमें रहकर अन्यान्य लोक लोकान्तरोंको धारण करता है, उनका कल्याण करता है, सबको दुःखसे पार कराता है। इन्द्र अर्थात् जीवात्माका परम मित्र यह है और यह भूमिपर भी सर्वत्र उपस्थित होता है। यह देव अन्योंसे जो धन प्राप्त होता है वह सब तो उपासकोंको देता ही है, उसके अलावा अन्य भी बहुत कल्याणकारी धन देना है। वह देव हमारे पितरोंको तथा हम सबको अन्नादि पदार्थ देवे।

# पापसं मुक्तता

( ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- सोमारुद्री ।)

सोमारुद्वा वि वृहतं विष्वं चीमभीता या नो गर्यमाविवेशे। बाषेथां दूरं निक्रिति पराचैः कृतं चिदेनः प्र मुंमुक्तमस्मत् सोमारुद्रा युवमेतान्यस्मदिश्वां तुन् षुं भेषजानि वत्तम्। अवं स्यतं मुखतं यश्चो अक्षत्तन् षुं बुद्धं कृतमेनो अस्मत्

11 8 11

4211

अर्थ— है (सोमारुद्रा) सोम और रुद्र! (या अमीवा) जो रोग (नः गयं आविवेश) हमारे घरमें प्रविष्ट हो गया है, उस (विषूचीं विवृहतं) फैलनेवाले रोगको दूर करो। (निर्ऋतिं पराचैः दूर वाघेथां) हुर्गतिको विशेष रीतिसे दूर पर ही रोक दो। (कृतं चित् एनः) हमारा किया हुआ भी जो पाप हो, वह (अस्मत् प्रमुमुक्तं) हमसे छुडाओ॥॥॥

है (सोमारुद्रा) सोम और रुद्र ! (युवं अस्मत् तन्षु) तुम दोनों हमारे शरीरोंमें (एतानि विश्वा भेष-जानि धत्तं) इन सब औषधियोंको स्थापित करो । (यत् तन्षु बद्धं नः एनः असत्) जो शरीरोंके संबंधसे हुआ हमारा पाप है उससे (अवस्थतं) हमारा बचाव करो । (अस्मत् कृतं एनः मुमुक्तं) हमारे द्वारा कियं हुए पापसे हमारी मुक्तता करो ॥ २ ॥

' अमीव ' नाम उन रोगोंका है कि जो आम अर्थात् पचन न हुए अञ्चले होते हैं। पेटमें जो अञ्च जाता है वह वहां हजम न हुआ तो उसका आम बनता है और उससे रोग उत्पन्न होते हैं। इन रोगोंको सोम और रुद्र ये दो देव दूर करनेमें समर्थ हैं 'सोम ' शब्द वनस्पति और औपधियोंका वाचक है, अर्थात् योग्य औषधिके सेवनसे आमका दोष दूर हो सकता है। यह एक उपदेश यह मंत्र दे रहा है।

८ (अथवै. सु. मा. कां. ७)

' रुद्र ' नाम प्राणका अथवा शरीरमें रहनेवाळी जीवन शक्तिका है। यह रौद्री शक्ति मनुष्यका दोष दूर करनेमें समर्थ है। प्राणायामसे एक तो रक्तकी शुद्धि होती है और दूसरे आंठोंमें प्राणकी योग्य गति होनेसे शौचशुद्धि होनेके कारण आमका दोष दूर होता है।

शरीरकी सब दुर्गति आम विकारके कारण होती है अतः योग्य औषधिके सेवनसे तथा प्राणायामके अभ्याससे उक्त दोष शरीरसे दूर किए जा सकते हैं। यदि शरीरसे कुछ नियमविरोधी आचरण होनेके कारण कुछ पाप हो भी गया हो, तो उक्त देवताओंकी सहायतासे वह पाप दूर हो सकता है और पापसे आनेवाछी सब विपत्तियां भी दूर हो सकती है।

द्वितीय मंत्रमें कहा है कि (विश्वानि भेषजानि) संपूर्ण औषधियां सोम जौर रुद्धसे प्राप्त हो सकती हैं। सोम तो जीपधियोंका राजा ही है, अतः उसके पास सब औषधियां रहती ही हैं। रुद्ध भी जीवनशक्तिमय हैं, इसिक्षेपे जहां जीवनशक्ति होगी, वहां रोग कैसे आसकते हैं ? इस प्राणसे भी सब औषधियां मनुष्यको प्राप्त हो सकती हैं। इनसे पूर्ववत् शरीरके दोष जीर सब पाप दूर हो जाते हैं।

#### काणी

[88 (88)]

(ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- वाक् । )

शिवास्त एका अधिवास्त एकाः सर्वी विभिष सुमन्स्यमानः । तिस्रो वाचो निहिता अन्तर्सिमन्तासामेका वि पंपातानु घोषम्

11 8 11

अर्थ— (ते एकः शिवाः) तेरे एक प्रकारके शब्द कल्याणकारक होते हैं, तथा (ते एकाः अशिवाः) तेरे वृसरे प्रकारके शब्द अञ्चभ भी होते हैं। (सुमनस्यमानः सर्जा। विभिर्षि) उत्तम मनवाला त् उन सबको भारण करता है। (तिस्नः वाचः अस्मिन् अन्तः निहिताः) तीन प्रकारकी वर्शणयां इस मनुष्यके अन्दर गुप्त रूपसे रहती हैं। (तासां एका शोषं अनु विपणात) उनमेंसे एक बढ़े स्वरमें विशेष रीतिसे बाहर ब्यक्त होती है॥ १॥

परा, परयन्ती, मध्यमा और वैखरी ये वाणीके चार नाम हैं, परा नाभिस्थानमें, परयन्ती हृदयस्थानमें, मध्यमा छातीके उपरके मागमें और वैखरी मुखमें होती है। जो शब्द बोळा जाता है वह इन चार स्थानोंसे गुजरता है। पहिली तीनों वाणियां गुप्त हैं और चौथी वाणी प्रकट है, जो सब बोळते हैं। यह चौथी वैखरी वाणी मनुष्य ग्रुम जोर अग्रुम दोनों प्रकारसे बोळते हैं। यता मनुष्यको चाहिए कि वह उत्तम शुभ संस्कार युक्त मनवाका होकर ग्रुम शब्दोंका ही प्रयोग करे। यही शुभ वाणी सबका कल्याण का सकती है।

# विजयी देव

[88(84)]

( ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- इन्द्रः, विष्णुः । )

उमा जिल्यथुने पर्रा जयेथे न पर्रा जिल्ये कतुरश्रनेनंयोः । इन्द्रंश्र विष्णो यदपस्पृत्रेथां बेधा सहस्रं वि तदैरयेथाम्

11.8 11

अर्थ— (उभा) दोनों इन्द्र और विष्णु (जिन्यथुः) विजय करते हैं। वे कभी (ज परा जयेथे) पराजित नहीं होते। (इन्द्रः विष्णो च) है इन्द्र और हे विष्णु! (यस् अपस्पृधेथां) जब तुम वोनों मिळकर स्पर्धासे शत्रुष्टे युद्ध करते हो, (तत् सहस्रं त्रेधा विषेरयेथां) 💵 हजारों शत्रुजोंको तीम प्रकारसे भगा देते हो॥ १॥ 'विष्णु' नाम न्यापक परमात्माका है जौर 'इन्द्र' नाम शारीरस्थ इंद्रियोंको अपनी शक्तिको प्रदान करनेवाले जीवारमाका है। ये दोनों विजयी हैं। ये ही नर और नारायण हैं, ये शारीररूपी एक ही स्थपर रहते हैं और विजय प्राप्त करते हैं। ये दोनों ही विजयशाली हैं। ये अपने शत्रुको अनेक प्रकारसे भगा देते हैं। इनमें विजयी इन्द्र तो उन्हींका जीवारमा है और विष्णु उसका परम मित्र परमातमा है। इन दोनों अर्थात् आत्मा परमात्माकी, विजयी शक्ति मनुष्यके अपना है, इसल्येय यदि वे मनुष्य इस शक्तिका योग्य उपयोग करेंगे; तो निःसन्देह उनकी विजय होगी।

# ईच्यानिकारक औषध

[84(84,80)]

( ऋषि:- प्रस्कण्वः, ४७ अथर्वा । देवता- ईव्यापनयनं सेपजस् ।)

जनाहिश्वज्ञनीनांत्सिन्धुतस्पर्याभृंतम् । दूरास्त्रां मन्य उद्गृंतमीष्याया नामं भेषुजम् अमेरिवास्य दहेता दावस्य दहेतुः पृथंक् । एतामेतस्येष्यामुद्रामिनिव श्रमय

11 8 11

11 2 11

अर्थ— (विश्वजनित् जनात्) संपूर्ण जनोंके दितकारी जनपदसे तथा (सिन्धुतः परि आसृतं) समुद्रसे जो काया गया है, वद (ईर्ष्यायाः नाम भेषजं) ईर्ष्याको तूर करनेवाकी जीवध है, दे जीवध! (दूरात् त्वा उद्भृतं मन्ये) दूरसे तुम जीवधको यहाँ काया गया है, वद मैं जानता हूं ॥ ॥

है जीवध ! द (अस्य दहतः अग्नेः इव ) इस जलानेवाले निप्तिके समान तथा (पृथक् दहतः दावस्य ) जलग जलानेवाले दावानलके समान भयंकर (एतस्य एतां ईव्यों ) इस मनुष्यकी इस ईर्व्याको (उद्ना अग्नि इव शमय ) पानीसे निप्तको शान्त करनेके समान शान्त कर ॥ २॥

मनमें जो ईंक्या, स्पर्धा और द्वेषभाव होता है, वह इस औषधके प्रयोगसे दूर होता है। सुविद्य वैद्योंको उचित है कि दे इन मनके उपर प्रभाव करनेवाली औषधियोंकी खोज करें। इस समय वैद्य मानसिक रोगोंकी चिकित्सा करनेमें अस-मध समझे जाते हैं। यदि ये औषधियां प्राप्त हो जाए तो मनके रोग भी दूर हो सकते हैं। इस स्क्तमें औषधिका नामतक नहीं है। यही इसकी खोजमें बढ़ी कठिनता है।

# सिद्धिकी कार्यना

[88 (88)]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- मंत्रोक्ता।)

सिनींवालि पृथुंषुके या देवानामसि स्वसा । जुपस्वं हव्यमार्द्धतं प्रजां देवि दिदिह्वि नः

11 9 11

अर्थ— है (सिनीवालि पृथु—ब्दुके) असयुक्त और बहुतों द्वारा प्रशंसित देवी! (या देवानां स्वसा असि) जो तू देवोंकी भगिनी है। हे (देवि) देवि! तू (आहुतं हव्यं जुषस्व) इवनकी गई आहुतियोंको स्वीकार कर। और (नः प्रजां दिदिख्ढि) हमें उत्तम सन्तान दे॥ १॥

या सुंबाहुः स्वंङ्कुरिः सुषुमां बहुस्वंरी ।
तस्य विश्वपत्नये हुविः सिनीवार्ल्य जुंहोतन ॥ २ ॥
या विश्वपतीन्द्रमसि प्रतीची सहस्रंस्तुकािभयन्ती देवी ।
विष्णीः परिन तुभ्य राता हुवीिष पर्ति देवि रार्थसे चोदयस्व ॥ ३ ॥

अर्थ— (या सुवाहुः स्वङ्गुरिः) जो उत्तम बाहुवाली और उत्तम अंगुलियोंवाली, (सुषूमा बहु स्वरी) उत्तम अंगवाली और उत्तम सन्तान उत्पन्न करनेमें समर्थ है, (तस्यै विश्पत्न्यै सिनीवाल्ये) उस प्रजापालक अस्युक्त देवताके लिये (हविः सुहोतन) इवि प्रदान करो ॥ २॥

(या विश्पत्नी इन्द्रं प्रतीची असि ) जो प्रजापालन करनेवाली तू प्रभुके सन्मुख रहती है। तथा (सहस्न-स्तुका देवी अभियन्ती ) हजारों कवियों द्वारा प्रशंसित तू देवी आगे बढती है। हे (विष्णोः पितन ) विष्णुकी पत्नी ! हे (देवि ) देवि ! (तुभ्यं हवीं पि राता ) तुम्हारे लिये में हिवयां अपण करता हूं। हमारी (राधसे पित चोद्यस्व) सिद्धिकी प्राप्तिके लिये अपने पितको प्रेरित कर ॥ ३॥

इस स्कर्मे 'विष्णु ' अर्थात् न्यापक देवकी परनी अर्थात् उसकी शक्तिकी प्रार्थना है। यह न्यापक ईश्वरकी शक्ति। संपूर्ण अन्य देवताओं में आकर कार्य करती है, सब जगत्का पालन इसी शक्ति होता है। हजारों ज्ञानी जन शक्तिका अनुभव करते हैं, और वे इसकी विविध प्रकारसे स्तुति करते हैं। यह शक्ति अपने पति सर्वन्यापक ईश्वरको प्रेरित करे ताकि वह हमें सब प्रकारकी सिद्धि देवे।

# अस्त-शक्ति

[ ४७ ( ४९ ) ] (ऋषः- अथर्वा। देवता- मंत्रोक्ता।)

कुहूं देवी सुक्रते विद्यानापंसमास्मिन्युक्ते सुहर्वा जोहवीमि । सा नी रुपि विश्ववारं नि येच्छाहदातु वीरं शतदायमुक्थ्यम् कुहूर्देवानाम्मतंस्य पत्नी हव्यां नो अस्य हवियो जुपेत । शुणोतुं यञ्चस्रुवाती नो अद्य रायस्योषं चिक्तित्यीं दधातु

11 8 11

॥ २ ॥

अर्थ — ( सुकृतं विद्यानापसं सुह्वा ) उत्तम कर्म करनेवाली, ज्ञानपूर्वक कर्म करनेवाली, स्तुतिके योग्य, ( कुईं देवीं ) पृथ्वीपर जिसके लिए हवन होता है ऐसी दिन्य शक्तिमयी देवीको में ( अस्मिन् यहा जोहवीिम ) इस यज्ञमें बुढ़ाता हूं। (सा विश्ववारं रियं नः नियच्छात् ) वह सबके द्वारा स्वीकार करने योग्य धन हमें देवे। तथा ( उक्थ्यं रातदायं वीरं ददातु ) प्रशंसनीय और सैंकडों दान करनेवाले वीरको प्रदान करें॥ १॥

(देवानां अमृतस्य पत्नी कु-हू) सब देवों के बीचमें जो पूर्णतया समर है, उस ईश्वरकी पत्नी यह कुहू, सर्थात् जिसके लिए सब इस पृथ्वीपर हवन करते हैं, वह (नः हव्या) हमारे द्वारा प्रशंसित होने योग्य है। वह (अस्य हिवषः जुषेत) इस हविका सेवन करे। (उदाती यज्ञं श्रृणोतु) इच्छा करती हुई वह देवी यज्ञका वृत्तान्त सुने सौर (चिकितुषी रायस्पोषं अद्य नः द्धातु) ज्ञानवाली वह देवी धनसमृद्धि आज हमें देवे॥ २॥

इस पृथ्वीपर जिसका सत्कार होता है उसको 'कु-हू ' कहते हैं। यह ( असृतस्य पत्नी ) असर ईश्वरकी आदि शक्ति है। और यह ईश्वर ( देवानां असृतः ) संपूर्ण देवोंमें असर है। इसकी असर शक्ति ही सब अस्य देव असर बने हैं। परमेश्वरी शक्तिकी इस उपासना करते हैं। वह देवी हमें धन और वीरता देवे।

# पुष्टिकी मार्थना

[86 (40)]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- मंत्रोक्ता । )

राकामहं बुहवां सुष्टुता हुवे श्रुणोतं नः सुभगा बोर्षतु त्मनां । सीव्यत्वपं सूच्याच्छिद्यमानया दुदांतु बीरं शतदांयमुक्थ्य प्र यास्ते राके सुमृतयाः सुपेश्चंसो याभिर्ददांसि दाशुषे वस्नि । ताभिनी अद्य सुमनां उपागिहि सहस्रापोषं सुभगे रराणा

H \$ 11

11 2 11

अर्थ- (अहं सुहवा सुष्टुती राकां हुवे) में उत्तम बुलानेयोग्य और स्तुति करनेयोग्य पूर्ण चन्द्रमाके समान आल्हाददायिनी देवीको बुलाता हूं। (शृणोतु) वह मेरी प्रार्थना सुने और (सुभगा नः तमना बोधतु) वह उत्तम देश्वर्यवाली देवी हमें अपनी शक्तिसे जगावे। (अञ्छिद्यमानया सुन्या अपः सीव्यतु) कभी न ट्टनेवाली सुर्हेसे वह अपने कपढे सीवे और (उक्थ्यं शतदायं वीरं द्दातु) प्रशंसनीय सैंकडों दान देनेवाले वीर पुत्रको हमें प्रदान करे ॥१॥

है (राके) शोभा देनेवाली देवी! (याभिः दाशुषे वस्ति ददासि) जिनसे तू दानाको धन देती है। (याः ते सुपेशसः सुमतयः) ऐसी जो तेरी उत्तम सुमितयां हैं, हे (सुभगे) उत्तम ऐश्वर्यसे युक्त देवी! (ताभिः रराणा सुमनाः) उन सुमितयोंसे शोभनेवाली उत्तम मनवाली देवी तू (अद्य नः सहस्रपोषं उपागिहि) आज हमें हजारों तरहके पुष्टियोंको लाकर दे॥ २॥

पूर्णचन्द्रमायुक्त राका होती है। इससे जैसी प्रसञ्चता प्राप्त होती है उसकी अपेक्षा कई गुनी अधिक प्रसञ्चता ईश्वरके तेजसे होती है। इस स्कर्मे पूर्ण चन्द्रप्रभाके वर्णनके मिषसे आध्यात्मिक परमात्माकी शक्तिका वर्णन किया है। यह परमात्माकी हमें ज्ञान देवे, अज्ञानसे जगाकर प्रबुद्ध करे, और ज्ञान द्वारा हमारी उज्ञति करे। इसी प्रकार हमें पुष्टि और उत्तम वीरसंतित देवे और हमारी सब प्रकारकी उज्ञति करे।

# सुसकी मार्थना

[89(48)]

(ऋषि:- अथर्वा । देनता- देवपरूयौ ।)

देवा<u>नीं</u> पत्नीरुश्वतिर्यवन्तु नः प्रावन्तु नस्तुजये वार्जसातये । याः पार्थिवासो या अपामिं <u>वृते ता नी देवीः सुहवाः</u> अमे यच्छन्तु ।। १ ॥

अर्थ— ( उदातीः देवानां पत्नीः नः अवन्तु ) हमारी इच्छा करनेवाली देवोंकी परिनयां हमारी रक्षा करें । वे ( तुजये वाजसातये नः प्रावन्तु ) सन्तान और अन्नकी विपुलताके लिये हमारी रक्षा करें । ( याः पार्थिवासः ) जो पृथ्वीपर स्थिर और ( याः अपां वते अपि ) जो कार्योंकी नियमन्यवस्थामें स्थित हैं, (ताः सुहवाः देवीः ) वे उत्तम प्रशंसित देवियां ( नः दार्भ यच्छन्तु ) हमें सुख देवें ॥ १ ॥

उत मा वर्षन्तु देवपत्नीरिन्द्राण्यश्वमाय्यश्विनी राट्। आ रोदंसी वरुणानी श्वंणोतु व्यन्तुं देवीर्थ ऋतुर्जनीनाम्

11 8 11

अर्थ — (उत देवपत्नीः ग्नाः वयन्तु) भीर देवोंकी पत्नियां ये देवियां हमारे हितकी हच्छा करें। (इन्द्राणी) इन्द्रकी पत्नी, (अग्नाय्यी) भग्निकी पत्नी, (अश्विनी राट्) मधिनी देवोंकी पत्नी रानी, (रोदसी) रुद्रकी पत्नी, (वरुणानी) जलदेव वरुणकी पत्नी (आश्वरणोतु) हमारी पुकार सुने। (जनीनां यः ऋतुः) क्रियोंका जो ऋतुकाल है, इस समय (देवीः वयन्तु) ये देवियां हमारा हित करें॥ २॥

देवताओं की शक्तियां देवों की पत्नियां हैं। अग्नि, जल, पृथ्वी, वायु, आदि अनेक देव हैं, उनकी शक्तियां भी विविध हैं। ये ही इनकी पत्नियां हैं। पत्नी पालन करनेवाली होती है। अग्निशक्ति अग्निका पालन करती है, वायुशक्ति वायुका पालन करती है, इसी प्रकार अन्यान्य देवोंकी शक्तियां अन्य देवोंकी उनके स्वरूपमें रखती हैं, जितने देव हैं उतनी ही

उनकी परिनयां हैं। ये सब देवशक्तियां इम सब मनुष्योंको सुख और शान्ति प्रदान करें।

# कर्म और विजय

[ ५० ( ५२ ) ] ( ऋषः- अक्रिराः । देवता- इन्दः । )

यथां वृश्वम्यनिर्विश्वाहा हन्त्यंप्रति ।

एवाहम्य कित्वान्श्वेवेष्यासमप्रति

तुराणामतुराणां विद्यामवंज्ञिषाणाम् ।

स्मैतुं विश्वतो मगो अन्तर्ह्दतं कृतं ममं

इंडे अग्निं स्वावंसुं नमीमिरिह प्रसक्तो वि चंयत्कृतं नेः ।

11 8 11

11 3 11

रथैरिव प्र मंरे वाजयंद्भिः प्रदक्षिणं मरुतां स्तोममृष्याम् ॥ ३॥

अर्थ — (यथा अशनिः ) जिस प्रकार विद्युत् ( वृक्षं विश्वाहा अप्रति हन्ति ) दृक्षका सर्वदा नाश करती है, ( एव अहं अद्य अक्षैः कितवान् ) वैसी मैं बाज पाशंकि साथ जुबारियोंको ( अप्रति वध्यासं ) बहुत दुरी रीतिसे मारूं॥ १ ॥

(तुराणां अतुराणां) त्वरा करनेवाळी अर्थात् उत्साहयुक्त तथा मन्द किंवा सुस्त और (अवर्जुषीणां विद्यां) इराईका वर्णन न करनेवाळी प्रजाबोंका (भागः विश्वतः समैतु) ऐश्वर्य सब ओरसे इकट्ठा होवे और वह (मम अन्त-ईस्तं छतं) मेरे इस्तके अंदर आए हुएके समान हो॥ २॥

(स्ववसुं आग्नं नमोभिः ईडे) अपने निज धनसे युक्त और प्रकाशक देवकी नमस्कारों हारा पूजा करता हूं। (इह प्रसक्तः नः कृतं विचयत्) यहां रहता हुआ यह देव हमारे किये कर्मको संग्रहित करे, जैसा (वाजयद्भिः रथैः इव प्रभरे) बलयुक्त अशोंसे रथोंके समान सब स्थानको अर देता हूँ। पश्चात् में (मरुतां प्रदक्षिणं स्तोमं ऋध्यां) मरुतोका श्रेष्ठ स्तोत्र सिद्ध करता हैं॥ ३॥

भावार्थ — जिस प्रकार विजलीसे वृक्षोंका नाश होता है, उसी प्रकार में पाशोंके साथ जुमारियोंका नाश करता हूं ॥ १ ॥

कुछ प्रजाजन किसी कार्यको त्वरासे समाप्त करनेवाले, कुछ सुस्तीसे समाप्त करनेवाले और बुराइयोंको दूर ब करने-वाले होते हैं। उन सब प्रजाजनीका धन एक स्थानपर जमा होवे और वह मेरे हाथमें आए हुए धनके समान हो॥ २॥

में ईबरकी मक्ति और उपासना करता हूं। यह देव हमारे कर्मीका निरीक्षण करे। और जिस प्रकार रथोंसे धन इकट्टा करते हैं उसी प्रकार हमारे सब सत्कर्मीका फछ इकट्टा होते। उसका उपमोग करते हुए हम उत्तम स्तोत्रीका गायन करके जानन्द्रसे रहें॥ ३॥

| व्यं जीयेम् त्वयां युजा वृतंमस्माकुमंश्रमुदेवा भरेभरे ।           |         |
|-------------------------------------------------------------------|---------|
| अस्मम्यमिन्द्र वरीयः सुगं कृष्टि प्र शत्रूंणां मधवन्तृष्ण्यां रुज | 11.8.11 |
| अजैषं त्वा संलिखित्मजैषमुत संरुधम् ।                              |         |
| अवि वृक्षे यथा मर्थदेवा मध्नामि ते कृतम्                          | 11 4 11 |
| उत प्रहामतिदीवा जयित कृतिमिव श्वप्ती वि चिनोति काले।              |         |
| यो देवकामो न धनं रुणादि समित्तं रायः सृंजिति स्वधाभिः             | 11 € 11 |
| गोमिष्टर्मामति दुरेवां यवेन वा क्षुषं पुरुह्त विश्वे।             |         |
| व्यं राजस प्रथमा धनान्यरिष्टासो वृज्ननिर्मिर्जयम                  | 11 9 11 |

अर्थ— (वयं त्वया युजा वृतं जयेम) इस तेरी सहायतासे युक्त होकर वेरनेवाछे शत्रुको जीतें। (भरे भरे अस्मानं अंशं उद् अव) प्रत्येक युद्धमें हमारे कार्यभागकी उत्कृष्ट रक्षा कर। हे (इन्द्र) इन्द्र! (अस्मभ्यं वरीयः सुगं कृष्ध) हमारे किये वरिष्ठ स्थानसे जाने योग्य कर। हे (मघचन्) धनवान् इन्द्र! (शत्रूणां वृष्ण्या प्र रुज) शत्रु- क्रोंके वर्षोंको वोड ॥ ४॥

(सं लिखितं त्वा अजैषं) इरएक रीतिसे कष्ट देनेवाले तुझके कत्रुको में जीत केता हूं। (उत संरुद्धं अजैषं) और रोकनेवाले तुझ जैसे राश्रुको भी में जीतता हूं। (यथा अविं जुकः मधस्) भेडिया जैसे भेडको मधता हैं (एवा ते कृतं मध्नामि) ऐसे ही तेरे किये राश्रुभूत कर्मको में मध डालता हूं॥ ५॥

(उत अतिदीवा प्रहां जयित ) और अत्यंत विजयेच्छु वीर प्रहार करनेवालेको भी जीत लेता है। (श्वप्नी [स्व-प्नी ] काले छतं इव विचिनोति ) अपने धनका नाम करनेवाला मूढ समयपर अपने किये हुए कर्मको ही विशेष रीतिसे प्राप्त करता है। (यः देवकामः धनं न रुणद्धि ) जो देवकी तृप्तिकी इच्छा करनेवाला धनको केवल अपने छिये ही रोक रसता है, (तं इत् रायः स्वधाभिः संस्तुजति ) उसीके साथ सब धन अपनी धारक शक्तियोंसे उत्तम प्रकार संयुक्त होता है ॥ ६ ॥

( दुरेवां अमितं गोभिः तरेम) दुर्गतिरूप कुमितको गौओंसे पार करें। हे ( पुरुष्ट्वत ) बहुतों द्वारा प्रशंसित देव ! (विश्वे यवेन वा क्षुघं) हम सब जीसे भूखको पार करें। (वयं राजसु प्रथमा अरिष्टासः) हम सब राजाओं में उत्कृष्ट होकर विनाशको न प्राप्त होते हुए ( वृजनीभिः धनानि जयेम ) अपनी शक्तियोंसे धनोंको जीतें॥ ७॥

भावार्थ — हम ईश्वरकी सहायतासे सब शत्रुको जीतें। ईश्वरकी कृपासे हर एक युद्धमें हमारे प्रयस्न सुरक्षित हों। हे देव ! हमारे शत्रुओंका बळ कम करो, और हमें विरष्ठस्थान सुखसे प्राप्त हो॥ ४॥

पीड़ा देनेवाछे और प्रतिबन्ध करनेवाछे शत्रुको मैं जीतता हूं। जिस प्रकार मेडिया भेडको पराजित करता है वैसे मैं शत्रुके किये उत्तमसे उत्तम प्रयत्नको व्यर्थ करता हूं॥ ५॥

विजयेच्छु धीर धातक शत्रुको भी जीत छेता है। आत्मवात करनेवाला मूख मनुष्य अपने कृत कर्मको ही भोगता है। जो मनुष्य देवकार्यके छिये अपना धन समर्पण करता है और ऐसे समयमें अपने पास इकट्टा करके नहीं रक्तता, उसीको विशेष धन प्राप्त होता है॥ ६॥

दुर्गति और कुमतिको गौकोंकी रक्षा करके हटा दें। इसी प्रकार जीसे भूसको हटा दें। इस राजानोंमें उत्कृष्ट राजा बनें और निजशिक्तयोंसे यथेष्ट अन कमार्थे ॥ ७॥ कृतं मे दक्षिणे हस्ते जयो में सुच्य आहितः। गोजिद् भ्रंयासमश्वजिद्धंनंजयो हिरण्यजित् अक्षाः फलेवतीं द्युवं दुत्त गां श्वीरिणींमित। सं मां कृतस्य धारंया धनुः स्नानेव नद्यत

11011

11811

अर्थ— ( कृतं मे दक्षिणे हस्ते ) पुरुषार्थं मेरे दायें हाथमें है और ( मे सब्ये जयः आहितः ) मेरे वायें हाथमें विजय है। अतः में ( गोजित् अश्वजित्) गौओंका, धोडोंका (हिरण्यजित् धनंजयः भूयासं ) सुवर्णका और धनका विजेता होऊं ॥ ८॥

है (अश्नाः) ज्ञान विज्ञानो ! (श्नीरिणीं गां इव) दूधवाली गौके समान (फलवर्ती द्युवं दत्त) फलवाली विजिगीषा हमें दो। (स्नाब्ना धनुः इव) जैसे तांतसे धनुष्य संयुक्त होता है वैसे ही (मा कृतस्य धारया सं नहात) मुझको अपने किए हुए कर्मकी धारा प्रवाहसे युक्त कर ॥ ९॥

भावार्थ मेरे दायें हाथमें पुरुषार्थ है और बांध हाथमें विजय है। इसिक्ये इम गीवें, बोहे, सुवर्ण और अन्य धन प्राप्त करें ॥ ८॥

शानविज्ञान ये मेरी आंखें बनें और उनसे बहुत दूध देनेवाली गीके समान उत्तम फल देनेवाली विजयेच्छा हममें स्थिर रहे। जिस प्रकार तांतसे धनुष्यकी दोनों नोकें जुढी रहती हैं, उसी प्रकार मेरा पुरुषार्थ मुझे फलके साथ बांध देवे ॥ ९॥

#### कर्म और विजय

#### पुरुषार्थ और विजय

इस स्कका सप्तम मंत्र दरएक मनुष्यके द्वारा सदा ध्यानमें धारण करने योग्य है, उसका पाठ ऐसा है---

कृतं मे दक्षिणे हस्ते जयो मे सन्य आहितः। गोजिद् भूयासमध्वजिद्धनंजयो हिरण्यजित्॥ ( मं॰ ८ )

' पुरुषार्थ प्रयत्न मेरे दायें हाथमें है और विषय मेरे बायें हाथमें हैं । इससे मैं गौवें, बोडे, धन और सुवर्णको जीत कर प्राप्त करनेवाळा होऊं। '

मनुष्यको येही विचार मनमें धारण करने चाहिये और ऐसा प्रयत्न करना चाहिये कि उस प्रयत्नसे उसे चारों ओर विजय प्राप्त हो। मनुष्यकी विजय कहीं बाहरके प्रयत्नसे नहीं होती, वह अपने अंदरके बळसेही प्राप्त होगी। इसिलिये अपने अन्दर बळ बढे और अपनी विजय हो, इसके ळिये प्रयत्न करना मनुष्यका प्रथम कर्जन्य है।

' इत, त्रेता, हापर और किछ ' व चार प्रकारके अनुध्य-कर्म होते हैं, इनके छक्षण ये हैं— कालेः शयानो भवति संजिद्दानस्तु द्वापरः। उत्तिष्ठंस्त्रेता भवति कृतं संपद्यते चरन्॥ ( ए॰ वा॰ ७११५ )

'सो जाना कि है, निद्राका त्याग द्वापर है, नर्जा तैयार होना त्रेता कहलाता है, कार्य करना कृत कहलाता है।' अर्थात् आलस्यसे कल्युग बनता है भीर पूर्ण पुरुषाधँसे कृत युग होता है, और बीचकी अवस्थाएं द्वापर और त्रेता युग-की हैं। कृत, त्रेता, द्वापर और किल में चार नाम पुरुषार्थके चार वगाँके सूचक हैं। जो पुरुष प्रयत्न करके अपने द्वायमें कृत नामक पुरुषार्थ लेता है, वह दूसरे हाथसे निश्चयपूर्वक विजय प्राप्त कर लेता है। 'कृत ' पुरुषार्थ मानो एक बढ़े जलप्रवाहकी प्रचंड पारा है, वह घारा निःसंदेह विजय प्राप्त करा देती हैं—

कृतस्य धारया मा सं नहात्। ( मं॰ ९ )

' कृत नाम श्रेष्ठ पुरुषार्थकी प्रवाह धारासे संयुक्त होकर उदिष्ट स्थानको में पहुंच जाऊं। ' कृतके साथ ' सत्य, भहिंसा, प्रवस्न पुरुषार्थ शक्ति, रखम, सरस्त्रता, धेर्य भादि सात्त्रिक गुणोंका साहचर्य हमेशा रहता है। सत्स्वकृत कृत्युसको ही कहते हैं। सस्ययुगके मनुष्योंके जो गुण पुराणोंमें वर्णित हैं, वेही साखिक ग्रुम गुण इस कृत नामक पुरुषार्थके साथ सदा रहते हैं,

'किल ' पुरुषार्थ युक्त नहीं है, यह शब्द पुरुषार्थहीनता-का चोतक है। जहां बिलकुल पुरुषार्थ नहीं है वहीं किल रहता है, आपसके झगड़े, अनाचार, अधर्म, अनीति अधः-पातका व्यवहार सब इसके साथ रहता है। इससे मनुष्यों-वी अधोगति होती है। इसलिये इससे मनुष्योंको बचना आवश्यक है। बीचके दो पुरुषार्थ इन दो स्थितियोंके बीचमें हैं।

#### जुआरीको दूर करो।

अपने समाजमेंसे जुआरीको दूर करनेके विषयमें इस स्क-का मंत्र बडा बोधपद है, देखिये—

यथा वृक्षमशानिर्विश्वाहा हन्त्यप्रति । एवाहमद्य कितवानक्षेर्वध्यासमप्रति ॥ ( मं॰ १ )

'जैसे आकाशकी विशुत् वृक्षका नाश करती है उसी
प्रकार में अपने समाजसे पाशोंके साथ जुजारियोंको तूर
करता हूं। 'समाजसे जुजारियोंको तूर करता हूं, अर्थात्
समाजमें एक भी जुजारीको नंहीं रहने देना चाहिए। समाजग जुजारियोंको दूर करना ही समाजके जुजारियोंका वघ है।
वध कोई शरीरके नाशसे ही होता है और अन्य रीतिसे नहीं
होता, ऐसी बात नहीं है। समाजमें जब तक जुजारी रहेंगे,
तबतक समाजमें पुरुषार्थका सामध्यं नहीं बद सकता क्योंकि
ओडे प्रयत्नसे ही धनी होनेका माव जुएसे जनतामें बढता
है। जतः समाजको पुरुषार्थी बनानेके किये समाजमेंसे जुजारियोंको नष्ट करना चाहिए।

#### तीन प्रकारके लोग

समाजमें तीन प्रकारके छोग होते हैं, 'तुर, अतुर और अवर्जुष ' अर्थात त्वरासे काम करनेवाछे, प्रस्थेक कार्यमें अस्यत शीघ्रता करनेवाछे, जरूदी जरूदीसे कार्य करके कार्यको विगाधनेवाछे जो होते हैं वे भी पुरुषार्थके छिये योग्य नहीं होते, क्यों कि वे शीघ्रता करके हाथमें छिये हुए कामको विगाद देते हैं। दूसरे 'अतुर ' अर्थात शिधिल किंवा पुस्त, वे अपनी सुस्तीके कारण कार्यको विगादते हैं, अतः में भी पुरुषार्थके छिये निकम्मे होते हैं। तीसरे 'अवर्जुष ' अर्थात वर्णन करनेयोग्य बातोंको भी तूर नहीं करते, बुराईको भी अपने पास रसते हैं। ये छोग भी कभी पुरुषार्थ करके अपनी

उन्नति नहीं कर सकते । ये तीनों प्रकारके लोग सदा हीन जवस्थामें ही रहेंगे, इनकी उन्नतिकी कोई आशा नहीं है। इसलिये मंत्रमें कहा है कि—

तुराणामतुराणां विशामवर्जुषीणाम् । समैतु विश्वतो भगो अन्तर्हस्तं कृतं मम ॥ ( मं॰ २ )

'शीव्रता करनेवाले, सुस्त तथा बुराइयोंको भी दूर न करनेवाले ये जो तीन प्रकारके लोग अपनी उन्नतिकी साधना नहीं करते, वे सदा दुर्भाग्यमें दी रहेंगे। अतः उनके पास जानेवाला अन मेरे हाथमें रहनेके समान हो क्योंकि में पुरुषार्थं करता हूं।' इसका आशय यह है, कि पूर्वोक्त तीन दोषोंवाले लोग ये सदा दुर्भाग्यमें ही रहेंगे और विश्वके अनका जो भाग उनको प्राप्त होना है, वह उनका भाग पुरु-षार्थी लोगोंके इस्तगत होगा। उस उक्त धन पांच ही पुरु-षार्थी लोगोंके इस्तगत होगा। उस उक्त धन पांच ही पुरु-षार्थी लोगोंमें बांटा जायगा और पांच लोग दुर्भाग्यमें ही सहते रहेंगे। यह मंत्र इस दृष्टिसे पाठकोंको विचार करने योग्य । एक ही प्राममें कई लोग पुरुषार्थसे धन कमाते । और सुस्तीसे कई निर्धन अवस्थामें रहते हैं, इसका कारण इस मंत्रमें उक्तम रीतिसे कहा है।

तृतीय मंत्रमें कहा है कि प्रकाशक देवकी, इस उपासना करते हैं और उससे पर्यास धन हमें मिल सकता है। चतुर्थ मन्त्रमें भी यही जाशय स्पष्ट किया है---

वयं जयेम त्वया युजा। (मं. ४)

'हम तेरे (ईश्वरके) साथ रहनेपर विजय प्राप्त कर सकते हैं।' ईश्वरके साथ रहनेसे अर्थात् ईश्वरके भक्त होनेसे विजय प्राप्त होती है, यह विजय सन्नी विजय होती है। ईश्वरके सस्य भक्त होनेसे बढ़ी शक्ति प्राप्त होती है। इस विषयमें पश्चम मंत्रका कथन यह है—

अजैषं त्वा संलिखितमजैषमुत संरुधम्। (मं. ५)

' खुरचनेवाले अर्थात् विविध प्रकारसे दुःख देनेवाले और प्रतिबंध करनेवाले तुझ जैसे शत्रुको में जीत लेता हूं।' अर्थात् में ईश्वरमक्त होनेके कारण अन मुझे सत्यमांगसे आगे बढ़नेमें कोई ढर नहीं है। मैं अपने पुरुषार्थसे अपनी उश्वति निःसन्देह सिद्ध करूंगा। पुरुषार्थके विषयमें एक नियम है, वह यह कि धार्मिक दृष्टिसे निर्दोष पुरुषार्थ प्रयत्न करनेवाला ही जीता है, अन्तमें उसीकी विजय होती है। अधार्मिकको कुछ देर विजय प्राप्त हुई तो भी अन्तमें उसका नाश ही होता है, इस विषयमें षष्ठ मन्त्रकी घोषणा विचार करने योग्य है—

९ (अधर्व. सु. मा. कां. ७)

उत प्रहामतिदीवा जयति । कृतमिव श्वघ्नी विचिनोति काले ॥ (मं. 🛊 )

'निःसन्देह यह बात है कि (अतिदीवा) अत्यंत विजिगीषु पुरुषार्थी मनुष्य (अहां जयित ) प्रहार करने-वालेको जीतता है। और (श्व-ध्नी, स्वध्नी) अपना आत्मधात करनेवाला मनुष्य (काले) समयमें अपने कृत-कर्मका फल प्राप्त करता है।

इस मंत्रमें दो शब्द विशेष महत्त्वके हैं। उनका विचार करना अत्यंत आवश्यक है।

१ श्व-ध्नी- [स्व-ध्नी]— आत्मवात करनेवाका
मनुष्य। जो मनुष्य अपना नाश करनेवाके कुकर्मोंको करता
रहता है। जिससे अपनी अधोगति होती है ऐसे कुकर्म जो
करता है वह आत्मधातकी है। आत्मधातकी लोगोंकी अधोगति होती है इस विषयका वर्णन ईशोपनिषद् (वा. यज्ज.
४०।३) में है, वहां पाठक वह वर्णन अवस्य देखें।

२ अतिदीवा इस शब्दमें 'दिव् 'घातु 'विजिगीषा, व्यवहार, स्तुति, मोद, गित ' इत्यादि अर्थमें है, अतः 'दीवा 'शब्दका अर्थ 'विजिगीषा अर्थात् जयकी इच्छा करनेवाला, व्यवहार उत्तम रीतिसे करनेवाला, स्तुति ईश-भक्ति करनेवाला, आनन्द बढानेवाले कार्य करनेवाला, प्रगति करनेवाला ' अतः 'अतिदीवा ' शब्दका अर्थ है 'अत्यंत विजयके लिए पुरुषार्थ करनेवाला ' यह विजय प्राप्त करनेवाला अपने शबुको अवश्य ही जीत लेता है।

#### देवकाम मनुष्य

कई मनुष्य देवकामी होते हैं और कई असुरकामी होते हैं। देवोंके समान जिनकी इच्छा होती है, वे देवकामी मनुष्य और राक्षसोंके समान जिनकी कामना होती है, वे असुरकामी मनुष्य होते हैं। ये क्या करते हैं इस विषयका वर्णन इसी मंत्रमें किया है, वह अब देखिये। इसी मंत्रके शब्द निम्न प्रकार रखनेसे दोनोंके लक्षण स्पष्ट हो जाते हैं-

देवकामः धनं न रुणद्धि ।

असुरकामः ] धनं रुणद्धि। (मं. ६)

'देवकामनावाला मनुष्य अपने धनको अपने पास ही इकट्टा नहीं करता, परंतु आसुरी कामनावाला मनुष्य अपने पास धन इकट्टा करके रखता है।'यह मंत्रभाग इन देशेंकि व्यवहार खरूप अच्छी प्रकार बता रहा है। कंजूस लोग धन अपने पास संग्रह करते हैं, उसको बाहर स्ववहारमें जाने नहीं देते, अथवा अपने स्वार्थी भोगोंके किये रखते हैं, अवः ये राक्षसी कामनाएं हैं। परंतु जो मनुष्य देवी प्रकृत्तिके होते हैं, वे धन अपने पास कभी नहीं रोकते, अपितु अपने सर्व-स्वको सब जनताकी भछाईके लिये समर्पित करते हैं, अपनी संपूर्ण शक्तियां उसी कार्यमें छगाते हैं, इसलिये ये छोग उद्यतिके भागी होते हैं। यही बात इसी संज्ञके कही है—

तं रायः स्वधाभिः संसुजति। (मं. ६)

' उसीको सब प्रकार के धन अपनी सब धारक शक्तियों के साथ प्राप्त होते हैं।' जो अपना धन देवकार्य में उत्ताता है वही विशेष धन प्राप्त का सकता है और वही कडी विजय प्राप्त कर सकता है।

यहाँ देवकार्य कौनसा है, इसका भी दिचार करना चाहिये। 'साधुजनोंका परित्राण करना, दुष्कर्म करनेवालोंका नारा बाना कौर धर्ममर्यादाकी स्थापना करना 'यह तिविध कार्य देवकार्य कहलाते हैं। अर्थात् इसके विरुद्ध जो कार्य हो उसे राक्षस या आसुर कार्य समझना चाहिए। यह देव-कार्य जो करता है और इस देव कार्यमें अपनी शक्ति और धम जो लगाता है वह देवकाम मनुष्य है। इसके विरुद्ध कार्य करनेवाला मनुष्य आसुरी कामनावाका कहलाता है और वह अवनितको प्राप्त होता है।

#### गोरधा

सप्तम मंत्रमें गोरक्षाके महत्त्वका वर्णन किया है। यदि हुर्गतिसे बचनेका कोई सचा साधन है तो एक मात्र गोरक्षा ही है वेस्तिये—

दुरेवां अमर्ति गोभिः तरेम। (मं. 🕨)

'दुरवस्थाकी जो बुद्धिहीन स्थिति है वह हम गौओंकी रक्षासे दूर करें।' अर्थात् गौओंकी सहायतासे हम अपनी दुरवस्था हटावें। देशमें उत्तम गोरक्षा हो और विपुत्त दूध हरएकको प्राप्त होने लगे तो देशकी दुरवस्था निःसन्देह दूर होगी। मनुष्यको सुधारनेका यही एकमात्र उपाय है। इसी प्रकार—

विश्वे यवेन क्षुधं [तरेम]। (मं. ७)

'हम सब जीसे भूसको दूर करें।' अर्थात् जी शाहि शास्यका भक्षण करके ही इस अपनी भूसका शासन करें। यहां मांस शादि पदार्थोंका भूसकी निवृत्तिके किये उल्लेख महीं है, यह बात विकेष ध्यानमें शारण करने योग्य है। गोका तूघ पीना और जी गेहूं चावल आदि घान्यका सेवन करना, ये दो रीतियां हैं जिनसे मनुष्य उसत होता है और अत्यंत सुखी हो सकता है। अब अन्तिम मंत्रका उपदेश देखिये---

अक्षाः फलवतीं द्युवं दत्ता (मं. ९)

'हे ज्ञान विज्ञानो ! फळवाळी विजय हमें दो ।' यहां 'अक्ष' शब्द है, यह शब्द कोशोंमें निम्निळिखित अथोंमें माया है— 'गाडीका मध्य दण्ड, आधार स्तंभ, रथ, गाडी, चक्र, तुळाका दण्ड, तोळनेका वजन (कर्ष), विभीतक (भिळावा), रुद्राक्षका वृक्ष, रुद्राक्ष, इन्द्राक्ष, सर्प, गरुड, भारमा, ज्ञान, सत्यज्ञान, विज्ञान, तारक ज्ञान, ब्रह्मज्ञान, कानून (कॉ, law), कानूनी कार्यवादी, विधिनियम।' दमारे मतसे यहांका 'अक्ष' शब्द अन्तिम आठ या नौ अथोंको यहां व्यक्त कर रहा है और इसीकिये इमने इसका अर्थ ज्ञान विज्ञान ऐसा किया है।

यु और दीवाकी उत्पत्ति एक ही दिव् धातुसे होनेके कारण 'कतिदीवा' शब्दके प्रसंगमें जो क्षर्थ बताया है वही 'युव' का यहां क्षर्थ है। 'विजिगीघा' यह इसका यहां क्षर्य क्षभिप्रेत है। 'ज्ञान विज्ञानसे हमें फल युक्त विजय प्राप्त हो 'यह इस मंत्र भागका यहां क्षाशय है। ज्ञान विज्ञानसे ही सुफल युक्त विजय प्राप्त हो सकती है।

विजय ऐसी हो कि जैसी (क्षीरिणीं गां इव) सदा दूध देनेवाली गौ होती है। विजय प्राप्त करनेके बाद उसका मधुर फळ भविष्यमें मिलता रहे और पुनः हमारा अधः-पात कभी न होवे, यह आशय यहां है।

( कृतस्य घारयामा संनहात्। मं. ८) अपने किये हुए पुरुषार्थके धाराप्रवाहसे मैं उत्कर्षको सरलत्या प्राप्त होऊं। बीचमें किसी प्रकारकी रुकावट न हो। जो ज्ञान विज्ञानयुक्त होकर इस प्रकार परमपुरुषार्थ करेंगे, वे ही निःसन्देह यज्ञके भागी होंगे।

### रक्षाकी मार्थना

[48(43)]

(ऋषिः - अक्रिराः । देवता - इन्द्राबृहस्पती । )

बृहस्पतिर्नुः परि पातु प्रश्नादुवोत्तरस्मादधराद्यायोः । इन्द्रः पुरस्तांदुत मध्यतो नः सखा सिलम्यो वरीयः कृणोतु

11 8 11

अर्थ — (वृहस्पितिः नः पश्चात्, उत उत्तरस्मात्) ज्ञानका स्वामी हमें पीछसे, उत्तर दिशासे (अधरात् अधायोः पातु) नीचेके भागसे पापी पुरुषोंसे बचावे। (सखा इन्द्रः) मित्र प्रभु (नः) हमें (पुरस्तात् उत मध्यतः) आगेसे और बीचमेंसे (सिखिभ्यः वरीयः कृणोतु) मित्रोंमें श्रेष्ठ बनावे॥ ३॥

भावार्थ — ज्ञान देनेवाला पीछेसे, उपरसे और नीचेसे अर्थात् बाहरसे हमारी रक्षा करे और मित्र हमारी रक्षा संगुक्षसे और बीचके स्थानसे करे ॥ १॥

ज्ञान देनेवाला और सहायक मित्र ये दोनों ना करते हैं, एक बाहरसे रक्षा करता है और एक अंदरसे रक्षा करता है। परमास्मा ज्ञान देकर बाहरसे और मित्र होकर अन्दरसे और सब ओरसे हमारी रक्षा करता है।

### उत्तम ज्ञान

[47 (48)]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- सांमनस्यं, अश्विनौ । )

संज्ञानं नः स्वेभिः संज्ञानमरेणेभिः। संज्ञानंमिधना युविधारमासु नि यंच्छतम्

11 9 11

सं जानामहै मनेसा सं चिकित्वा मा युंष्महि मनेसा दैन्येन । मा घोषा उत्स्थुर्वहुले विनिधेते मेषुंः प्रमुदिन्द्वस्याहुन्यागंते

11 8 11

अर्थ — है (अश्विनो ) अश्विदेवो ! (नः स्वेभिः संझानं ) हमें स्वजनोंके साथ उत्तम ज्ञान प्राप्त हो। तथा (अर-णोभिः संझानं ) निम्न श्रेणीके जो छोग हैं उनके साथ भी हमें उत्तम ज्ञान प्राप्त हो। (इह) इस संसारमें ( युवं अस्मासु संझानं नियच्छतं ) तुम दोनों हमें उत्तम ज्ञान प्रदान करो ॥ १॥

( मनसा संजानामहै ) इम मनसे उत्तम ज्ञान प्राप्त करें ( चिकित्वा सं ) ज्ञान प्राप्त करके एकमतसे रहें। ( प्रा युष्महि ) परस्पर विरोध न करें। ( दैक्येन मनसा ) दिष्य मनसे इम युक्त होवें। ( बहुले विनिर्द्त घोषा मा उत् स्थुः ) बहुतोंका वध होनेके कारण दुःखके शब्द न उत्पन्न हों। ( आगते अहनि ) भविष्य काळमें ( इन्द्रस्य इषुः मा पतत् ) इन्द्रका बाण हमपर न गिरे ॥ २ ॥

# दीर्घायु

[43 (44)]

(ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- आयु:, बृहस्पतिः, अश्विनी च।)

अमुत्रभ्यादधि यद्यमस्य वृहंस्पतेर्शिशंस्तेमुखाः । प्रत्यीहतामुश्चिनां मृत्युमुसाद्देवानांमग्ने भिष्जा शचीिमः

11 8 11

अर्थ— हे (वृहस्पते) बृहस्पते ! हे (अग्ने ) बग्ने ! तू (यत् अमुत्र-भूयात् ) जो परलोकमें होनेवाले (यमस्य अभिश्रास्तेः अमुञ्चः ) यमकी यातनाओंसे मुक्त करता है । हे (देवानां भिषजी अश्विनी ) देवींके वैच अधिनीदेवी ! (शर्चीभः मृत्युं अस्मत् प्रति औहतां ) शक्तियोंसे मृत्युको हमसे दूर करो ॥ १ ॥

भावार्थ— परकोक्से देहणावके पश्चात् जो दुःख होते हैं उनसे मनुष्यका बचाव होवे, और मनुष्यकी शक्तियोंकी उन्नति होकर उसका मृत्युसे बचाव होवे ॥ १ ॥

स्कं ५३ (५५)

| सं क्रोमतुं मा जहीतुं शरीरं प्राणापानी ते स्युजीविह स्ताम्।              |         |
|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| श्वतं जीव शुरदो वर्षमा <u>नो</u> ऽप्रिष्टे <u>गो</u> पा अंधिपा वसिष्ठः   | 11311   |
| आयुर्वे <u>चे</u> अतिहितं पराचैरं <u>पानः प्राणः पुन्रा तार्विताम्</u> । |         |
| अमिष्टदाहानिक्रितेरुपश्थात्तदात्मानि पुन्रा वेश्वयामि ते                 | H ₹ H   |
| मेमं शाणो हासीन्मो अंपानो बिहाय परां गात्।                               |         |
| सप्तिषिभ्यं एनं परिं ददामि त एनं स्वस्ति जरसे नहन्तु                     | 11.8.11 |
| प्र विञ्चतं प्राणापानावनुड्वाहांविव ब्रुजम् ।                            |         |
| अहं जीर्मणः शेव्धिररिष्ट इह विधेताम्                                     | 11411   |

अर्थ— हे (प्राणापानों) प्राण और अपानों! (सं क्रामतां) शरीरमें उत्तम प्रकार संचार करों (शरीरं मा जहीतं) शरीरकों मत छोडो। वे दोनों (इह ते सयुजी स्ताम्) यहां तेरे सहचारी होकर रहें। (वर्धमानः शरदः शतं जीव) बढता हुआ तू सौ वर्ष जीवित रह। (ते अधिपाः वसिष्ठः गोपाः अग्निः) तेरा अधिपति निवासक और रक्षक तेजस्वी देव हैं॥ २॥

(ते यत् आयुः पराचैः अतिहितं) तेरी जो आयु विरुद्ध आचरण करनेके कारण घट गयी है, उस स्थानपर (ती प्राणः अपानः पुनः आ इतां) वे प्राण और अपान पुनः आवे। (अग्निः निर्ऋतेः उपस्थात् तत् पुनः आहाः) वह तेजस्वी देव तुझे दुर्गतिके समीपसे पुनः छाता है, (ते आत्मिनि तत् पुनः आवेश यामि) तेरे अन्दर उसको पुनः स्थापन करता हूँ ॥ ३॥

अर्थ— (इमं प्राणः मा हासीत्) इसको प्राण न छोडे और (अपानः अवहाय परा मा गात् उ) अपान भी इसको छोड कर दूर न जाने। (सप्तर्षिभ्यः एनं परिददामि) सात ऋषियों के समीप इसको देता हूं, (ते एनं जरसे स्वस्ति वहन्तु) वे इसको वृद्धावस्थातक मुख्यपूर्वक ले जावें॥ ४॥

है (प्राणापानों) प्राण और अपान! (व्रजं अनङ्वाहों इव प्रविशतं) जैसे गोशालामें बँढे घुसते हैं उसी गणा तुम दोनों प्रविष्ट होवो! (अयं जिस्णः शेवाधिः) यह वार्धन्यतककी पूर्ण भायुका खजाना है, यह (इह अरिष्टः वर्धतां) यहां न घटता हुआ वहे ॥ ५॥

भावार्थ-- मनुष्यके शरीरमें प्राण और अपान ठीक प्रकार संचार करते रहें। वे शरीरको शीव न छोडें। ये ही जीवके सहचारी दो मिन्न हैं। मनुष्य बढता हुआ सौ वर्षतक जीवित रहे, मनुष्यका रक्षक, पालक, संवर्धक और यहां का जीवन सुखमय करनेवाला एकमान्न परमेश्वर है॥ २॥

जो भायु विरुद्ध भाचरणोंके कारण घट जाती है, उसको प्राण भौर भपान पुनः छ भावें भौर यहां स्थापित करें। वही तेजस्वी देव दुर्गतिसे भायुको वापस छ भावे भौर इसके भन्दर सुरक्षित रखे॥ ३॥

इस मनुष्यको प्राण और अपान न छोडें। सप्तर्षिसे बने जो सप्त ज्ञानेद्वियें हैं, उनके समीप इस जीवको छोड देते हैं। वे इसको सौ वर्षकी पूर्ण आयु प्रदान करें॥ ४॥

शरीरमें प्राण भौर अपान वेगसे संचार करें भौर इस शरीरमें रखा हुआ दीर्घायुका खजाना बढावें ॥ ५॥

आ ते ग्राणं संवामित परा यहमं सुवामि ते । आधुनों विश्वती दघद्यमृधिवरिण्यः उद्भुषं तमेसुस्परि रोहेन्तो नाकंग्रसम् । देवं देवत्रा सर्थमगंनम् ज्योतिरुत्तमम्

11 5 11

11011

अर्थ— (ते प्राणं आ खुवामित ) वेरे प्राणको मैं प्रेरित करता है। (ते यक्ष्मं परा खुवामि) तेरे क्षयरोगको मैं दूर करता हूं। (अयं वरेण्यः अग्निः) यह श्रेष्ठ अग्नि (नः आयुः विश्वतः द्धत्) हमारे अन्दर आयु सब प्रकारसे स्थापित करे॥ ६॥

(वयं तमसः परि उत्) इम अन्धकारके अपर चढें, वहांसे ( उत्तरं नाकं रोहन्तः ) श्रेष्ठ स्वर्गमें आरोहण करते इप ( देवत्रा उत्तमं ज्योतिः सूर्यं अगन्म ) सब देवोंके रक्षक ष्ठत्तम तेजस्वी सूर्य-सबके उत्पादक-देवको प्राप्त हो ॥७॥

भावार्थ — तेरे प्राणींको प्रेरित करनेसे तेरे रोग दूर होंगे और तेरी आयु वृद्धिगत होगी ॥ ६ ॥

हम अन्थकारको छोडकर प्रकाशकी प्राप्तिके लिये जपर चढते हैं, जगर स्थरीमें आरोहण करते हुए सबके एउट तेजस्बी देवताको प्राप्त करते हैं ॥ ७॥

### द्याधायु

#### दीर्घे आयु कैसे प्राप्त हो ?

इस स्कमें दीर्घ आयु प्राप्त करनेका उपाय बताया है। दीर्घ आयु करनेवाले दो देव हैं, वे अपनी शक्तियोंसे मनुष्य- औ मृत्युसे रक्षा करते हैं, वे दो देव अधिनी देव हैं। अधिनी देव कौन हैं और कहां रहते हैं, इसका विचार करके निश्चय करना चाहिये।

#### देवोंके वैद्य।

अश्विनी कुमार ये देशोंके दो वैद्य हैं, इस मंत्रमें भी इनको-देवानां भिषजों ( मं॰ १ )

'देवोंके दो वैद्य ये हैं ' ऐसा कहा है। यहां देव कीनसे हैं और उनकी चिकित्सा करनेवाले ये वैद्य कीनसे हैं, यह एक विचारणीय प्रश्न है। इनके नामोंका मनन करनेसे एक नाम हमारे सन्मुख विशेष प्रामुख्यसे आता है, जो 'नास-त्यों 'है। (नास-त्यौ=नासा-स्यों ) नासिकाके स्थानपर रहनेवाले। प्राणका स्थान नासिका है। प्राणके स्थानपर रहने-वाले ये दो 'श्वास उच्छ्वास' अथवा 'प्राण अपान ' ही हैं। प्राण और अपान ये दो देव इस शरीरमें रहकर इस शरीरमें जो इंदियस्थानोंमें अनेक देवगण हैं उनकी चिकित्सा करते हैं। प्राणसे पुष्टि प्राप्त होती है और अपानसे दोष दूर होते हैं। इस प्रकार दोष दूर करके पुष्टिके द्वारा ये दो देव इन सब इंदियोंकी चिकित्सा करते हैं। यहां यह अर्थ देख-नेसे इनका 'नास—त्य 'नाम बिलकुल सार्थ प्रतीत होता है। प्राण और अपान अशक हो जाएं अथवा इनमेंसे कोई भी एक अपना कार्य करनेमें असमर्थ हो जाए, तो इंदियाण भी अपना अपना कार्य करनेमें असमर्थ हो जाते हैं। इतना इंदियोंके आरोग्यके साथ प्राणोंके स्वास्त्यामा संबंध हो। अर्थात् वेदोंमें और पुराणोंमें 'देवोंक वैद्य अधिनी कुमार' के नामसे जो प्रसिद्ध वैद्य हैं, वे अध्यात्मपक्षमें अपने देहमें प्राण और अपान हैं, और येही इंदियरूपी देवोंकी चिकित्सा करते हुए इस मनुष्यको दीर्घायु देते हैं। यदि प्राणोंकी कृपा न हुई तो कोई दूसरा उपाय ही नहीं है कि जिससे मनुष्य दीर्घायु प्राप्त कर सके। यह विचार ध्यानमें रखकर यदि पाठक निम्नलिखित मंत्र देखेंगे तो उनको उसका ठीक अर्थ ध्यानमें आ सकता है, देखिये—

(हे) देवानां भिषजा अश्विनौ ! शचीभिः मृत्युं अस्मत् प्रत्योहताम् । (मं॰ १)

' हे देवोंके वैद्य प्राण और अपानो ! अपनी विविध शक्ति-योंसे मृत्युको हमसे दूर करो । ' अर्थाद प्राण और अपानही इस देहस्थानीय सब अयगवों और अंगोंकी चिकित्सा करते हैं और उनको पूर्ण निर्दोष करते हुए मनुष्यको मृत्युसे बचाते हैं। अतः मृत्यु दूर करनेके छिये उनकी प्रार्थमा यहां की गई है। जो देव जिस वस्तुको देनेवाले हैं उनकी प्रार्थना उस वस्तुकी प्राप्तिके छिये करना योग्य ही है। इसी अर्थको मनमें धारण करके निम्निछिखित मंत्र देखिये—

(हे) प्राणापानी ! सं कामतं, शरीरं मा जहीतम्। (मं॰ २)

'हे प्राण और अपानो! शरीरमें उत्तमरीतिसे संचार करो, और शरीरको मत छोडो।' यहां अश्वनौ देवताके बदछे 'प्राणापानों ' शब्द ही हैं, और यह बताता है कि हमने जो अश्वनौका अर्थ प्राण और अपान किया है वह ठीक ही है। ये प्राण और अपान शरीरमें उत्तम प्रकार संचार करें। शरीरको इनके उत्तम संचारके लिये योग्य बनाना मीरोग रहनेके लिये अत्यंत आवश्यक है। शरीरको प्राण-संचारके योग्य बनानेके लिये योगशासमें कहे धौती, बिल, नेति आदि कियाएं हैं। इनसे शरीर शुद्ध होता है, दोषरहित बनता है और प्राणसंचार द्वारा सर्वत्र अनारोग्य स्थिर होता है। शरीरमें प्राणापानोंका यह महस्व है। प्राणापानोंका बहुत महस्व है, इसीलिये कहा है कि—

इह प्राणापानी ते सयुजी स्याताम् । ( मं० २ )

' यहां प्राण और अपान ये दोनों तेरे सहचारी मित्र बन कर रहें।' तेरे विरोध करनेवाल न बनें। सहचारी मित्र सदा साथ रहते हैं और सदा हित करनेवाले होते हैं इस प्रकार ये प्राणापान मनुष्यके सहचारी मित्र हैं। मनुष्य इनको ऐसा समझे और उनकी भित्रता न छोडें। ऐसा करनेसे क्या होगा सो इसी मंत्रमें लिखा है—

वर्धमानः शतं शरदः जीव। ( मं॰ २ )

ं वृद्धि और पृष्टिको प्राप्त होता हुआ द सौ वर्ष जीवित रहेगा 'अर्थात् प्राण और अपानको अपने अंदर उत्तम अवस्थानी रखेगा तो तू पृष्ट और बिछष्ट होकर सौ वर्षकी दीर्घायु प्राप्त कर सकेगी। दीर्घाय प्राप्त करनेका यह उपाय है, मनुष्य योगशासमें कहे उपायोंका अवखंबन करके तथा प्राणा-यामका अभ्यास करके अपने शरीरमें प्राणापानोंको बखवान् करके कार्यक्षम बनावे, जिससे मनुष्य दोर्घायु बन सकता है। प्राण अपान ये ऐसे सहायक है कि वे दोषोंसे घटी हुई आयुको भी पुनः प्राप्त करा देते हैं, देखिये—

यत् ते आयुः पराचैः अतिहितं प्राणः अपानः तौ पुनः आ इताम् ॥ ( मं॰ ३ ) " जो तेरी भायु हीन दोषोंके कारण घट गई है, वे प्राण और अपान, पुनः उस स्थानपर लावें और वे उस लायुको वहां पुनः स्थापन करें। '' यह है प्राणापानोंका लिखकार। कुमार अथवा तरुण अवस्थामें कुछ लिवयमके कारण यदि कोई ऐसे कुब्यवहार हो गये और उस कारण यदि आयु क्षीण हो गई तो युक्तिसे प्राण और अपान उस दोषको हटा देते हैं लौर दीर्घ आयु प्राणोपासना करनेवाले मनुष्यको मनुष्यको अपेण करते हैं। इसलिए कहा है—

इमं प्राणः मा हासीत् , अपानः अवहाय मा परा गात् । ( मं॰ ४ )

' इसको प्राण न छोड देवे और अपान भी इसको छोडकर दूर न चला जावे।' क्योंकि प्राण और अपान इस मनुष्यके देहको छोडने छगे तो कोई इसरी शक्ति मनुष्यको आयु देनेमें समर्थ नहीं हो सकती। इनके रहनेपरही अन्य शक्तियां सहायक होती हैं। अन्य शक्तियां इस मंत्रमें सप्तर्षि नामसे कही हैं, जो इस देहमें रहकर मनुष्यकी सहायता करती हैं—

सप्तर्षिभ्य एनं परिददामि
त एनं स्वस्ति जरसे वहन्तु। (मं. ४)

'में इस मनुष्यको सह ऋषियोंके पास देता हूं, वे इसको बुढापेतक उत्तम कल्याणके मार्गसे ले चलें।' ये सह ऋषि सह ज्ञानेन्द्रियां-पंच ज्ञानेन्द्रियां और मन तथा बुद्धि हैं, इनके विषयमें पूर्व स्थलमें कईवार लिखा जा चुका है। जब माल और अपान उत्तम अवस्थामें रहते हैं तब ये सालों इंद्रियां उत्तम अवस्थामें रहते हैं तब ये सालों इंद्रियां उत्तम अवस्थामें रहती हैं और मनुष्य दीर्घ जीवन प्राप्त करता है। ये प्राणापान शरीरमें बलवान रहने चाहिये। इनका बल कैसा होना चाहिये इस विषयमें निम्नमंत्र देखिये—

अनङ्वाही वजं इव प्राणापानी प्रविशतम् (मं. ५)

'जैसे बैल गोशालामें वेगसे प्रवेश करते हैं, वैसे प्राण प्राण जौर जपान वेगसे शरीरमें प्रवेश करें। प्राणका अन्दर प्रवेश बलसे होवे और अपानका बाहर निःसरण भी वेगके साथ हो। इनमें निर्बलता न रहे यही तात्पर्य यहां है। जवास्तविक वेग उत्पन्न हो यह इसका मतलब नहीं है। इस बनार मनका वेग योग्य प्रमाणमें रहे तो यह जायुका खजाना वार्षक्यतक ठीक अवस्थामें रहेगा। इस विषयमें मंत्र देखिये— अयं जरिम्णः शोवाधिः इह अरिष्टः वर्धताम् (मं. ५)

'यह दीर्घ आयुका खजाना, न्यून न होता हुआ यहाँ यह ।' अर्थात् पूर्वोक्त प्रकार प्राव्यापान अपना अपना कार्य करनेके लिये समर्थ हों तो दीर्घायुका अभाना नवता जाता है। दीर्घायु प्राप्त करनेका उपाय प्राणापानको बळवान् बनाना ही है। इसी विषयमें और देखिये—

ते प्राणं आसुवापि, ते यक्षमं परा सुवामि। (मं. ६)

"प्राणसे तेरा जीवन बढाता हूं, और अपानसे तेरा क्षय दूर करता हूं।" प्राण अपने साथ जीवनकी शक्ति छाता है तथा शरीर जीवनमय करता है और अपान अपने साथ शरीरके क्षयको बाहर नि हाउता है, जिससे शरीर निर्दोष होता है इस प्रकार ये दोनों शरीरको जीवनपूर्ण और निर्दोष बनाते हुए इसको दीर्घजीवन देते हैं। यही बात निम्नलिखित मंत्रभागमें कही है—

'' प्राणसे उत्पन्न होनेवाला श्रेष्ट भ्रप्ति हमारी आयु सब प्रकारसे भारण करे '' यहां प्राणके साथ रहनेवाला जीवनाग्नि अपेक्षित है। प्राणायाम करनेसे विशेष कर भन्ना करनेसे शरीरमें श्रीन बढनेका अनुभव तत्काल भाता है। इस स्कामें कहा भ्रानि यही शरीरस्थानकी उष्णता है। यहां बाह्य भ्रानि भ्रोक्षित नहीं है—

अगळे सप्तम मन्त्रमें कहा है कि हम अंधकारसे दूर होकर उत्तम प्रकाशमें आवें और सूर्यंकी ज्योतिको प्राप्त हों। इस मन्त्रमें जो यह बात कही है, आयुष्य बढानेकी हष्टीसे इसकी बढी आवश्यकता हैं | इससे निम्निलखित बोध मिलता है-

१ वयं तमसः परि उत् रोहन्तः— इम जंधकारके जपर चढें। अर्थात् अंधकारके स्थानमें निवास करना आयुको घटानेवाला है, अतः इम अंधकारके स्थानको छोडते हैं और जपर चढते हैं और—

२ उत्तमं नाकं रोहन्तः — उत्तम सुखदायक प्रकाश-पूर्ण स्थानको प्राप्त करते हैं, क्योंकि प्रकाश ही जीवन देने-वाला और रोगादि दोषोंको दूर करनेवाला है, इसलिये—

३ देवत्रा देवं उत्तमं ज्योतिः सूर्यं अग्नम सम देवोंके रक्षक उत्तम तेजस्वी सूर्यदेवको प्राप्त करते हैं। सूर्यं ही सब स्थावर जंगमके द्वारा प्राप्य है अतः प्राणक्ष्पी सूर्यं-को प्राप्त करनेके कारण हम अवश्य दीर्धजीवी बनें।

दीर्घायु प्राप्त करनेकी इच्छा करनेवाले लोग सूर्य प्रकाश-वाले घरमें रहें और कभी अधेरे कमरोंमें न रहें। इस प्रकार दीर्घायु बननेके दो उपाय इस स्कमें कहे हैं। एक प्राण और अपानको बळवान् बनाना और सूर्य प्रकाशको प्राप्त करना और अधेरे कमरोंमें न रहना।



# ज्ञान और कर्म

[48 (44, 40-8)]

(ऋषि:- भृगुः । देवता- इन्द्रः । )

ऋचं सामं यजामहे याभ्यां कमीणि कुर्वते । एते सदीस राजतो युज्ञं देवेषुं यच्छतः

11 8 11

अर्थ— (याभ्यां कर्माणि कुर्वते ) जिनके द्वारा कर्म करते हैं उन (ऋचं साम यजामहे ) ऋचाओं और सामोंसे दम संगतिकरण करते हैं। (एते सद्सि राजतः ) ये दोनों इस यज्ञस्थलमें प्रकाशमान् होते हैं। और ये (देवेषु यहां यच्छतः ) देवोंमें श्रेष्ठ कर्मका क्षर्ण करते हैं॥ १॥

भावार्थ — ऋचा और साम इन मन्त्रोंसे मानवी उन्नतिके सब कर्म होते हैं, इसिलये हम इन वेदोंका अध्ययन करते हैं। ये ही वेद इस जगत्की कर्म भूमिमें प्रकाश देनेवाले मार्गदर्शक हैं। क्योंकि ये ही देवोंमें सत्कर्मकी स्थापना करते हैं। १॥

ऋषं साम यदप्राक्षं ह्विरोजो यजुर्वलम् । एष मा तस्मान्मा हिंसीहेदंः पृष्टः शंचीपते

11211

अर्थ— (यत् ऋषं साम, यजुः) जिन ऋचा, साम और यजु तथा (हाविः ओजः वलं अप्राक्षं) हवन, कोज और बलके विषयमें मैंने पूका, हे (राचीपते) बुद्धिमान्! (तस्मात् एषः पृष्टः वेदः) उस कारण यह पूछा हुमा वेद (मा मा हिंसीत्) मेरी हिंसा न करे॥ २॥

भावार्थ — में गुरुसे ऋषा, साम और यजुके विषयमें पूछता हूं, और हवनकी विधि, शारीरिक बल कमानेका उपाय और मानसिक बल प्राप्त करनेका उपाय भी पूछता हूं। यह सब प्राप्त किया हुआ ज्ञान मेरी उन्नतिका सहायक होने और बाधक न बने ॥ ॥॥

इस स्कर्में कहा है कि करवा, यज और साम ये ज्ञान देनेवाले ग्रंत्र में और इनसे श्रेष्ठतम कर्म किया जाता है। इन कर्मोंको करके मनुष्य वस्तिको प्राप्त करता है और क्षोज तथा बलको बढ़ाता है। उक्त मन्त्रोंसे मनुष्य झान प्राप्त करता है और उस ज्ञानसे कर्म करके उन्नत होता है। परन्तु किसी किसी समय मनुष्य मोहवश होकर ज्ञानका दुरुपयोग भी करता है और ज्ञाना नाश कर खेता है। उदाहरणार्थ कोई मनुष्य बल श्राप्तिके उपायका झान प्राप्त करता है और उसका अनुष्ठान करके बहुत थल कमाता है। शरीरमें बल बढ़नेसे वह वमण्डी हो जाता है और वही मनुष्य निवंत्रोंको सताने लगाता है और गिरता है। जा इस स्कृत्में अन्तिम मन्त्रमें प्रार्थना की है कि वह प्राप्त हुआ ज्ञान हमारा घात न करें। ज्ञान एक शक्ति है जो उपयोग कर्ताके भले बुरे प्रयोगके अनुसार भला बुरा परिणाम करनेवाली होती है। इसीलिय परमेश्वरसे प्रार्थ- का की जाती है कि वह हमारी सरप्रवृत्ति रखे और हमें घातपातक भागमें जाने ही न हैं।

# पकाशका मार्ग

[44(40-2)]

(ऋषि:- भृगु: । देवता- इन्द्र: ।)

ये ते पन्थानोऽवं दिवो येभिविश्वमैर्यः । तेभिः सुम्रुया विहि नो वसो ॥ १॥

अर्थ- रे (धसो ) सबके निवासक प्रभो ! (ये ते दिवाः पन्थानः ) जो वेरे प्रकाशके मार्ग हैं, (येभिः विश्वं मार्ग रें, (येभिः विश्वं प्रकार) जिनसे तू सब जगत्को चलाता है, (तेभिः नः सुम्नया घेहि) उनके साथ हम सबको सुलसे युक्त मा ॥१॥

भावार्थ- हे प्रभो ! जो तेरे प्रकाशके मार्ग हैं और जिनसे तू सा जगत्को चलाता है, उनसे हमें सुख है मार्गसे के

भाग दो हैं। एक प्रकाशका और दूसेश अन्धेरेका। ईश्वर प्रकाशका मार्ग सबको बताता है और सबको सुखी करता है। परम्तु जो इस प्रभुको छोडकर अन्धेरेके मार्गसे जाते हैं वे दुःख भोगते हैं। इसीलिये इस प्रभुकी ही प्रार्थना करना चाहिये कि वह अपना प्रकाशका मार्ग हमें दर्शावे और हमें ठीक मार्गसे के चले।

# विषाचिकित्सा

#### [48 (46)]

( ऋषिः - अथर्वा । देवता - वृश्चिकादयः, २ वनस्पतिः, 🖫 ब्रह्मणस्पतिः । )

तिरंशिराजेरसितात्पृद्धितोः परि संभृतम् ।

तत्कुङ्कपर्वणो विषमियं वीरुदंनीनभत् ॥ १ ॥

हुयं वीरुन्मध्रुजाता मधुश्रुन्मधुला मुध्रः ।

सा विहुंतस्य भेपुज्यथो मश्रक्तज्ञम्भेनी ॥ २ ॥

यतौ दृष्टं यतौ ध्रीतं तत्तंस्ते निर्द्धियामसि ।

श्रमेस्यं तृप्रदेशिनो मुशकंस्यार्सं विषम् ॥ ३ ॥

श्रमं यो वृक्तो विष्ठुव्धित्यो सुलानि वृक्ता वृंजिना कृणोषि ।

तानि त्वं ब्रेक्षणस्पत हुषीकांमिव सं नंमः ॥ ४ ॥

अर्थ— (तिरश्चि-राजेः असितात् ) तिरछी रेखावाले, काले (पृदाकोः कंकपर्वणः ) नाग और कौवे जैसे पर्व-वाले सांपसे (संभृतं तत् विषं ) इक्ट्ठे हुए उस विषको (इयं वीरुत् परि अनीनशत् ) यह वनस्पति नष्ट करती है ॥ १॥

(इयं वीरुत् मधु-जाता मधुला) यह वनस्पति मधुरताके साथ उत्पन्न हुई मधुरता देनेवाली (मधुरखुत् मधूः) मधुरताको चुभानेवाली भौर स्वयं भी मधुर है। (सा विह्र्रतस्य भेषजी) वह कुटिल सांपके विषकी भौषि हैं भीर वह (मशक-जम्मनी) मच्छरोंका नाश करनेवाली है॥ २॥

(यतः दृष्टं) जहां काटा गया है, (यतः धीतं) जहांसे खून पिया गया है, (ततः) वहांसे (तृप्रदंशिनः अभेस्य मशकस्य) तीक्ष्णतासे काटनेवाले छोटे मच्छरके (अरसं विषं निः ह्रयामिस ) रसहीन विषको हम हटा देते हैं ॥ ३॥

है ( ब्रह्मणस्पते ) ज्ञानक स्वामिन् ! (यः अयं वक्रः वि-परुः ) जो यह टेढा और संधिपथानमें शिथिल और ( व्यंगः ) कुरूप अंगवाला हो गया है और जो ( मुखानि वक्रा वृजिना रूणोषि ) मुख टेढे मेढे और विरूप बनाता है, ( तानि त्वं इषिकां इव सं नमः ) उनको त् मुक्षके समान सीधा कर ॥ ४ ॥

भावार्थ — जिसपर तिरछी छकीरें होती हैं और जिसके पर्व होते हैं ऐसे सांपके विषको मधु नामक वनस्पति दूर करती है ॥ १ ॥

यह वनस्पति मीठे रसवाली हैं, मिठासके किये प्रसिद्ध है, इसका नाम मधु है। यह विषवाधासे टेढेमेंदे एए हुए अंगवाके रोगीके लिए उत्तम मौधधी है। इससे मच्छर भी दूर होते हैं॥ २ ॥

जहां काटा है और जहांसे रक्त पीया है, वहांसे मच्छर आदिक विषको उक्त औषधिके प्रयोगसे हटा देते हैं॥ १ न

विषयाचासे जो रोगी टेढा मेढा, विरूप अंगवाला, ढीले संधियोंवाला हो गया है और जो अपने मुख टेढे मेढे करता है, उस रोगीको इस औषधीद्वारा ठीक किया जा सकता है॥ ४॥

| अरुसस्यं शुकीरंस्य नीचीनंस्योपुसपैतः ।                         |          |
|----------------------------------------------------------------|----------|
| विषं सं2्रस्यादिष्यथा एनमजीजभम्                                | 11 47 11 |
| न ते बाह्योर्बर्लमस्ति न श्रीषे नोत मध्यतः।                    |          |
| अथ कि पापयामुया पुन्छे निमर्धर्भिकम्                           | 11 8 11  |
| अदन्ति त्वा <u>पि</u> पीलिं <u>का</u> वि वृंश्वन्ति मयूर्यीः । |          |
| सर्वे मल ब्रवाय शार्कीटमर्सं विषम्                             | 11 9 11  |
| य उभाम्या प्रदर्शि पुरुष्ठेन चास्येनि च ।                      |          |
| आस्ये दे न तें विषं किस्रं ते पुच्छधावंसत्                     | 11 2 11  |

अर्थ— (अरसस्य नीचीनस्य उपसर्पतः ) नीरस और नीचेसे आनेवाले (अस्य दार्कोटस्य विषं ) इस किन्छू या सर्पके विषको (आ अदिषि ) नष्ट करता हूं, (यथो एनं अजीजमं ) और इसको मार डालता हूं ॥ ५॥

हे बिच्छू ! (ते बाह्वोः बलं न अस्ति ) तेरी बाहुकों में बल नहीं है। (न शीर्षे उत न मध्यतः) न सिरमें कीर ना ही मध्य भागमें ही बल है। (अथ कि अमुया पापया ) फिर क्यों इस पापवृत्तिसे (पुच्छे अभीकं बिभिष्टें) पुच्छमें थोडासा विष धारण करता है ? ॥ ६॥

(पिपीलिकाः त्वा अद्नित ) चींटियां तुझे खाती हैं, (मयूर्यः विवृश्चन्ति ) मोरितयां काट डालती हैं। (सर्वे भल ब्रवाथ ) सब भलीप्रकार कहते हैं कि ( হাাकींटं विषं अरसं ) बिच्छुका विष खुक्की करनेवाला है ॥ ७ ॥

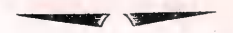
(यः पुच्छेन च आस्येन च उभाभ्यां ) जो तू पूंछ भीर मुख इन दोनोंसे (प्रहरिस ) प्रहार करता है, परंतु (ते आस्ये विषं न ) तेरे मुखमें विष नहीं है, (किं उ पुच्छधी असत् ) किर पूंछमें ही क्यों है ?॥ ८॥

भावार्थ — नीचेसे आनेवाले, खुब्की पैदा करनेवाले सांपके या बिच्लूके विषको इम इससे दूर करते हैं भीर उनको इम मार भी देते हैं ॥ ५॥

बिच्छूका बल बाहुशोंमें, सिरमें भथवा मध्यभागमें नहीं है। केवल पूंछके भग्नभागमें उसका विष रहता है ॥ ६ ॥ चीटियां, मोरनियां या मुर्गियां उसको ( बिच्छू भीर सांपको भी ) खा जाती हैं। इनका विष गुक्तता उत्पन्न करने-बाह्य है किवा इस वनस्पतिसे यह निर्वल हो जाता है ॥ ७ ॥

बिच्छू पूंछसे प्रहार काला है, मुखसे भी थोडा बहुत काटता है। परन्तु इसके मुखमें विष नहीं है केवल पूंछमें है ॥८॥

इसमें सर्पविष अथवा बिच्छूका विष दूर करनेके लिये मधुनामक औषधिका उपयोग करनेको कहा है। यह शार्तिया भीषध है। परंतु यह कौनसी वनस्पति है इसका पता नहीं चलता। विषवाधासे शरीरपर जो परिणाम होता है, उसका वर्णन चतुर्थ मंत्रमें हैं। भयंकर सर्पविषसे मनुष्य ऐसा कुरूप और टेडामेडा हो जाता है। इस सूक्तमें कहा हुआ अन्य भाग सुबोध है। इसलिये उस विषयमें अधिक लिखनेकी आवश्यकता नहीं है।



# मनुष्यकी शक्तियां

[40(49)]

(ऋषि:- वामदेवः । देवता- सरस्वती ।)

यदाश्वसा वर्दतो मे विज्ञक्षमे यद्याचंमानस्य चरतो जनाँ अर्जु । यदादमनि तुन्त्रो मे विरिष्टं सरंस्वती तदा प्रणद्यृतेनं सप्त क्षंरन्ति श्रिशंते मुरुत्वते पित्रे पुत्रासो अप्यंतीवृतस्वृतानि । उम हर्दस्योमे अस्य राजत उमे यंत्रेत उमे अस्य पुष्यतः

11 \$ 11

11 2 11

अर्थ — (यत् आशासा वदतः ये विचु क्षुभे ) जो हिंसासे बोलने के कारण मेरा मन क्षोभित हो गया है, (यत् जनान् अनुचरतः याच्यानस्य ) जो लोगोकी संवा करते हुए याचना करनेवाली व्याकुलता है, (तत् आत्मिनि मे तन्वः विरिष्टं ) तथा अपनी आत्मामें और शरीरमें जो हीनता पैदा हो गई है, (तत् सरस्वती घृतेन आ पृणत् ) उसका सरस्वती घृतसे भर देवे ॥ १॥

जिस प्रकार (पित्रे पुत्रासः ऋतानि अपि अवीवृतन्) पिताके लिये पुत्र सत्य कर्मोंको करते हैं। उसी प्रकार (महत्वते शिश्चे सप्त क्षरनित ) प्राणवाले वालकके लिये सात प्राण भववा सात इन्द्रियशक्तिया जीवनरस देती हैं। (अस्य उभे इत्) इसके पास दो शक्तियां हैं, (अस्य उभे राजतः ) इसकी दोनों शक्तियां प्रकाशित होती हैं, (उभे यतेते ) दोनों प्रयस्न करती हैं और (उभे अस्य पुष्यतः ) दोनों इसका पोषण करती हैं ॥ २ ॥

भावार्थ — वक्तृत्व करनेके समय अथवा जेनसवा करनेके समय किंवा सेवाके लिये प्रार्थना करनेके समय तथा कर-नेके योग्य हलचलमें जो भी शरीरमें अथवा मनमें या आत्मामें दुःख हुआ हो वह सरस्वती दूर करे ॥ १॥

चैतन्यपूर्ण बालकमें सात दैवी शक्तियां कार्य करती हैं। ये शक्तियां उसके लिए ऐसे कार्य करती हैं कि जैसे बालक अपने पिताका कार्य करते हैं। उसके पास दो शक्तियां होती हैं जो तेज बढाती, कार्य कराती और पोषण करती हैं॥ २॥

जनसेवा ।

जनसेवा करनेके समय जो कष्ट होते हैं (जनान् अनुचरतः यद् विचुश्चुमे । मं. १) जनताकी सेवा करनेके समय जो क्षोभ होता है, जो मानसिक छेश होते हैं अथवा जो शारीरिक छेश भोगने पड़ते हैं, वे सरस्वती अर्थात् विद्या देवीकी सहायतासे दूर हों । अर्थात् मनुष्यको जनताकी सेवा करनी चाहिये और उस पवित्र कार्यके करनेके समय जो कष्ट हों, उनको आनदसे सहना चाहिये । विद्याके उत्तम प्रकार प्राप्त होनेके पश्चात् यह सहन शक्ति प्राप्त होती है । ज्ञानी ममुख्य ऐसे कप्टोंकी परवाह नहीं करता ।

मानवी बालक तथा बढ़े मजुष्य के शरीरमें सात शक्तियां रहती हैं। बुद्धि, मन और पांच श्रानेंद्रियां, ये सात शक्तियां हैं, जो हरएक मानवी बालकमें जन्मसे रहती हैं। मानो ये सातों इसके पुत्र ही हैं। जिस प्रकार पुत्र अपने पिताके कार्य सहावनासे करते हैं और कोई कपट नहीं करते, उसी प्रकार ये शक्तियां इसके कार्य अपनी शक्तिके अनुसार निष्कपट भावसे करती हैं।

इसके पास प्राण और अपान ये दो और विशेष प्रकारके बल हैं, इन दोनों बलोंसे इसका तेज बढता है, इन दोनोंके कारण यह प्रयत्न कर सकता है और इन दोनोंकी सहायतासे इसकी पुष्टि होती है।

इन सब शक्तियोंसे मनुष्यकी उन्नति होती है। इनके साथ सास्वती अर्थात् सारवाली विद्यादेवी है जो मनुष्यकी सहायक देवता है। मानवी उन्नति इनसे होती है यह जानकर मनुष्य इन शक्तियोंकी रक्षा और वृद्धि करें और अपनी विकास अपने प्रयत्नसे सिद्ध करें।

### बलदायी अन्न

[46 ( 80 ) ]

( ऋषि:- कौरुपथि: । देवता- मन्त्रोक्ता इन्द्रावरुणौ । )

इन्द्रांवरुणा सुतपानिमं सुतं सोमं पिवतं मद्यं धृतवती । यवो रथों अध्वरो देववीतये प्रति स्वसंरमुषं यात पीतर्ये इन्द्रांवरुणा मधुमत्तमस्य वृष्णाः सोमंस्य वृष्णा वृषेथाम् । इदं नामन्धः परिषिक्तनासद्य सिन-वर्दिषि मादयेथाम्

11 8 11

11211

अर्थ— हे ( सुतपो धृतवृतो इन्द्रावरुणा ) उत्तम तप करनेवाले, नियमके अनुसार चलनेवाले इन्द्र और वरुणो ! (इमं सुतं मंद्यं सोमं पिवतं ) इस निचोडे हुए आनंद बढानेवाले सोमरसका पान करो। ( युवोः अध्वरः रथः ) तुम होनोंका बिंसावाला रथ ( देववीतये, पीतये प्रतिस्वसरं उपयातु ) देवप्राप्ति और रक्षा करनेके किये प्रतिध्वनि करता हुना जावे ॥ १ ॥

हे ( वृषणा इन्द्रावरुणा ) बलवान् इन्द्र और वरुण ! ( मधुमत्तमस्य वृष्णः सोमस्य वृषेथां ) अत्यन्त मधुर बढकारी सोमरसकी वर्षा करो अथवा इससे बल प्राप्त करो । (वां अन्धः परिषिक्तं इदं ) तुम दोनोंका यह सब पवित्र करके रखा हुमा है । (अस्मिन् वर्हिषि आसद्य माद्येथां ) इस आसनपर बैठकर आनन्द करो ॥ २॥

#### बलदायी अन्न

इस स्कर्म मनुष्य किस प्रकार रहें और क्या खाएं और किस प्रकार आनंद शास करें इस विषयमें लिखा है—

१ सुतपीः मनुष्य उत्तम तप करनेवाले हों, शीत उष्ण आदि द्वंद्वोंको सहन करनेकी शक्ति अपने अंदर बढावें।

२ धृतव्रती= नियमीका पालन करें। नियमके विरुद्ध आचरण कदापि न करें। सब अपना आचरण उत्तम नियमा-जुकूक रखें !

🗦 त्रृषणी= मनुष्य बलवान् बनें, अशक्त न रहें।

अ इन्द्रावरुणी= मनुष्य इन्द्रके समान शूरवीर ऐश्वर्य-वान, भीर गंभीर, शत्रुओंको दवाने और परास्त करनेवाला बने । वरुणके समान वरिष्ठ और श्रेष्ठ बने । जो जो इन्द्रके और वरुणके गुण वेदमें अन्यत्र वर्णन किये हैं, मनुष्य इन गुणोंको अपने अंदर धारण करें और इन्द्रके समान तथा वरुणके समान बननेका यत्न करें ।

५ अध्वरः रथः= हिंसा रहित, कुटिलतारहित रथ हो ।

अर्थात् जहां गमन करना हो वहां अहिंसा और अकुटिलताका संदेश स्थापन करनेका यत्न किया जावे ।

६ देववीतये= देवत्वकी प्राप्तिके लिये प्रयत्न होता रहे। राक्षसःवसे निवृत्ति होवे और दिन्य गुणोंका भारण हो।

७ पीतये=रक्षा करनेका प्रयत्न हो । आत्मरक्षा, समाज-रक्षा, राष्ट्ररक्षा, जनरक्षाके लिए प्रयत्न होवे ।

८ इदं वां अन्धः= यह तुम्हारा अस है। हे मनुष्यो !
यही अस तुम साओ । यह अस कीनसा है ? यह अस है—
( मद्यं सुतं सोमं ) हर्ष उत्पन करनेवाला सोम जादि
औषधि वनस्पतियोंसे संपादित रस आदि हे मनुष्यो ! इस
( वृष्णः मधुमत्तमस्य सोमस्य वृषेथां ) बलवर्षक
तथा मधुर सोमादि जीषधियोंके रससे तुम सब लोग बलवान्
बने ।

इस प्रकार देवोंका वर्णन अपने जीवनमें ढालनेका प्रयस्न करनेसे वेदका ज्ञान जीवनमें उत्तरता है और श्रेष्ठ अदस्था मनुष्यको प्राप्त होती है।



### शापका परिणाम

[49 (48)]

( ऋषि:- बादरायणिः । देवता- अरिनाशनस् ।)

यो नः शपादश्चपतः भ्रपतो यश्च नः शपति । वृक्ष ईव विद्युतां हत आ मृलादत्तं शुष्यत

H 2 11

अर्थ— (यः अशपतः नः शपात् ) जो शाप न देने पर भी हमें शाप देवे और (यः च शपतः नः शपात् ) जो शाप देने पर भी हमें शाप देवे वह (आ मूलात् अनु शुष्यतु ) जडसे उसी प्रकार स्ख जावे, जैसे (विद्युता आहतः वृक्षः ह्व ) विजलीसे नाहत हुना वृक्ष सूख जाता है ॥ १ ॥

किसीको शाप देना, गार्ली देना या बुरामला कहना या निन्दा करना बहुत ही बुरा है। उससे गाठी देनेवालेका ही नुकसान होता है।

#### रमणीय वर

[ ६0 (६२ ) ]

( ऋषः- ब्रह्मा । देवता- गृहाः, वास्तोष्पतिः । )

ऊर्जे बिश्रंद्रसुविनः सुमेधा अवीरेण चक्षुंषा मित्रियेण । गृहानैमि सुमना वन्दंभानो रमध्वं मा बिभीत मर इमे गृहा मंग्रोभ्रव ऊर्जस्वन्तः पर्यस्वन्तः । पूर्णी तामेन तिष्ठंन्तुस्ते नी जानन्त्वायुतः

# \$ 11

日平日

अर्थ— ( ऊर्ज विश्वन् वसुवनिः ) असको धारण करनेवाला, धनका दान करनेवाला, ( सुमेधाः ) उत्तम इदिन् मान् ( अघोरेण मित्रियेण चक्षुषा सुमनाः ) शान्त और मित्रकी दृष्टि धारण करनेके जारण उत्तम मनवाला होकर तथा ( वन्द्मानः ) अब श्रेष्ट पुरुषोंको नमन करता हुआ, में ( गृहान् एमि ) अपने वरके पास जाता हूं । यहां तुम ( रमध्वं ) आनन्दसे रहो, ( मत् मा विभीत ) मुझसे मत दरो ॥ १ ॥

(इमे गृहाः) ये हमारे घर (मयो-भुवः ऊर्जस्वन्तः पयस्वन्तः) सुखदायी, बळदायक धान्यसे युक्त, श्रीर दूधसे युक्त हैं। ये (वामेण पूर्णाः तिष्ठन्तः) सुखसे परिपूर्ण हैं, (ते नः आयतः जानन्तु) वे हम भानेवाले सबकी जाने॥ २॥

भावार्थ — में स्वयं उत्तम अन्न, विपुलधन, श्रेष्ठबुद्धि, शीर मित्रकी दृष्टिको घारण करके उत्तम विचारोंके साथ पूजनीयोंका सत्कार करता हुआ घरमें प्रवेश करता हूं, सब कोग यहां आनन्दसे रहें और किसी प्रकार किसीकों भी यहीं मुझसे दर उत्पन्न ग हो ॥ १ ॥

इन वरोंसे भी सुख मिके, बळ शात हो, और सब आनन्दसे रहें ॥ २ ॥

| येषां मुध्येति प्रवसन्येषुं सौमनुसो बुहुः ।                                                 |         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| गृहानुषं ह्वयामहे ते नौ जानन्त्वायतः                                                        | 11 3 11 |
| उपहूता भूरिधनाः स्वायः स्वादुसंमुदः ।                                                       |         |
| अक्षुच्या अंतृच्या स्त गृहा मास्मद्विभीतन                                                   | 11.8.11 |
| उपहूता इह गाव उपहूता अजावयः ।                                                               |         |
| अथो अर्थस्य कीलाल उपह्रतो गृहेषु नः                                                         | ॥५॥     |
| स्नृत्वीवन्तः सुभगा इरावन्तो इसामुदाः ।                                                     |         |
| अतृष्या अक्षुष्या स्त गृहा मास्मर्थिदभीतन                                                   | 11 8 11 |
| अतुष्या अंक्षुष्या स्त गृहा मास्मिब्दिभीतन<br>इद्देव स्त मार्च गात विश्वा ह्रियाणि पुष्यत । |         |
| ऐष्यामि मद्रेणां सह भ्यांसो भवता मया                                                        | 11 9 11 |

अर्थ— (प्रवसन् येषां अध्येति ) अन्दर रहता हुआ जिनके विषयमें जानता है, कि (येषु बहुः सौमनसः ) जिनमें बहुत सुस्र है, ऐसे (गृहान् उपह्रयामहे ) घरोंके प्रति हम इष्ट मित्रोंको बुलाते हैं; (ते नः आयतः जानन्तु ) वे आनेवाले हम सबको जानें ॥ ३॥

( भूरिधनाः स्वादुसंमुदः सखायः उपद्ताः ) बहुतः धनवाले, मीठेपनसे मानन्दित होनेवाले अनेक मित्र बुलाये हैं। हे ( गृहाः ) घरो!तुम ( अक्षुध्याः अ-तृष्याः स्त ) क्षुधावाले और तृषावाले न होवो, तणा ( अस्मत् मा बिभी-तन ) हमसे मत ढरो ॥ ४ ॥

(इह गावः उपद्वताः ) यहां गौवें बुलाई गई तथा (अज-अवयः उपहृताः ) वकरियां और भेडें भी लाई गई। (अथो अग्नस्य कीलालः ) और अग्नका सत्वभाग भी (नः गृहेशु उपदृतः ) हमार घरमें लाया गया है॥ ५॥

र्त (गृहाः ) घरो ! तुम (सूनृता-वन्तः सुभगाः ) सत्ययुक्त और उत्तम भाग्यवाले, (इरावन्तः हसा-मुदाः ) अववान् और वहां हास्य विनोद चल रहे हैं ऐसे, (अतृष्याः अक्षुष्याः ) वहां क्षुषा और तृषाका भय नहीं ऐसे (स्त ) हो। (अस्पत् मा विभीतन ) हमसे मत उरो ॥ ६॥

(इह एव स्त ) यहीं रहो, (मा अनु गात ) इमसे दूर मत जाओ, (विश्वा रूपाणि पुच्यत ) विविधरूपवाले प्राणियोंको पुष्ट करो, (भद्रेण सह आ एच्यामि ) कल्याणके साथ मैं तुरहें प्राप्त होता हूं। (मया भूयांसः भवत ) मेरे साथ बहुत हो जाओ ॥ ७ ॥

भावार्थ— इन घरोंमें रहकर हमें सुसका अनुभव हो, हम यहां इष्टमित्रोंको बुलावें और सब आनन्दसे रहें ॥ ३ ॥ अहुत धनी, आनन्दवृत्तिवाले बहुतमित्र घरमें बुलाये गए हैं, उनको यहां जितना चाहे उतना सानपान प्राप्त हो, यहां सबकी विपुत्रता रहे और कोई भूखा प्यासा न रहे ॥ ३ ॥

हमारे घरमें गौवें, बकरियां और भेढें रहें, सब प्रकारका सत्ववाला अस रहे, किसी प्रकार न्यूनता न रहे ॥ ५ ॥

घर घरमें सत्य, भाग्य, ब्रह्म, भानन्द, हास्य और खान और पानकी विपुलता रहे ॥ ६॥

घर सुद्ध हों, अस्थिर न हों, घरमें सबका उत्तम पोषण होता रहे । कल्याण और सुख सबको प्राप्त हो और हमारी बृद्धि होती रहे ॥ ७ ॥

रमणीय घर कैसा होना चाहिये, यह विषय इस स्कर्मे सुबोध रीतिसे कहा गया है, चार के प्रेम रहे, द्वेष न रहे, सब कोग आनन्दसे रहें, परस्पर भीति न हो, वहां धनधान्यकी सुख समृद्धि हो, गोरंस विप्रक, हो किसी प्रकार सुखभोगकी न्यूनता न हो। इष्टमित्र आवें, आनन्द करें, कोई कमी भूखा न रहे, अवपान सत्यवाका हो, हरएक इष्टपुष्ट हो, कोई किसी कारण पीडित न हो। इस प्रकारके घर होने चाहिये। यदी गृहस्थाश्रम है।



# तपसे मैधाकी माप्ति

[ ६१ (६३ ) ]

( ऋषिः- अधर्वा । देवता- अग्निः । )

यदंगे वर्षमा तर्ष उपत्यामहे वर्षः ।

प्रियाः श्रुतस्यं भ्यास्मायुंब्मन्तः सुमेधतः

अये तर्पस्तप्यामह उपं तप्यामहे तर्पः ।

श्रुतानि शृण्वन्ती वयमार्युष्मन्तः सुमेधसंः

11 8 11

11 7 11

अर्थ— है (अरे ) अरे ! (तपसा यत् तपः) तपसे जो तप किया जाता है। उस (तपः उप तप्यामहे) तपको हम करते हैं। उससे हम (श्रुतस्य प्रियाः) ज्ञानके प्रिय (आयुष्मन्तः सुमेधसः भूयास्म) दीर्घायुषी और उत्तम बुद्धिमान हों॥ ॥

है (असे) असे ! (तपः तप्यामहे ) हम तप करते हैं और (तपः उपतप्यामहे ) तप विशेष रीतिसे करते हैं। (वयं अतानि श्रुणवन्तः ) हम झानोपदेश अवण करते हुए (आयुष्मन्तः सुमेधसः ) दीर्धायुषी जीर इक्त हुदि सान हों॥ २॥

भावार्थ— हम तप करके ज्ञान प्राप्त करें और दीर्घायु, बुद्धिमान् और ज्ञानको चाहनेवाके वर्गे ॥ १-२ ॥ तप करनेसे यह सिद्धि प्राप्त होती है यह सुक्तका जाशय है, जतः जो दीर्घायु और बुद्धिमान् बनना चाहते हैं दे वप करें।

# शूरकीर

[ ६२ ( ६४ ) ]

(ऋषः- मरीचिः, कास्यपः । देवता- अप्तिः ।)

अयम्ब्रिः सत्त्रंतिर्वृद्धवृंष्णोः रूथीवं पत्तीनंजनत्पुरोहितः । नामां पृथ्विष्यां निहितो दविद्युतदघरपुदं कृणुतां य पृतुन्यवैः

11 8 11

अर्थ— (अयं अग्निः) वा निमित्ते समान वेजस्वी पुरुष (सत्पतिः शृद्ध वृष्णः) सजानीका पालक, सहाबक-बान्, (पुरः-हितः) समान निम्ना (रथी इच पत्तीन् अजयत्) महारथी जिस प्रकार पैदल सैनिकोंको जीवता है, वैसे जीवता है। (पृथिक्यां नामा निहितः) भूमिपर केन्द्रमें रखा है, (द्विद्युतत्) वह प्रकाशता है, वह (ये पृतन्यवः अधस्पदं कृणुतां) जो सेना केकर चढाई करते हैं उनको पांचके नीचे करे॥ १॥

भावार्थ— यह तेजस्वी पुरुष सज्जनोंका पालन करे, बलवान बने, जनोंका अप्रणी बने, शत्रुसेनाका पराभव करे, महारथी होवे, पृथ्वीके केन्द्र स्थानपर आरूढ होवे, तेजसे प्रकाशित होवे और सैन्य लेकर चढाई करनेवालोंको पांचके वर्षे दवा देवे ॥ १ ॥

मनुष्य इसप्रकार अपने गुण कर्म प्रकाशित करे और अपने राष्ट्रके केन्द्रमें विराजमान रहे।

# बचानेकाला देव

[६३(६५)]

( ऋषिः- मरीचिः, काश्यपः । देवता- जातवेदाः । )

पृत्नाजितं सहमानम्मिमुक्येहेवामहे पर्मात्स्थस्यात् । स नैः पर्वदति दुर्गाणि विश्वा क्षामेहेवोऽति दुरितान्याधिः

11 8 11

अर्थ— ( पृतनाजितं सहमानं अप्ति ) शत्रुसेनाका पराजय करनेवाले सामध्यवान् तेजस्वी देवको हम ( उक्थैः परमास् सधस्थात् हवामहे ) स्रोत्रीसे उत्कृष्ट स्थानसे बुलाते हैं। ( सः नः विश्वा दुर्गाणि अति पर्षत् ) वह हमें परमास् सधस्थात् हवामहे ) स्रोत्रीसे उत्कृष्ट स्थानसे बुलाते हैं। ( सः नः विश्वा दुर्गाणि अति पर्षत् ) वह हमें परमास् दुःस्रोसे पार छे जावे। भीर ( वह अप्तिः देवः ) तेजस्वी देव ( दुरितानि अति क्षामत् ) दुरवस्थाओं का नाश करे ॥ १ ॥

भावार्थ — राष्ट्रका पराभव करनेवाला और राष्ट्रके साक्रमणोंको सहनेवाला तेजस्वी प्रभु है, उसका हम गुणगान करते हैं और उसकी अपने भेष्ठ स्थानसे यहां अपने पास बुलाते हैं। वह निःसन्देह हमें कष्टोंसे बचावेगा और कित्नताओंसे पार करेगा ॥ १॥

इस प्रभुकी स्तुति, प्रार्थना, उपासना हरएक मनुष्य करे और उसके ये गुण अपनेमें बढावे । अर्थात् उपासक भी शबुसेनाका पराभव करे, बतुके हमछेको सहे अर्थात पीछ न भागे, दूसरोंको कष्टोंसे बचावे और दूरवस्थामें उनका सहायक वर्षे ।

# काकसे बचाव

[ ६४ ( ६६ ) ]

(ऋषः- यमः । देवता- मन्त्रोक्ता, निर्ऋतिः ।)

इदं यत्कृष्णः शकुनिरभिनिष्पत्क्षपीपतत् । आपी मा तस्मात्सवैस्माद्दृश्तितत्पान्त्वंदंसः इदं यत्कृष्णः शकुनिर्वामृक्षक्षिक्षते ते ग्रुखेन । अभिमी तस्मादेनेसो गाहैपत्यः प्रग्नेश्चतु

11 8 (1

11 3 11

अर्थ— ( इदं यः कृष्णः शकुनिः ) यह जो काला शकुनी पक्षी ( अभि निष्पतन् अपीपतत् ) अकता हुमा गिरता है। ( तस्मात् सर्वस्मात् दुरितात् अंहसः ) उस सब गिरावटकं पापसे ( आपः मा पान्तु ) जल मेरी रक्षा करें ॥ १ ॥

हे (निर्ऋते) दुर्गति ! (इदं यः कृष्ण शकुनिः) यह जो काला शकुनी पक्षी (ते मुखेन अवामृक्षत्) तेरे मुक्के पास भाकर गिरवा है (गाईएत्यः अग्नि) गाईपत्य भग्नि (तस्मात् एनसः) उस पापसे (मा प्रमुखतु) मुझे सुदावे ॥ २ ॥

इन दोनों मन्त्रोंके प्रयम चरण दुनींघ है। दूसरे चरणोंमें बताया है कि जल और श्रप्ति दोषमुक्त करके पापसे बचाते हैं। पृद्धि चरणोंसे प्रतीय होता है कि शकुनिपक्षीका गिरना या उडना श्रम्भ या ग्रमका स्चक है। परन्तु ये मन्त्र खोजके बोग्ब हैं।



## अपामार्ग औषधी

[६५ (६७)] (ऋषः- ग्रुकः। देवता- अपामागैवीरुत्।)

प्रतीचीनंफलो हि त्वमपांमार्ग रुरोहिंथ। सर्वोनमच्छपश्राँ अधि वरीयो यावया इतः यहुंब्कृतं यच्छमंछं यद्वां चेतिम पापयां।

11 8 11

त्वया ति श्वितामुखापामार्गापं मृजमहे

11 7 11

र्यावदंता कुनस्विनां बण्डेन यत्सहासिम् । अपामार्ग त्वया वयं सर्वे तदयं मृज्महे

11 3 11

अर्थ— है (अपामार्ग ) जपामार्ग जीवधी ! (त्वं प्रतीचीनफलः हि करोहिथ) व उल्टे मोने हुए फछवाछी होकर उगती है। अतः ( मत् सर्वान् रापथान् ) मुझसे सब शापेंको ( इतः वरीयः अधियावय ) यहांसे दूर हटा है ॥ १॥

(यत् दुष्कृतं ) जो पाप, (यत् शमलं ) जो दोष या कलंक मैंने किया हो भयवा (यत् वा पापया चेरिम ) जो पापीके साथ व्यवहार किया हो, 🕻 ( विश्वती-मुख अपामार्ग ) सर्वतोमुख अपामार्ग ! ( त्वया तत् अप मुज्यहे ) तेरी सहायतासे उसको इस दूर करते हैं ॥ २॥

(यत् रयावदता) काले दांतवाले (कुनाखिना) जो बुरे नास्नोंवाले (बण्डेन सह आसिम) विरूपके साथ हम बैठते हैं, हे अपामार्ग ! ( अस् सर्वे वयं त्वया अपमृज्यहे ) वह सब दोष हम तेरी सहायवासे हटा देते हैं ॥ ३ ॥

भावार्थ- अपासार्ग औष्विक फल उन्ही दिशासे बढते हैं, इसिलये इस वनस्पतिसे उन्हें आचरणके सब दोष हटाये जाते हैं। दुराचार, पाप, दोष, पापीका सहवास, दन्तदोष, बुर नाखून तथा रक्तदोषीका सहवास, ये स्वयं जाचरित **अथवा संगतसे आये दोष अपामार्गके प्रयोगसे दर होते 🖁 ॥ १–३ ॥** 

वैद्योंको इस सुक्तका विशेष विचार करना चाहिये । दन्तदोष अपामार्गका दात्न करनेसे दूर होता है, यह अनुभव है। पाठक भी इसका अनुभव हैं, अपामार्ग औषधी दोषनिवारक है तथापि इसका विविध रोगोंपर कैसा उपयोग करना चाहिये. यह विषय अन्वेष्टव्य है। महाराष्ट्रमें विशेषतः ऋषिपञ्चमीके पर्वमें अपामार्गके काष्ट्रसे ही दन्तधावन करनेकी परिपाटी इस दिन तक चली आयी है। प्रायः इसका पालन इस समय खियां ही करती हैं। तथापि इस मन्त्रमें दन्तरोगका दर होना अपामार्ग प्रयोगसे कहा है और यहांकी परिपाटी भी वैसी ही है। अतः इसकी अधिक स्रोज करना योग्य है।

#### 事事

[६६ (६८)] (ऋषि:- असा। देवता- ब्रह्म।)

यद्यन्तरिक्षे यदि वातु आस् यदि वृक्षेषु यदि वोलंपेषु । यदश्रवन्यश्चनं उद्यमानं तद्वाह्मणं पुनंरस्मानुपैतं

11 8 11

अर्थ-( यदि अन्तरिक्षे यदि वाते ) यदि अन्तरिक्षमें और यदि वायुमें ( यदि वृक्षेषु यदि वा उल्पेष ) यदि वृक्षोंमें अथवा यदि वासमें आए देखेंगे तो उसमें जो ( आस ) सदा रह रहा है, ( यत् पशवः अस्त्रवन् ) जो प्राणियोंमें चुता है, ( तत् उद्यमानं ब्राह्मणं ) वह प्रकट होनेवाला ब्रह्म ( पुनः अस्मान् उपैति ) पुनः हमें प्राप्त होता है ॥ 🤉 🗈

भावार्थ- जो बहा इस अवकाशमें, वायुमें, वृक्षोंमें, वासमें विराजता है, जो पशुकोंमें अर्थात् प्राणियोंमें प्रवाहित होता है अर्थात् जो स्थिर चरमें विद्यमान है, वह सर्वत्र प्रकाशित होनेवाका तहा हमें प्राप्त होता है ॥ ३ ॥

महा नाम महान् जात्मतस्य जो सर्वत्र स्थिर चरमें व्यापक है, वह सर्वत्र प्रकाशित होता है, जिसकी शक्तिसे संपूर्ण अगत्को यह सुंदर रूप मिछा है, वह जहा हम सब मनुष्योंको प्राप्त हो सकता है। बावा उसकी प्राप्तिके किये मनुष्य प्रयस्त करे ।

## गम्भाग

[ ६७ (६९)]

(ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- आत्मा ।)

पुन्मेंस्विन्द्रियं पुनरात्मा द्रविणं बाह्मणं च। पनेरग्रयो बिष्ण्यां यथास्थाम कंल्पयन्तामिहैव

11 8 11

अर्थ- (मा इन्द्रियं पुनः एतु ) मुझे इन्द्रियशक्ति पुनः प्राप्त हो। (आत्मा द्रविणं ब्रह्मणं च पुनः ) मुझे जारमा चेतना जीर त्रक्ष पुनः शप्त हो। ( धिष्णयाः असयः यथा-स्थाम ) बुद्धि जादि स्थानकी अप्नियां यथायोग्य स्थानमें (इह एव पुनः कल्पयन्तां ) यहीं ही समर्थ हों ॥ १॥

भावार्थ- सब इन्द्रियकी शक्तियां, ज्ञान, चेतना, भारमा, बुद्धि, मन आदिकी सब चेतन्यशक्तियां मुझे प्राप्त हों

और यहां उन्नत हों ॥ १ ॥

इंद्रियों ज्ञानेन्द्रियां पांच और कर्मेन्द्रियां पांच मिलकर दस हैं, आत्मा नाम जीवका है, द्रविणका सर्थ यहां मनका बत्साह अथवा चैतन्य है, ब्राह्मणका अर्थ ब्रह्म-आत्माकी ज्ञानशक्ति है । विष्णा-विष्णयाका अर्थ बुद्धि अथवा अन्तःकरणकी शक्तियां हैं। ये अग्निस्वरूप चेतन हैं। ये सब आत्माकी शक्तियां यहां स्थिर रहें, उसत हों और प्रकाशरूप होकर सुझे सदायक हों ।

## सरस्वती

[ ६८ (७०, ७१)] (ऋषि:- शन्तातिः । देवता- सरस्वती । )

सरस्वित व्रतेषु ते दिन्येषु देवि धामसु । जुबस्बं हुच्यमाईतं प्रजां देवि ररास्व नः हुदं ते हुव्यं घृतवंत्सरस्वतीदं पितृणां हुविरास्यं र यत्। इमानि त उदिता शंतमानि तेमिर्वयं मधुंपन्तः स्याम

11 8 11

11 5 11

श्चिवा नः शंतमा भव सुमृडीका संरम्बति । मा ते युयोम संदर्भः 11 3 11

अर्थ — हे ( सरस्वति ) सरस्वती देवि (ते दि्ब्येषु धामसु ब्रतेषु ) तेरे दिव्य धामोंके वर्तोमें ( आहुतं हव्यं जुषस्व ) इवन किया हुआ इवन सेवन कर और है (देवि) देवि! (तः प्रजां ररास्व ) हमें प्रजा दे॥ १॥

। (सरस्वति ) सरस्वति ! (ते इदं घृतवत् हुव्यं ) तेरा यह धीवाळा हवन है। (इदं पितॄणां हाविः यत् आस्यं = आर्यं ) यह पितरोंका दिव है जो खाने योग्य है। (ते इमानि उदिता शंतमानि ) तेरे ये प्रकाशित कल्याण-

कारी सामर्घ्य हैं, ( तेभिः वयं मधुमन्तः स्याम ) उनसे हम मीठे बने ॥ र ॥

है (सरस्वति) सरस्वती ! (नः सुमृडीका शिवा शंतमा भव) हमारे किये स्तुतिकरने योग्य, शुभ और सुसकारी हो, (ते संहशः मा युयोम ) तेरी दृष्टिसे हम कदापि वियुक्त न हों ॥ ३ ॥ [सरस्वतीके उपासकोंका सदा कस्याज होता है : 🗍

### सस

#### [ { ( ( 9 ) ]

(ऋषि:- शंतातिः । देवता- सुखम् । )

शं नो वातों वातु शं नंस्तपतु स्पैः।

अहां नि शं भवनत नः शं रात्री प्रति धीयतां अभुषा नो व्यु विछत

11 8 11

अर्थ— ( नः वातः शं वातु ) हमारे लिये वायु सुबकर रीतिसे बहे । ( नः सूर्यः शं तपतु ) हमारे लिये स्पै सुखकारी होकर तपे । ( नः अहानि शं भवन्तु ) हमारे दिन सुखदायक हों । ( रात्री शं प्रतिधीयतां ) रात्री सुखकारी हो । ( उपा नः शं व्युच्छतु ) उषःकाल हमें सुख देवे ॥ १॥

वायु, सूर्य, दिन, रात और उषा ये तथा अन्य सब पदार्थ हमें सुखदायक हों। हमारी अन्तरिक्ष अवस्था ऐसी रहे कि

हमें बाह्य जगत् सदा सुखकारी होवे और कभी दुःखदायी न हो।



### शबुहमन

[(50)00]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- इथेनः, देवाः । )

यत्कि चासौ मनंसा यचं वाचा युद्धैर्नुहोति हुविषा यर्जुषा ।
तनमृत्युना निक्रैतिः संविद्वाना पुरा सत्यादाहुंति हन्त्वस्य ॥१॥
यातुषाना निक्रैतिरादु रश्चस्ते अस्य झन्त्वनृतेन सत्यम् ।
हन्द्रेषिता देवा आज्यंमस्य मध्नन्तु मा तत्सं पादि यदसौ जुहोति ॥२॥
अजिराधिराजौ इयेनौ संपातिनांविव ।
आज्ये एतन्युतो हंतां यो नः कश्चांम्यघायति ॥३॥

अर्थ — (असी यत् किं च मनसा ) या शत्रु जो इक भी मनसे और (यत् च वाचा) जो इक वाणीसे करता है तथा जो इक (यजुषा हिवधा यक्षैः जुहोति) यजु, हिन और यज्ञोंसे हवन करना है। (अस्य यत् संविद्याना निर्फातिः) इसका वह उद्देश्य जाननेवाली संहारशक्ति (सत्यात् पुरा मृत्युना आहुर्ति हन्तु) यज्ञकी पूर्णता होनेक पूर्वही मृत्युकी सहायतासे आहुति नष्ट करे॥ १॥

( थातुधानाः रक्षः निर्ऋतिः ) यातना देनेवाले, राक्षस और विनाशशक्ति ये सब (आत् उ अस्य सत्यं अनृतेन भन्तु ) निश्चयपूर्वक इस दुष्टशत्रुके सत्यका मी अनृतसे घात करें। ( इन्द्र-इपिताः देवाः ) इन्द्र द्वारा प्रेरित देव (अस्य आज्यं मध्नन्तु ) इस दुष्ट शत्रुके ष्टतको मयें। और ( यत् असौ जुहोति तत् मा संपादि ) जिस उद्देश्यसे अद्भवन करता है वह सिद्ध न हो॥ २॥

( अजिर अधिराजी संपातिनी इयेनी इव ) शीव्रगामी पक्षीराज बाज जैसे एक दूसरेपर आधात करते हैं, उस प्रकार ( यः कः च नः अभि अघायति ) जो कोई हमें पापसे कष्ट देता है उस ( पृतन्यतः आज्यं हतां ) सेनाबाके शत्रुकी हिव नष्ट करें ॥ ३ ॥ अपांश्ची त उभी बाहू अपि नह्याम्यास्य म् । अमेर्देवस्यं मन्युना तेनं तेऽविषयं हुविः अपि नह्यामि ते बाहू अपि नह्याम्यास्य म् । अमेर्घोरस्यं मन्युना तेनं तेऽविषयं हुविः

11 8 11

11411

अर्थ— (ते उभी बाहू अपाञ्ची) तम शत्रुके दोनों बाहू में पीछे मोडकर बांधता हूं तथा (आस्यं अपि नह्या।मे) तेरा मुंह भी में बांध देता हूं। (अद्भेः देवस्य तेन मन्युना) अग्निदेवके उस क्रोधसे (ते हाविः अवधिषं) तेरी हिक्का में नाश करता हूं॥ ४॥

(ते बाह्र अपि नह्यामि) तुझ शत्रुके दोनों बाहुओंको बांधता हूं (आस्यं अपि नह्यामि) मुखको भी बांधता हूं। (घोरस्य अप्तेः तेन मन्युना) भयानक अग्निके उस कोधसे (ते हिवः अवधिषं) तेरी हिवका मैं नाश करता हूं॥५॥

जो शत्रु अपने ( पृतन्यतः ) सैन्यसे हमें सताता है, और ( नः अधायति ) हमें पापी युक्तियोंसे विविध कष्ट देता है, जस दुष्ट शत्रुके अन्य सब यज्ञादि प्रयत्न भी सफल न हों। ऐसे दुष्ट शत्रु जो भी सत्य कर्म करते हैं उसका उद्देश इतना ही होता है कि उससे उनकी शक्ति बढ़े और उस शक्तिका उपयोग हमें दबानेकी युक्तियोंमें वे करें। दुष्ट लोग जो कुछ सत्कर्म करते हैं, वह सत्यके प्रेमसे नहीं करते, अपितु अपनी शक्ति बढ़ानेके लिये करते हैं और वे मनमें यही इच्छा धारण करते हैं कि, इस शक्ति हम निर्वलोंको लूटें और अपने भोग बढ़ावें। अतः इस स्कर्तो ऐसी प्रार्थना की है कि ऐसे दुष्टोंके सत्कर्म भी सफल न हों और उनकी शक्ति व बढ़े; दुष्टोंकी शक्ति घटनेसे जगत्में शान्ति रह सकती हैं।

#### कमका ध्यान

[ (80) 90]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- अप्तिः ।)

परि त्वामे पुरै व्यं विषं सहस्य भीमहि । धृषद्वीर्ण द्विवेदिवे हुन्तार भङ्गुरावेतः

11 8 11

अर्थ- हे (सहस्य असे ) बलवान् तेजस्वी देव ! (वयं पुरं विश्रं घ्रुषद्वर्णं ) हम सब परिपूर्ण, ज्ञानी, शत्रुका धर्षण करनेवाले (भंगुरावतः हन्तारं ) विनाशकको मारनेवाले (त्या दिवे दिवे परि धीमहि ) तुझ ईश्वरकी प्रतिदिन सब ओरसे स्तुति गाते हैं ॥ १ ॥

भावार्थ- परमेश्वर बढवान् , अग्नि समान तेजस्वी, सर्वत्र परिपूर्ण, ज्ञानी, शत्रुका पराजय करनेवाला, जातपात करनेवालेका विनाश करनेवाला है, सतः उसकी सब प्रकारसे स्तुति करनी चाहिए ॥ १ ॥

यनुष्य ईश्वरके गुणगान गावे, उन गुणोंको अपने अंदर घारण करे और ईश्वरके गुणोंको अपनेसे बढावे। सनुष्य इन गुणोंको घारण करे यह बतानेके छिये ही ईश्वरके गुणोंका वर्णन स्थानपर किया जाता है। यहां अग्नि नामसे ईश्वरका वर्णन है। अग्नि भी उसी प्रभुकी आग्नेयशक्ति छेकर अग्नि गुणसे युक्त बना है। इसी प्रमान अन्यान्य नाम उसी एक प्रभुके छिये प्रयुक्त होते हैं।

#### खानकान

[७२ (७५, ७६)]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- इन्द्रः । )

उत्तिष्ठतावं पश्यतेन्द्रंस्य मागमृत्वियेम् । यदि श्रातं जुहोतंन यद्यश्रीतं मुमत्तंन

11 9 11

श्रातं हुनिरो बिन्द्र प्र योहि जुगामु सरो अर्धनो नि मर्थम् । परि त्वासते निधिमिः सर्खायः कुलुपा न ब्रांजपति चरन्तम्

11 3 11

श्रातं मन्यु ऊर्धनि श्रातमुत्रौ सुर्झृतं भन्ये तद्दतं नवीयः।

माध्यन्दिनस्य सर्वनस्य दुधः पिबेन्द्र वजिन्पुरुकुज्जेषाणः

11 3 11

अर्थ— (उत् तिष्ठत ) उठो और (इन्द्रस्य ऋत्वियं भागं अवपस्यत ) प्रभुके ऋतुके अनुकूळ भागको देखो। ﴿ यदि श्रातं ) यदि अच्छी तरह पका हुना हो तो (जुहोतन ) स्वीकार करो और (यदि अश्रातं समक्तन ) यदि अच्छी तरह न पका हो तो उसके परिपाक होनेतक ज्ञानन्द करो॥॥॥

है (इन्द्र) प्रभो ! (आतं हिवः ओ सुप्रयाहि) हिव सिद्ध हो गई है उसके प्रति त् उत्तम प्रकारसे जा, (सूरः अध्वनः मध्यं वि जगाम) सूर्य अपने मार्गके मध्यमें गया है। (सखायः निधिभिः त्वा परि आसते) समान विचारवाछे छोग अपने संप्रहोंके साथ तेरे चारों ओर उसी प्रकार बैठते हैं (कुलपाः वाजपर्ति चरन्तं न) जैसे कुछ-

पालक पुत्र संघपति पिताके विचरते हुए उसके पास आते हैं ॥ २ ॥

( ऊधिन आतं मन्ये ) गायके स्तनमें पका हुआ दूध है ऐसा मैं मानता हूं। वत्पश्चात् ( अभ्रो आतं ) अभिपर परिपक्व हुआ है अतः ( तत् ऋतं नवीयः सुश्दतं मन्ये ) वह सम्बा नवीन दुःध उत्तम प्रकारसे परिपक्व हुआ है ऐसा मैं मानता हूं। हे (पुरुष्टत् विक्रिन् इन्द्र ) बहुत कर्म करनेवाले वक्रधारी प्रभो ! (जुषाणः ) उसका सेवन करता हुआ ( माध्यंदिनस्य सवनस्य द्धाः पिख ) मध्यंदिन सवनके वहीका पान कर ॥ ३॥

भावार्थ — उठो और ईश्वरके द्वारा दिये हुए ऋतुके अनुकूळ आप भागको देखो। जो परिपक्त हुआ हो उसको को और यदि कुछ अस भाग परिपक्त न हुआ हो, तो उसके परिपाक होने तक आनंदसे रहो॥ १॥

है प्रओ ! णा असभाग परिपन्न हुआ है, यह सिद्ध है, यहां प्राप्त हो, सूर्य मध्यान्हमें आगया है। सन मित्र अपने अपने संप्रहोंको छिये हुए प्राप्त हुए हैं जैसे पुत्र पिताके पास इकट्टे होते हैं वैसे ही हम सम तेरे पास इकट्टे हुए हैं॥ २॥ मैं मानता हूं कि एक तो गायके स्तनोंमें दूध परिपक्त होता है, पश्चात् अग्निपर परिपक्त होता है। नव जात इस

प्रकार सिद्ध होता है। हे प्रभो! मध्यविनके समय इसका सेवन करो और दही पीको ॥ ३ ॥

#### खानपान

#### मोजनका समय

सूर्यके मंध्यान्हमें भानेपर भोजन करना चाहिय, यह

सुरः अध्वनः मध्यं विजगाम । श्रातं हाविः सुप्रयाहि । ( मं॰ २ ) 'सूर्य मार्गके मध्यमें पहुंच चुका है का परिएक्द हुए असके प्रति ता।' पा वाक्य मोजनका समय दोएहरके बारह बजेका या उसके किंचित पश्चात्का है, वस बातको स्पष्ट करता है। इति नाम असका है। यह अस परिएक हुणा हो। अस एक तो स्वयं ( ऊधनि श्चातं ) गायके स्तनोंमें परिएक्द होता है, जिसको हम दूध कहते हैं, यह दूध दुहे जानेके पश्चात् (अझी श्चातं ) अझिपर प्रकाया जाता है।
एक स्वमावतः परिपक्तता होती है पश्चात् अझिपर परिपक्तता
होती है, पश्चात् देवताओंको समर्पित करके भोजन करना
होता है। दूध पकनेके पश्चात् उसका दही बनाया जाता है।
यह दही (मध्यन्दिनस्य दूझः पिछ) मध्यान्हके भोजनके समण पीना योग्य है। रात्रीके समय, या सबेरे दही
पीना उचित नहीं, क्यों कि दही शीतवीर्य होता है इस कारण
वह दोपहरके उच्न समयमें ही पीना योग्य है।

जैसे गायके स्तनमें दूध परिपक होता है, उसी प्रकार 'गो ' नाम भूमिके अंदर धान्य आदिकी उत्पत्ति होती है। इसको भी परिपक दशामें लेना चाहिये, पश्चात् अभिपर प्रकाकर या भूनकर उसको सेवन करना चाहिये। यह अस दूध हो या अन्य धान्यादि हो, वह ( ऋतं नवीयः ) सचा नया लेना योग्य है। दूध भी ताजा लेना चाहिये और धान्य भी बहुत पुराना लेना योग्य नहीं। अस भी पकने पर ही लेना चाहिये अर्थात् दोचार दिनके बासे पदार्थ लेने योग्य नहीं है। भगवदीतामें कहा है कि—

यातयामं गतरसं पूतिपर्युषितं च यत्। उच्छिष्टमपि चामेध्यं भोजनं तामसमियम्॥ (भ०गी० १७११०) " जिस अबको वैयार होकर तीन बण्टे ब्यतीत हुए हैं, जो नीरस है, जो दुर्ग ध्युक्त है, जो उच्छिष्ट है और अपित्र है वह तामस लोगोंको प्रिय होता है।" अर्थात् अबको पकाकर तीन घंटोंके पश्चात् उसका सेवन करना योग्य नहीं पकनेके तीन घंटेतक उसको (ऋतं नवीयः) नया या ताजा कहते हैं, इसी अवस्थामें उसका सेवन करना चाहिए।

परमेश्वर (ऋत्वियं भागं) ऋतुके योग्य अस भागको देता है। जिस ऋतुमें जो सेवन करने योग्य होता है वह अस, फूछ, फल, रस आदि देता है। उसको पक अवस्थामें प्राप्त करना चाहिये और पश्चात् उसका सेवन करना चाहिये। यदि कोई फल पका न हो तो उसकी प्रतीक्षा आनंदके साथ करनी चाहिये।

सब परिवारके तथा (सखायः) इष्टमित्र अपनी अपनी थालीमें (निधिभिः) अपने अस संग्रहको लें और साथ साथ पंक्तिमें बैठें, सब अपने असभागसे कुछ भाग देवता-ओं के उद्देश्यसे समर्पित करें। सब इष्टमित्र ऐसा मानें की ईश्वर इम सबके बीचमें है अथवा इम उसके चारों ओर हैं और इस प्रकार जो अस भाग मिले उसका आनंदके साथ सेयन करें।



## गाय और यज्ञ

[(00) \$0]

(ऋषिः- अथर्वा। देवता- धर्मः, अधिनी।)

समिद्धो अभिवृषणा रथी दिवस्त्रप्तो घुमी दुंहाते वामिषे मधुं।
वयं हि वा पुरुदमीसी अश्विना हवांमहे सघुमादेषु कारवे।

11 8 11

अर्थ— है (वृषणो अश्विनो ) दोनों बलवान् अधिदेवों ! (दिवः रथी अग्निः सामिद्धः ) प्रकाशके रथ जैसे अग्नि प्रदीस हुआ है। यह (धर्मः तप्तः ) तपी हुई गर्मीही है। यह (वां हुपे मधु दुह्यते ) आप दोनोंके लिये मधुर सामा दोहन करता है। (वयं पुरु-दमासः कारवः सध-मादेषु वां हवामहे ) हम सब बहुत घरवाले और कार्य करनेवाले पुरुष साथ साथ मिलकर आनंद करनेके समय तुम दोनोंको बुलाते है। १॥

भावार्थ— इवनकी अप्ति प्रदीस हो चुकी है, गौका दोहन किया जाता है और हम मन ऋखिज देवताओंको बुकाते हैं ॥ १॥

| समिद्धो अप्रिरंश्विना तुप्तो वा घुर्म आ गंतम्।                |          |
|---------------------------------------------------------------|----------|
| दुद्यन्ते नूनं वृषणेह धेनवो दस्रा मदेन्ति वेषसं:              | 11 2 11  |
| स्वाहां कृतः शुचिंदेवेषुं युज्ञो यो अश्विनीश्रमसो देवपानः।    |          |
| तमु विश्वे अमृतांसो जुषाणा गंनधर्वस्य प्रत्यास्त्रा रिहन्ति   | () \$ () |
| यदुस्त्रियास्वाहुतं घृतं पयोऽयं स वीमिश्वना माग आ गतम्।       |          |
| माध्वी धर्तारा विद्यस्य सत्पती तुप्तं घुमं पिवतं रोचने द्विवः | 11.8.11  |
| तुसो वा घुमी नश्चतु स्वहोता प्र वामध्यप्रश्चरतु पर्यस्यान् ।  |          |
| मधोर्दुग्धस्यश्चिना तुनाया वीतं पातं पर्यस उस्त्रियायाः       | 11 4 11  |
| उर्ष द्रव पर्यसा गोधुगोषमा घर्मे सिञ्च पर्य उस्त्रियायाः।     |          |
| वि नार्कमख्यत्सविता वरेण्योऽनुप्रयाणमुषसो वि राजिति           | 11 € 11  |

अर्थ — हे ( नृषणो अश्विनो ) बळवान् अधिदेवो ! ( अग्निः समिद्धः ) अग्नि प्रदीप्त हुआ है, ( वां धर्मः तप्तः ) आपके लिए दि यह दूध तप रहा है। इसलिए ( आगतं ) आओ।। ( नृतं इह धेनधः दुशान्ते ) निश्रयसे यहां गीवें दुही जाति हैं। हे ( दस्त्रो ) दर्शनीय देवो ! ( वेधसः मदन्ति ) झानी आनंद करते हैं ॥ २ ॥

(यः अश्विनोः देवपानः चमसः यज्ञः) जो अश्विदेवोंका देव जिससे रसपान करते । ऐसा धमसरूपी यज्ञ है वह (देवेषु स्वाहाकृतः शुचिः) देवोंके छिए स्वाहा किया हुआ होनेसे पवित्र है। (विश्वे अमृतासः तं उ जुषाणाः) सब देव बसीका सेवन हैं और (तं उ गन्धर्वस्य आस्ना प्रत्यारिहन्ति) बसीकी गंधर्वके मुखसे पूजा भी करते हैं ॥ ३ ॥

है (अश्विनों) अश्विदेवो ! (यत् उक्तियासु आहुतं घृतं पयः) जो गौओं से रखा हुआ एतमिश्रित दूभ है, (अयं सः वां भागः) यह वह आपका भाग है, तुम दोनों (आगतं) आओ। हे (माध्वी) मधुरतायुक्त (विद्धस्य धर्तारों) यक्तके धारक, (सत्पती) उत्तम पाछको ! (दिवः रोजने ततं धर्म पिबतं) युलोकके प्रकाशमें तपा हुआ यह तूभ रूपी तेज पीओ। । ।।

है (अश्विनौ) अधिद्वो ! (तप्तः घर्मः वां नक्षतु) तपा हुआ तेजरूपी यह दूध तुम दोनोंको प्राप्त होवे। (पयस्वान स्वहोता अध्वर्युः वां प्रचरतु) दूध लिये हुए हवनकर्ता अध्वर्यु तुम दोनोंको सेवा करे। (तनायाः उक्षियायाः मधोः दुग्धस्य पयसः) हृजुष्ट गौके दुदे हुए मधुर दूधको (वीतं पातं) प्राप्त करो और पीमो ॥ ५॥

है (गे(धुक्) गायका दोहन करनेवाले ! (पयसा ओषं उपद्रव) दूधके साथ अतिशीध्र यहां आ, (उस्तियायाः पयः धर्में आसिञ्च) गौका दूध कढाईमें रख, और तथा। (वरेण्यः सविता नाकं वि अख्यत्) श्रेष्ठ सविता सुखपूर्ण स्वर्गधामको प्रकाशित करता है और वह (उपसः अनुप्रयाणं विराजति) उषःकालके गमनके पश्चात् विराजता है ॥ ६॥

भावार्थ — हे देवो ! अग्नि प्रदीस हुई है, दूध तप रहा है, इसिंडिय यहां माओ, यह गौवें दुही जाती हैं जिससे ज्ञामी मानंदित होते हैं ॥ २ ॥

यह यज्ञ ऐसा है कि जिसमें देवतालोग रसपान करते हैं, और वे इस पवित्र यज्ञका सेवन करते हैं, और सत्कार करते हैं ॥ ३ ॥

गौके दूधमें देवोंका आग है, इसळिए इस यज्ञमें पधारो । और इस तपे हुए मधुर गोरसको पीक्षो ॥ ४ ॥

हे देवों! यह तथा हुना रस तुम्हें प्राप्त हो। गौके इस मधुर गोरसका पान करो॥ ५॥

हे गौका दोहन करनेवारे द्वध लेकर यज्ञमें भाशो । गायका वृध तपामो । हवन करो, श्रेष्ठ सविताने यह सुस्थमय : स्वर्ग तुम्हारे लिये खुळा किया है ॥ ६ ॥

| उपं ह्वये सुद्यां धेनुमेतां सुहस्तों गोधुगृत दोहदेनाम्।        |          |
|----------------------------------------------------------------|----------|
| श्रेष्ठं सवं संविता सांविषन्नोडमी द्विर घर्मस्तदु पु प्र वीचत् | 11 9 11  |
| हिङ्कृष्वती वंसुपत्नी वर्षनां वृत्समिच्छन्ती मनंसा न्यागंन ।   |          |
| दुहामुश्चिम्यां पयो अध्येषं सा वर्धतां महते सौमंगाय            | 11 > 11  |
| जुष्टो दमूना अतिथिर्दुरोण इमं नौ यज्ञमुपं याहि विद्वान् ।      |          |
| विश्वां अमे अभियुजी विहत्यं शत्रूयतामा मंरा भोजनानि            | 11911    |
| अम् अभ महते सौभेगाय तर्व द्युम्नान्यं त्रमानि सन्तु ।          |          |
| सं जांस्पृत्यं सुयमुमा कृषुष्य शत्रूयतामामि तिष्ठा महांसि      | 11 80 11 |
| स्यवसाद्भगवती हि भूया अर्घा वयं भगवन्तः स्याम ।                |          |
| अदि तृणंमझगे विश्वदानीं पित्रं शुद्धमुंदुकमाचर्रन्ती           | 11 88 11 |
| अद्भि हर्णमझगे विश्वदानीं पित्रं शुद्धमुंदकमाचर्रन्ती          | 11 88 11 |

अर्थ-(सुहस्तः एतां सुदुघां धेनुं उपह्वये) उत्तम हाथवाला में सुखसे दुहे जाने योग्य इस धेनुको बुलाता हूं। ( उत गोधुक् एनां दोहत् ) और गायका दोहन करनेवाला इसका दोहन करे। ( सविता श्रेष्ठं सवं नः साविषत् ) सविता यह श्रेष्ठ भन्न हमें देवे। (अभीद्धः धर्मः तत् उ सु प्रवाचत् ) प्रदीस तेजरूपी दूध यही बतावे॥ ७॥

(हिंकुण्वती वसूनां वसुपत्नी ) रंभानेवाली, ऐश्वर्यीका पालन करनेवाली यह गाय (मनसा वतसं इच्छन्ती नि आगन् ) मनसे बछडेकी कामना करती हुई समीप आई है। ( इयं अब्न्या अश्विभ्यां पयः दुहां ) यह भी दोनों

अधिदेवोंके लिये दूध देवे । और ( सा महते संभागाय वर्धतां ) वह बडे सौभाग्यके लिये बढे ॥ ८ ॥

(दमूना अतिथिः दुरोणे जुष्टः ) दमन किये हुए मनवाला अतिथि घरमें सेवित होकर यह (विद्वान् ) ज्ञानी (नः इमं यहां उपयाहि) हमारे इस यज्ञमें आवे । दे अग्ने ! (विश्वा अभियुजः विहत्य ) सब शत्रुओंका वध करके ( शत्रूयतां भोजनानि आभर ) शत्रुता करनेवालींक अन्न हमारे पास ला॥ ९॥

है ( रार्ध अप्त ) बलवान् अप्ने । (तव उत्तमानि दुम्नानि महते सीभगाय सन्तु ) तेरे उत्तम तेन बढे सीभाग्य बढानेवाले हों। (जास्पत्यं मुयमं सं आरुणुष्व) स्त्रीपुरुष संबंध उत्तम संयमपूर्वक होवे। (ज्ञात्रृयतां

महांसि अभितिष्ठा ) शत्रुता करनेवालोंक बलोंका मुकाबला कर ॥ १०॥

है (अब्बये ) न मारने योग्य भी ! तू (सु-यवस-अद् भगवती हि भूयाः ) उत्तम वास खानेवाली भाग्यशालिनी हो ! (अधा वयं भगवन्तः स्याम ) और हम भी भाग्यवान् हों। (विश्वदानीं तृणं अद्धि ) सदा तृण अक्षक कर और ( आचरन्ती युद्धं उदकं पिव ) अमण करती हुई ग्रुद्ध जर पी ॥ ३१ ॥

भावार्थ- में दूध दोहनेमें कुशल हूं, और गायको दोहनेके लिये बुलाता हूं । दोहनेवाला इसका दोहन करे। सविताने इस श्रेष्ठ रसको दिया है॥ ७ ॥

रंभाती हुई, मनसे बळडेकी इच्छा करनेवाळी गौ यहां आई है। यह छहननीया गौ देवोंके लिये दूध देवे और बडे

सीभाग्यकी वृद्धि करे ॥ ८ ॥

यह इन्द्रियसंयमी अतिथि विद्वान् हमारे यश्चमें आवे । हमारे सब शतुओंका नास करके, शत्रुओंके भोग हमारे पास के भावे ॥ ९ ॥

है देव ! जो तेरे उत्तम तेज हैं वह दमारा भाग्य बढावे । स्त्रीपुरुशके संबंधमें उत्तम नियम रहे, अनियमसे व्यवहार न हो। शत्रुता करनेवालोंका पराभव करो॥ १०॥

हे गौ ! तू उत्तम घास खा, और भाग्यवान् बन । तेरे कारण हम भी भाग्यशाली वर्ने । गाय घास खाते और इधर उधर अमण करती हुई अुद्ध पाना पीते ॥ ११ ॥

१२ ( अथर्व. सु. भा. कां. ७ )

### गाय और यज्ञ

#### गोरक्षा

गौकी रक्षा कैसे की जावे इस विषयमें इस स्कके आदेश स्मरण रखने योग्य हैं। देखिये—

र स्यवस-अद् = उत्तम घास खानेवाली, अर्थात् त्रुरा घास अथवा तुरे जी न खानेवाली गी हो। गायके दूथमें उसके द्वारा खाये हुए पदार्थका सत्त्व आता है, इसलिये यदि गाय उत्तम घास खानेगी तो दूध भी नौरोग और पृष्टिकारक होगा। इसलिये यह आदेश स्मरण रखने योग्य है। साधारण अनाडी लोग प्रातःकाल गायको अमणके लिये के जाते हैं, और उस समय गौको मनुष्यकी शौच-विष्ठा-भी खिलाते हैं। पाठक ही विचार कर सकते हैं कि ऐसे पदार्थ खिलानेसे उत्पन्न हुआ दूध कैसा होगा। विष्ठामें जो बुरे पदार्थ होंगे, जो कृमि होंगे, उन सबका परिणाम उस दूधपर होगा, और वैसा दूध रोगकारक होगा। अतः यह वेदका संदेश गोपालन करनेवाले लोग अवस्य ध्यानमें धारण करें। (मं० ११)

२ शुद्धं उदकं पिबन्ती = शुद्ध जल पीनेवाली गौ हो। अशुद्ध, मलिन, गंदा, दुर्गंधयुक्त जल गौ न पीते। इसका कारण जपर दिया हुआ समझना योग्य है। (मं० ११)

र आचरन्ती = अमण करनेवाली । गौ इधर उधर अच्छी प्रकार अमण करे । गौ केवल घरमें बंधी नहीं रहनी चाहिये । वह सूर्यप्रकाशमें अमण करनेवाली हो । सूर्यप्रकाशः में घूमनेवाली गौका दूध ही पीने योग्य होता है ।

(मं०११)

४ विश्वदानीं तृणं अदि = गौ सदा तृण-घास-ही खावे। दूसरे पदार्थ न खावे। जौके खतेंम अमण करे और जौ खावे। इस प्रकारकी गौका दूध उत्तम होता है। (मं० ११)

५ भगवतीः भूयाः = बलवती, प्रेममयी, श्रुभगुणयुक्त
गौ हो। गायपर प्रेम करनेसे वह भी घरवालों पर प्रेम करती
है। इस प्रकार प्रेम करनेवाली गौका दूध पीनेसे पीनेवालेका
कल्याण होता है। ( मं० ११ )

ये शब्द गायका पालन कैसे करना चाहिये, इस बातकी सूचना देते हैं।

६ सुदुघा= जो विना भाषास दुई। जाती है। दोहन करनेके समय जो कह नहीं देती। ( मं० > ) ७ सुहस्तः गोधुक् एनां दोहत्= उत्तम हायवाछा मनुष्य ही गौका दोषण करे । अर्थात् दोहन करनेवाछा मनुष्य अपने हाथ पहिले स्वच्छ करे, निर्मेल करे और गौको दुहे। हाथ फोडे फुन्सीसे रहित हों, वैसे उत्तम हाथसे दोहन करे । इस आदेशका अत्यन्त महत्व है। जो दोष गवालियोंके हाथपर होगा, वह दोष दूधमें उतरेगा और वह सीधा पीने-वालोंके पेटमें जावेगा । अतः हाथ स्वच्छ रसकर गायका दोहन करना चाहिये (मं० )

८ अध्नया= गाय भवध्य है, भतः उसको मारना भी नहीं चाहिये। अपनी माताके समान प्रेमसे उसका पाउन करना चाहिये (मं०८)

९ सा महते साभगाय वर्धतां= एसी पाडी हुई गी बढ़ सीभाग्यके साथ बढ़े। दरएक घरमें ऐसी गोमाता रहे, हमारी भी यही इच्छा है। (मं. ८)

१० वत्सं इच्छन्ती = गौ बछडेवाछी हो । मृतवत्सा न हो । मृतवत्सा गौका दूध पीनेसे पीनेवाछोंके वरमें भी वही बात बन जायगी । क्योंकि यदि गौके दूधके दोषके कारण उसका बछडा मरा हो, तो वह दोष पीनेवाछोंके वीथैमें भी बढेगा । अतः बछडेवाछी गाय हो और बछडेकी इच्छा करती हुई वह प्रेमसे घरमें भाषे । (मै. ८)

र१ गोधुक् पयसा उपद्रव, उस्तियायाः पयः धर्मे सिंच = गायका दोइन करनेवाला मनुष्य दूध लेकर शीधतासे आवे और वह गायका दूध अधिपर रखे। इसका
मतलब यह है कि बहुत देर तक दूध कथा न रखा जावे।
चोहें मनुष्य धारोष्ण ही पीवे, निचोडते ही पीवे, परंतु
रखना हो तो शीघ्र ही अधिपर तपाकर रखे। क्योंकि दूधमें
नाना प्रकारके किमी हवामेंसे जाकर जम जाते हैं और वहां
वे बढते हैं। अतः कची अवस्थामें दूध बहुत देरतक रखना
नहीं चाहिये। शीघ्र ही अधिपर चढाना चाहिये। (मं.६)

१२ मधु दुहाते = गायका दोहन करके जो निचोडा जाता है वह मधु अर्थात् शहद ही है। क्योंकि वह बडा मीठा होता है। (अं. १)

१३ तसं पिवतं = तपा हुआ दूध पीओ। इसका कारण जपर दिया ही हैं ( मं. ४ )

देवोंके छिये इसी प्रकारके दूधका समर्पण करना चादिवे। विशेषतः अश्विनी देवोंका भाग गायका दूध और घी ही है, यह बात चतुर्थ मंत्रमें कही है। अश्विनी देव स्वयं देवोंके तुध और घी पीना चाहिये, और भैंसकी नहीं। इसी प्रकार वैच हैं भतः उनको माल्स है कि कौनसाद्ध भच्छा है भीर कीनसा अच्छा नहीं है। अधिनी देव दूसरा दूध पीते ही नहीं भीर दूसरा वी भी नहीं सेवन करते । यह बात हम सबको सारण रखनी चाहिए। अतः मनुर्व्याको गायका ही करना चाहिये और हुतशेष मक्षण करना चाहिये।

बाजारका दुध भी नहीं लेना चाहिये, नयोंकि वह दूध इतनी ही स्वन्छतासे रखा हुआ होता है यह कहना कठिन है। अतः धरधरमें गौ पावनी चाहिये और उसका दूध यज्ञमें समर्पित

## गण्डमाला भिक्तिसम

[(30)80]

( ऋषि:- अथवाङ्गिराः । देवता- मन्त्रोक्ताः, । जातवेदाः । )

अपितां लेहिनीनां कृष्णा मातेतिं शुश्रुम । मुनेद्वेवस्य मुलेन सर्वी विष्यामि ता अहम् 11 8 11 विष्यांम्यासां प्रथमां विष्याम्युत मंध्यमाम् । इदं जंबन्यामासामा विल्लनां स्तुकांमिव 11 7 11 स्वाष्ट्रेणाहं वर्षसा वि तं ईब्सीमंभीमदम् । अथो यो मुन्युष्टें यते तमुं ते शमयामसि 11 3 11 व्यतेन स्यं वेतपते सर्मको विश्वाही सुमनी दीदिहीह । तं त्वां वयं जातवेदः समिद्धं प्रजावन्त उपं सदेम सवे 11 8 11

अर्थ (लोहिनीनां अपचितां) लाल गण्डमालाकी (कृष्णा माता इति शुश्रुम) कृष्णा उत्पादक है ऐसा मुना जाता है। (ताः सर्वाः) उस सब गण्डमालाओंको (देवस्य मुनेः मूलेन अहं विध्यामि) मुनि नामक दिन्य वनस्पतिके मूळ-जह-से में नाश करता हूं ॥ १ ॥

(आसां प्रथमां विध्यामि ) इनकी पहिळी गण्डमालाको में वेधता हूं, (उत मध्यमां विध्यामि ) और मध्यमको वेधता हूं। (आसां जधन्यां इदं आ छिनिश्च) इनकी कलन्त निकृष्टको भी मैं उसी प्रकार छेदता हूं (स्तुकां इव ) जिस प्रकार ग्रंथीको खोलते हैं॥ २॥

(त्वाष्ट्रेण वचस्रा ) सूक्ष्मता उत्पन्न करनेवाळी वाणीसे (अहं ते इंष्यां वि अमीमदम् ) में तेरी ईर्ष्यां दूर करता हूं। है (पते ) पते । (अथ यः ते मन्युः ) और जो तेरा कोध है, (ते तं रामयामिस ) तेरे उस क्रोधको इम शान्त करते हैं ॥ ३ ॥

हे ( व्रतपते ) वर्तपालन करनेवाले ! (त्वं व्रतेन समक्तः ) त् व्रतसे संयुक्त होकर (इह विश्वाहा सुमनाः दीदिहि ) यहां सर्वदा उत्तम मनवाला होकर प्रकाशित हो। हे ( जातवेदः ) अग्ने ! ( सर्वे वयं तं त्वा समिद्धं ) हम सब उस प्रम प्रदीस हुए को ( प्रजावन्तः उपसेदिम ) प्रजावाले होकर प्राप्त हों ॥ ४ ॥

भावार्थ — लाल रंगवाली गण्डमालाका नाश करनेके लिये मुनि गामक औषधीकी जड बढी उपयोगी होती है॥ १॥ इससे पहिली बीचकी और अन्तकी गण्डमाला दूर होती है ॥ २॥

क्रोध भीर ईर्ज्या सुक्ष्मविचारके द्वारा दूर किये जांयें ॥ ३ ॥

नियमपाळनसे सदा उत्तम मन रहता है और मनुष्य प्रकाशमान हो सकता है। इस प्रकार इम सब तेजस्वी होकर, बाळबचोंको साथ छेते हुए तेजस्वी ईश्वरकी उपासना करें ॥ ४ ॥

मुनि नाम " दमनक, बक, पढ़ाश, प्रियाल, मदन ' इत्यादि बनेक औषधियोंका है, उनमेंसे कीनसी औषधि गण्ड-माला दूर करनेवाली है इसका निश्चय वैद्योंको करना चाहिये। क्रोधको मनसे हटाना, पथ्यके नियमोंका पालन करना इत्यादि बार्ते आरोग्य देनेवाली हैं इसमें संदेह नहीं है।

## भाषकी पासना

[ ७५ (७९ ) ]

(ऋषि:- उपरिवञ्जवः । देवता- अञ्चाः ।)

प्रजावंतीः सूंयवंसे रुशन्तीः शुद्धा अपः संप्रपाणे पिवंन्तीः । मा वं स्तेन हैंशत माधशंसः परि वो रुद्रस्य हेतिवृणक्त

11 8 11

पुद्रज्ञा स्था रमत्यः संहिता विश्वनांम्नीः । उप मा देवीदेवे मिरेतं ॥

<u>इमं गोष्ठमिदं सदी घृतेनास्मान्त्समुंश्रत</u>

11 3 11

अर्थ— (प्रजावतीः) उत्तम बढ़होंबाड़ी (सूयवसे चरन्तीः) उत्तम धासके छिये विचरती हुई (सु-प्र-पाने शुद्धाः अपः पिवन्तीः) उत्तम अळस्थानपर शुद्ध जल पान करनेवाड़ी गौवें हों। हे गौवो! (स्तेनः वः मा ईशत) चोर तुमपर शासन न करे। (मा अधशंसः) पापी भी तुनपर हुकूमत न करे। (स्ट्रस्य हेतिः वः परि वृणक्तु) स्द्रका शक्ष तुम्हारी रक्षा करे॥ १॥

हे (रमतयः) जानन्द देनेवाली गौवो ! तुम (पद्झाः स्था) अपने निवास-स्थानको जाननेवाली हो। तुम (संहिताः विश्वनाम्मीः देवीः) इकट्ठी हुई बहुत नामवाली दिन्य गौवो (देविभिः मा उप एत) दिन्य बखडोंके लाथ मेरे पास आश्रो। (इमं गी-स्थं, इदं सदं) इस गोशालाको और इस घरको तथा (अस्मान्) इम सबको ( घृतेन सं उक्षत ) घीसे युक्त करो॥ २॥

भावार्थ- गौवें उत्तम घास खानेवाली और ग्रुद्धजल पीनेवाली हों। उनके बहुत बळहे हों। कोई चोर और कोई पापी उनको अपने आधीन न करें। महावीरके मण उनकी रक्षा करें॥ १॥

गीवें हमें आनंद दें। वे अपने निवासस्थानको पहचानें, मिलकर रहें, अनेक नामवाली दिन्य गौवें अपने बछडोंके साथ हमारे पास आधे। और हमें भरपूर घी देवें ॥ २ ॥

इसमें भी गोपालनके आदेश दिये गए हैं वे स्मरण रखने योग्य हैं।

## मण्डमालाकी चिकित्सा

[ 4 ( 60, 68)]

(ऋषि:- अधर्या । देवता- १, २ अपचिद्रैषज्यं, ३-६ जायान्यः, इन्द्रः ।)

आ सुस्रसंः सुस्रसो असंतीम्यो असंतराः । सेहोररसर्तरा लवणादिक्लेदीयसीः

11 8 11

अर्थ— ( सुस्नसः सुस्नसः आ ) बहनेवाळीसे भी अधिक बहनेवाळी, ( असतीभ्यः असचाः ) बुरीसे भी बुरी, ( सेहोः अरसतराः ) गुक्तसे भी अधिक गुक्क और ( लणवात् विहेदीयसीः ) नमकसे भी अधिक पानी निकालनेवाली गण्डमाला है ॥ ॥ ॥

भावार्थ- सब गण्डमालामें बहनेवाली, बुरी, खुष्की बद्धा करनेवाली और द्रष्ट उत्पन्न करनेवाली होती हैं ॥ १॥

| या ग्रैच्यां अपुचितोऽधो या उंपपुरुषाः।                  |         |
|---------------------------------------------------------|---------|
| विजाम्नि या अंपुचितं। स्वयंस्रसंः                       | 11211   |
| यः कीकंसाः पशृणातिं तलीद्यमित्रतिष्ठंति ।               |         |
| निर्द्या सर्वे जायान्यं यः कश्चं क्कुदि श्चितः          | ॥३॥     |
| पृक्षी जायान्यः पति स आ विशति पूरुंषम् ।                |         |
| तद्क्षितस्य भेषुजमुभयो। सुर्श्वतस्य च                   | 11.8.11 |
| बिश्व वै ते जायान्ये जानं यती जायान्य जायसे ।           |         |
| कथं हु तत्र ह्वं हं नो यस्यं कृण्मो हुविर्गृहे          | 11 4 11 |
| धृवित्व कुल्शे सोमीिनद्र वृत्रहा श्रूर समुरे वर्धनाम् । |         |
| माध्यन्दिने सर्वन आ वृषस्य रियष्ठानी रियमस्मार्स बेहि   | ॥ ६ ॥   |

अर्थ— (याः अपचितः श्रैव्याः ) जो गण्डमाला गलेमें होती है, (अर्था या उपपक्ष्याः ) और जो कन्धों या वगलोंमें होती है तथा (याः अपाचितः विजाक्ति ) जो गंडमाला गुप्तस्थानपर होती है, ये सब (स्वयं स्नासः ) स्वयं अहनेवाली हैं ॥ २ ॥

(यः कीकसाः प्रश्रृणाति) जो पसिंख्योंको तोडता है, जो (तलीदां अवितिष्ठति) तलवेमें बैठता है, (यः कः च ककुदि श्रितः) जो रोग पीठमें जम गया होता है, (तं सर्वं जायान्यं) उस सब स्नीद्वारा भानेवाले रोगको (निः हाः) निकाल दो ॥ ३ ॥

(पक्षी जायान्यः पतित ) पक्षीके समान यह रोग क्षीसे उत्पन्न होकर उडता है और (सः पुरुषं आविशिति) वह मनुष्यके पास पहुंचता है। (तत् आक्षितंस्य सुक्षतस्य उभयोः च ) वह चिरकाळसे रोगमस्त ■ हुए अथवा उत्तम क्षत किंवा वणयुक्त बने दोनोंका (भेषजं ) भीषध है॥ ४॥

है (जायान्य) खीसे उत्पन्न होनेवाले क्षयरोग ! (यतः जायसे ) जहांसे त् उत्पन्न होता है, (ते जानं विद्य वै ) तेरा जन्म हम जानते हैं। (यस्य गृहे हिव कृष्मः ) जिसके घरमें हम इवन करते हैं (त्वं तत्र कथं हनः ) त् वहां कैसे मारा जाता है यह भी हम जानते हैं॥ ५॥

है (शूर धृषत् इन्द्र) शूर, शतुको दबानेवाछे इन्द्र! (कलशे सीमं पिब) पात्रमें रखा हुना सोमरस पी। तू (वस्तां समरे वृत्रहा) धनोंके युद्धमें शतुका पराजय करनेवाला है (माध्यन्दिने सवने आवृषस्व) मध्यदिनके सवनके समय तू बलवान हो (रिय-स्थान: अस्मासु रियं धोहि) तू धनके स्थानमें रहकर हमें धन दे॥ ६॥

भावार्थ- कई गण्डमाला गलेमें, कन्धेमें, कई गुप्तस्थानपर होती हैं और ये सब स्नाव करनेवाळी होती हैं ॥ २ ॥ इड्डीमें, तलवेमें, पीठमें एक रोग होता है वह स्त्रीसंबंधसे रोग होता है ॥ ३ ॥

इसके बीज पक्षीके समान हवामें उडते हैं, ये मनुष्यमें जाते हैं और रोग उत्पन्न करते हैं। जो लोग ऐसे रोगसे चिर-कालसे प्रस्त होते हैं, अथवा जिनमें वण होते हैं, ऐसे रोगका भी औषधसे उपचार करना चाहिये॥ ४॥

स्रीसे उत्पन्न होनेवाला क्षयरोग कैसे उत्पन्न होता है यह जानना चाहिये। जिसके घरमें हवन होता है वहांके रोगबीज इव्नसे जल जाते हैं॥ ५॥

हे ज्ञूर प्रभो ! इस सोमरसका सेवन करो। तुम शत्रुओंका नाश करनेवाले और बलवान हो। हमें धन दो॥ ६॥

#### गण्डमाला

इस एक स्कतमें वस्तुतः भिन्न भिन्न हो स्कत हैं। और एकका दूसरेके साथ कोई संबंध नहीं। परंतु यदि इन दो स्कतोंका संबंध देखना हो, तो एक ही विचारसे देखा जा सकता है। पहिले दो मंत्रोंमें जिस गण्डमालाका उल्लेख है, वह गण्डमाला क्षयरोगसे उत्पन्न होती है जो क्षयरोग स्त्रीके विषयातिरेकसे उत्पन्न होता है। इस प्रकार संगंध देखनेसे ये दो सुकत विभिन्न होते हुए भी एक स्थानपर क्यों रखे हैं, इसका ज्ञान हो सकता है।

यह गण्डमाङा बहनेवाली, खुष्की वढानेवाली, नमक जैसी गीली रहनेवाळी, बुरा परिणाम करनेवाली, गकेसे उत्पन्न होनेवाडी, पसुडियोंमें उत्पन्न होनेवाडी, जिसकी उत्पत्ति गृप्त स्थानके विषयातिरेकसे होती है।

इसके रोगबीज पसिलयों और दिंडियोंको कमजोर करते हैं, हाथ पांचके तलवोंमें बैठकर गर्मी पैदा करते हैं, पीठ की रीडमें रहते हैं। इन स्थानोंसे इनको हटाना चाहिये।

इस क्षयके रोगबीज पक्षी जैसे हवामें उहते हैं और वे-

पक्षी जावान्यः पतिति। स पृरुष आविशति। ( मं॰ ४ )

" पश्ची जैसे क्षयरोगके बीज उडते हैं, और वे मनुष्यमें प्रवेश करते हैं " तथा ये ( जायान्यः ) स्नीसंबंधसे उत्पन्त होते हैं अर्थात् स्नीसे अति संबंध करनेसे शरीर त्रीर्यहीन होता है और इनको बढनेका अवसर मिछता है।

#### हवनसे नीरोगता

यस्य गृहे हाविः कृण्यः तत्र हनः। ( मं॰ ५ )

" जिसके घरमें इवन करते हैं वहां इनका नाश होता है " ये क्षयरोगके बीज इवामें उडकर आते हैं और इवन होते ही इनका नाश होता है। यह हवनका सहत्त्व है। पाठक इसका अवस्य स्मरण रखें। हवन भारोग्य देनेवाला है। इस प्रकार नीरोग बने मनुष्य द्वार होते हैं, वे सोमरस पान करें, और अपने शत्रुओंका दमन करने द्वारा अपने किये यश और धन संपादन करें।

# बन्धनसं मुक्ति

[ ( ( 23 )

(ऋषि:- अङ्गिराः । देवता- मरुतः ।)

सातिपना इदं हविर्मकंत्स्त जुंजुष्टन । असाकोती रिंबादसः

11 8 11

यो नो मर्ती मरुतो दुईणायुस्तिरश्चित्तानि वसवो जिघासात ।

द्रुद्दः पाशानप्रति मुश्रतां सस्तपिष्ठेन वर्षसा इन्तना तम्

11 8 11

अर्थ- हे ( सां-तपनाः मरुतः= मर्-उतः ) अच्छी प्रकार शत्रुको तपानेवाले मरनेके लिये तैयार वीरो ! ( इदं तत् हिवः जुजुष्टन ) इस हिव-अन्नका सेवन करो । हे (रिश-अदसः) शत्रुओंका नाश करनेवाछो ! (अस्माक उती ) इमारी रक्षा करो ॥ ३ ॥

हे ( वसवः मरुतः ) निवासक मरुतो ! ( यः नः मर्तः दुईणायुः ) हममेंसे जो मनुष्य दुष्टभावसे युक्त होकर ( चित्तानि तिरः जिघांसित ) इमारे चितोंको छिपकर नाश करना चाहता है। ( सः दुहः पाशान् प्रतिमुश्चतां ) उसपर दोहीके पात्र छोडो और (तं तिपष्ठिम तपसा हन्तम ) उसको तापदायक तपनसे मार डालो ॥ २ ॥

भावार्थ- शत्रुको ताप देनेवाले वीर हमारे द्वारा दिये गए अन्नभागको स्वीकार करके, शत्रुओंका नाश कर, हमारी रक्षा कर ॥ ३ ॥

इममें से कोई दुष्ट मनुष्य यदि छिपकर दमारे मनोंका ■। वरना चाहे, उसको पाशोंसे बांधकर मार बालो ॥ २ ॥

संवत्सरीणां मरुतेः स्वकां उरुश्चंयाः सर्गणाः मार्जुवासः । ते असत्पाञ्चान्त्र मुञ्चन्त्वेनसः सांतपुना मत्सुरा माद्यिष्णवंः

11 3 11

अर्थ— (संवत्सरीणाः सु-अर्काः) वर्षभरतक प्रकाशनेवाले (सगणाः उरुश्चयाः) सेनासमूहके साथ बडे घरोंमें रहनेवाले, (मानुषासः) मानवी वीर (सांतपनाः माद्यिष्णवः मत्सराः) शत्रुको संवाप देनेवाले हर्ष बढाने-वाले प्रसम् (ते मर्-उतः) वे मरनेतक लडनेवाले वीर (एन सः पाशान् अस्मत् प्रमुञ्चन्तु) पापके पाशोंको हमसे खुढावें ॥ ३ ॥

भावार्थ— सालभर रहनेवाले, तेजस्वी, अनुयाशियोंक साथ बडे वरोंमें रहनेवाले, अनुको ताप देनेवाले मानवी वीर पापसे हमें बचावें ॥ ३ ॥

इसमें क्षत्रियधर्म बताया है। क्षत्रिय शत्रुको ताप देनेवाल। श्रूर्वीर हो, स्वतनोंकी रक्षा करे, अपनेमें यदि कोई दुष्ट मनुष्य निकक आवे, तो उसको भी दण्ड देवे, सबको निर्भय बनावे और पापसे तनोंको दूर रखे।



### बन्धमुक्तत्।

[ ( \$ 2 ) 20 ]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- अग्नः ।)

वि ते मुञ्चामि रश्चनां वि योक्त्रं वि नियोजनम् । इहैव त्वमजंस्र एष्यमे ॥ १ ॥ अस्मै श्वत्राणि धारयेन्तमम्ने युनर्जिम त्वा ब्रक्षंणा दैव्येन । दीदिशं १ समभ्यं द्रविणेह भद्रं प्रेमं वोचो हिवदां देवतांसु ॥ २ ॥

अर्थ — दे (अप्ने) अप्ने! (ते रशनां विमुश्चामि) तेरी रस्सीको मैं खोलता हूं। तेरे (योक्त्रं वि) बंधनको भी मैं छोडता हूं। (नियोजनं वि) तेरे खींचकर बांधनेवाले बंधको भी मैं छोडता हूं। (इह एव त्वं अजस्त्रः एधि) यहीं त् अदिसित होकर रह ॥ १॥

है (अग्ने) अग्ने ! (अस्मे क्षत्राणि धारयन्तं त्वा) इसके लिये यहां क्षत्रधर्मके धारण करनेवाले तुझको (दैव्येन असणा) दिव्यज्ञानके साथ (युनिजिम) युक्त बनाता हूं। (अस्मभ्यं इह द्रविणा दीदिहि) हमारे लिये यहां धन है। (इमं देवतासु हिवदाँ प्रवोचः) इसके विषयमें देवताओं इिवसमर्पण करनेवाला करके वर्णन किया जाता है ॥२॥

भावार्थ — पहिला, बीचका भीर निचला इस प्रकार तीनों बंधनोंको में खोलकर तुझे मुक्त करता हूं, इस प्रकार तू मुक्त होकर यहां था ॥ १॥

बीरता धारण कर, दिग्यज्ञानसे युक्त हो, धन समर्पण कर, देवताओं में इवि अर्पण कर, इसीसे तेरा यश बढ़गा॥२॥

#### तीन बंधन

बंधन तीन प्रकारके रहते हैं, एक मनका बंधन, दूसरा बीचका अथवा वाणीका और तीसरा निचली देहका। इन तीन बंधनोंसे मनुष्य बंधा हुआ है अर्थात् बद्ध हुआ है। इससे उसकी मुक्त होना है। ये बंधन जब खोले जाते हैं तब वह मुक्त होता है, तबतक उसकी बद्ध स्थिति है ऐसा कहते हैं।

बंधनसे छूटनेके किये क्षत्र अर्थात् पुरुषार्थं करनेका सामर्थ्यं अवश्य होना चाहिये । इसके विना कोई मनुष्य बंधन-मुक्त होनेका यरन भी नहीं कर सकता । इसके पश्चात् उसको ज्ञान चाहिये । ज्ञानके विना बंधनसे मुक्ति प्राप्त नहीं हो सकती। ज्ञानका अर्थ (मोक्षे घीर्जानं ) वंधमुक्त होनेका उपाय जानना है। पुरुषार्थ द्वारा धन आदि प्राप्त करना और उस प्राप्त धनका ईश्वरार्षण बुद्धिसे समर्पण करना, ये दो कार्य करना मनुष्यको योग्य है। इसीसे मनुष्यके बंधन दूर होते हैं। विशेष कर अपने धनका समर्पण अर्थान त्याग, (द्वतासु ह्विद्धि) देवताओंको समर्पण करनेसे मनुष्य बंधनसे मुक्त होता है।

यह स्क थोडासा अरुष्ट है, तथापि उक्त प्रकार इसका विचार करनेसे इसका भाव समझमें था सकता है।



#### STAFFETTE F

[ (83) 90]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- अमावास्या । )

यत्ते देवा अकृष्वन्भागध्यममावास्य संवसंन्तो महित्वा ।
तेनां नो यद्गं पिष्टिह विश्ववारे र्यि नो धेहि सुमगे सुवीरंम् ॥१ ॥
अहमेवास्म्यंमावास्याद्धे सामा वंसन्ति सुकृतो मयीम ।
मिय देवा उभयं साध्याश्चेन्द्रं ज्येष्ठाः समगच्छन्त् सर्वे ॥२ ॥
आगुन्नात्री संगर्मनी वर्षनामूर्ज पृष्टं वस्त्रावेद्यपंन्ती ।
अमावास्यायि ह्विषां विधेमोर्ज दुहाना पर्यसा न आगंन् ॥३ ॥
अमावास्याये न त्वदेतान्यन्यो विश्वां रूपाणि परिभूजीजान ।
यत्कांमास्ते जुहुमस्तन्नी अस्तु व्यां स्वांमु पर्तयो र्याणाम् ॥ ४ ॥

अर्थ— हे (अमाबास्ये ) अमाबास्ये ! । ते महित्वा ) तेरे महत्त्वसे (संव सन्तः देवाः ) एकत्र निवास करने वाले देव (यत् भागधेयं अकृण्वन् ) जो भाग्य वनाते हैं, (तन नः यहां पिएहि ) उससे हमारे यज्ञकी पूर्णता कर । हे (विश्ववारे सुभगे ) सबको वरनेयोग्य उत्तम भाग्यवती देवी ! (सुवीरं रियं नः धाहि ) उत्तम वीरवाला धन हमें दे॥ १॥

(अहं एव अमावास्या अस्मि) में दी लमावास्या हूं। (मां इमे सुकृतः माय आवसन्ति) मेरी इच्छा करते हुए ये पुण्य करनेवाल लोग मेरे लाश्रयसे रहते हैं। (साध्याः इन्द्रज्येष्टाः सर्वे उभये देवाः) साध्य और इन्द्र लादि सब दोनों प्रकारके देव (माय समग्रच्छन्त) सुझमें लाकर मिलते हैं॥ २॥

(वस्नां संगमनी) सब असुओंको मिलानेवाली, (पुष्टं ऊर्जं वसु आवेशयन्ती) पुष्टिकारक और बळवर्धक धन देनेवाली (रात्री आगन्) रात्री आगई है। (अमावास्या वै हविषा विश्रेम) अमावास्याके लिये इस द्वनसे यजन करते हैं। क्योंकि वह (ऊर्जं पुहाना पयसा नः आगन्) अत्र देनेवाली दूधके साथ आई है॥३॥

है ( अमावास्ये ) समावास्ये ! (त्वत् अन्यः एतानि विश्वा रूपाणि ) तेरेते भिन्न इन सब रूपोंको (परिभूः न जजान ) घेरकर कोई नहीं बना सकता। ( यत् कामाः ते जुहुमः ) जिसकी इच्छा करते हुए इम तेरा यजन करते हैं, (तत् नः अस्तु ) वह हमें प्राप्त होवे। ( वयं रयीणां पतयः स्याम ) इम धनोंके स्वामी बनें॥ ४॥

भावार्थ— सब देव जो भाग्य देते हैं वह हमें प्राप्त होवे और उससे हमारा यज्ञ पूर्ण होवे तथा हमें ऐसा धन प्राप्त होवे कि जिसके साथ वीर हों ॥ १ ॥

में समावास्या हूं, अतः साध्य आदि सब देव तथा पुण्यकर्म करनेवाले मनुष्य मेरे आध्यसे रहते हैं॥ २॥ अमावास्या सब घन देती है, पृष्टि बल और घन भी देती है, अतः इसके लिये हवन किया जावे ॥ ३॥

हे अमावास्त्रे ! तेरेसे भिन्न दूसरा कोई भी नहीं है कि जो इस जगत्को घेरकर बना सकता है। जिस कामनासे हुआ तेरा यजन करते हैं वह कामना इमारी पूर्ण होत्रे और इस धनके स्वामी बनें॥ ४॥

#### अमावास्या

"अमावास्या " का अर्थ है 'एकत्र वास करानेवाली '। सूर्य और चन्द्र एक स्थानपर रहते हैं अतः इस तिथिको भमावास्या कहते हैं। सूर्य उपस्वरूप है और चन्द्र शान्त स्वरूप है। उप और शान्तको एक घरमें रखनेवाली यह भमा-वास्या है। हसी प्रकार सब देवोंको एकत्र निवास करानेवाली भी यही है। यह गुण मनुष्योंको अपने अंदर धारण कराना खाहिये। परस्पर विरोधी स्वभाववाले जितने अधिक मनुष्योंको धारण करनेका सामध्य मनुष्यमें हो उतनी उसकी योग्यता होगी। " भमावास्या " से यह बोध मनुष्योंको प्राप्त हो सकता है।

अमावास्या पर यह स्क एक सुंदर कान्य है। यह कान्यरस देता हुआ मनुष्यको उत्तम बोध देता है। विभिन्न प्रकृतिवाले मनुष्योंको एक धरमें, एक जातिमें, एक धर्ममें, एक राष्ट्रमें, एक कार्यमें रखकर, उन सबसे एक ही कार्य कराना और उन सबकी उन्नति सिद्ध करना, यह इस स्का उपदेशविषय है। जो हरएक व्यवहारमें निःसन्देह बोवपद होगा।

## क्रिस

[60(64)]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- पौर्णमासी, प्रजापितः । )

पूर्णा पृश्वादुत पूर्णा पुरस्तादुनमंध्यतः पौर्णमासी जिंगाय ।
तस्या देवैः संवसंनतो महित्वा नाकं स्य पृष्ठे सिम् षा मंदेम ॥ १॥ १॥ वृष्मं वाजिनं वयं पौर्णमासं यंजामहे ।
स नो ददात्विक्षतां रियमचुं पदस्वतीम् ॥ २॥ प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विश्वां रूपाणं परिभूजीजान ।
यत्कांमास्ते जुहुमस्तको अस्तु वयं स्यांम प्रतयो स्यीणाम् ॥ ३॥

अर्थ— (पश्चाल पूर्णा) पीछसे परिप्र्ण, (उत पुरस्तात् पूर्णा) और आगसे भी पूर्ण तथा ( मध्यतः ) बीच-भी परिपूर्ण ( पौर्णमासी उत् जिगाय ) पूर्णिमा है। (तस्यां देवैः संवसन्तः ) उसमें देवोंके साथ रहते हुए हम सब (महित्वा नाकस्य पृष्टे इषा संमदेश ) महिमासे स्वर्गके पृष्ठपर इच्छाके अनुसार खानन्दका उपभोग करें ॥१॥

( वृषभं वाजिनं पौर्णमासं ) बलवान् अजवान् पौर्णमासका (वयं यजामहे ) हम यजन करते हैं। (सः नः)

वह हम समको (अक्षितां अन्-उपदस्वतीं रियं द्दातु ) अक्षय और अविनाशी धन देवे ॥ २ ॥

है (प्रजापते) प्रजापते ! (त्वत् अन्यः) तेरेसे भिन्न (एतानि विश्वा रूपाणि) इन संपूर्ण रूपोंको (परिभूः न जजान) सर्वत्र ज्यापकर कोई नहीं उत्पन्न कर सकता। (यत्-कामाः ते जुहुमः) इसकी कामना करते हुए इम तेरा यजन करते हैं, (तत् नः अस्तु) वह हमें प्राप्त हो। (वयं रयीणां पतयः स्याम) इम सब धनोंके स्वामी बनें ॥ ३॥

भावार्थ- सब प्रकारसे परिपूर्ण होनेसे पौर्णमासीको पूर्णिमा कहते हैं। इस समय जो लोग देवोंकी समामें-यज्ञमें-लगे होते हैं, वे अपनी महिमासे स्वर्गधाम प्राप्त करते हैं॥ १ ॥

पूर्णमास बल जीर अञ्चले युक्त होता है, इसीलिय हम सब उसका यजन करते हैं। इससे हम अञ्चय धन प्राप्त करेंगे ॥ २ ॥

इस जगत्के अनन्त रूपोंको उत्पन्न करनेवाछा प्रजापतिसे भिन्न कोई नहीं है । जिस कश्मनासे हम यज्ञ करते हैं वह पूर्ण हो और हम धन संपन्न बनें ॥ ३ ॥

१३ ( अथर्व. सु. भा. का. ७ )

पौर्णमासी प्रथमा यक्षियासीदह्वां रात्रीणामतिकार्वरेषुं । ये त्वां युक्तैयिक्षिये अर्षयन्त्यमी ते नाके सुकृतः प्रविष्टाः

11811

अर्थ— (पौर्णमासी) पूर्णिमा (अहां रात्रीणां अतिशर्वरेषु) दिनोंमें तथा रात्रियोंके अंधेरोंमें (प्रथमा यिश्वया आसीत्) प्रथम पूजनीय है। दे (यिश्वये) पूजनीय! (ये त्वां यिश्वः अर्घयन्ति) जो तुम्हें यश्वके द्वारा पूजि हैं, (ते अमी सुकृतः नाके प्रविष्टाः) वे ये सत्कर्म करनेवाले स्वर्गमें प्रविष्ट होते हैं॥ ४॥

भावार्थ — पूर्णिमा दिनमें और रात्रीमें पूजनेयोग्य है। दे पूर्णिमां! तेरा यजन इम करते हैं, हमें स्वगैधाममें प्रवेश प्राप्त होने ॥ ४ ॥

ये दोनों सूक्त अमावास्या और पौणमासीके 'दर्श और पूर्णमास ' यज्ञोंके सूचक हैं। अमावास्याके समय जैसा यजन करना चाहिये, उसी प्रकार पूर्णिमांके समय भी करना चाहिये। इससे इह-पर छोकवें छाभ होता है।

इसीका वर्णन इन सूक्तोंमें पाठक देख सकते हैं। दर्शप्णमास यज्ञकी आवश्यकता इन दो सूक्तोंमें स्पष्ट शब्दोंमें कही है।



## करके हो बालक

[ ८१ (८६)]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- सावित्री, सूर्यः, चन्द्रः ।)

पूर्वापरं चरतो माययैतौ शिशू क्रीडंन्ती परि यातोऽर्ण्वम् । विश्वान्यो भ्रवंना विचर्षं ऋतूँ रुन्यो विदर्धजायसे नवंः नवीन्वो भवसि जायंमानोऽह्वां केतुरुषसांमेऽयग्रंम् । भागं देवेभ्यो वि देधास्यायन्त्र चेन्द्रमस्तिरसे द्वीर्घमायुः

11 8 11

11 3 11

अर्थ— ( एतौ शिशू कीडन्तौ) ये दोनों बालक अर्थात् सूर्य और चन्द्र, खेलते हुए ( मायया पूर्वापरं चरतः ) शक्ति आगे पीछे चलते हैं। और ( अर्णवं परि यातः ) समुद्रतक अमण करते हुए पहुंचते हैं। ( अन्यः विश्वा मुवना विचष्टे ) उनमेंसे एक सब भुवनोंको प्रकाशित करता है। और ( अन्य, ऋतून् विद्धत् नवः जायसे ) दूसरा ऋतुओंको बनाता हुआ नया नया बनता है ॥ १॥

(जायमानः नवः नवः भवसि) प्रकट होता हुआ नया नपा होता है। एक (अन्हां केतुः) दिनोंको बतानेवाल है वह (उपसां अग्रं एपि) उपःकालोंके अग्रमागमें होता है। (आयन् देवेभ्यः भागं विद्धासि) वह आता हुआ देवोंके लिये विभाग समर्पण करता है। तथा (चन्द्रमः! दीर्घ आयुः प्र तिरसे) हे चन्द्रमा! दू दीर्घ आयुः प्र तिरसे) हे चन्द्रमा! दू दीर्घ आयुः अर्पण करता है। २॥

भावार्थ— इस धरमें दो बालक हैं, वे एकके पीछे दूसरे अपनी शक्तिसे ही खेलते हैं। खेलते हुए समुद्रतक पहुंचते हैं, उनमेंसे एक सब जगत्को प्रकाशित करता है और दूसरा ऋतुओंको बनाता हुआ वारंवार नवीन नवीन बनता है ॥ १ ॥

इनमेंसे एक दिनके समयका चिन्ह है जो उषःकालके अन्तिम समयमें प्रगट होता है और सब देवोंको योग्य विभाग समर्पित करता है। जो दूसरा बालक है वह स्वयं वारंवार नवीन नवीन बनता है और सबको दीर्घ मायु देवा है ॥ २ ॥

| सोमस्यांशो युधां पुतेऽन्तो नाम वा असि ।                        |         |
|----------------------------------------------------------------|---------|
| अर्न्दर्भ मा कृषि प्रजयां च धर्नेन च                           | 11311   |
| दुर्को दिस दर्भवो दिस समग्रोडिस समन्तः ।                       |         |
| समें प्राः समन्तो भूयासं गोभिरश्वैः प्रजयां प्रश्निभृहैर्धनेन  | 11811   |
| यो इस्मान्द्रेष्टि यं वयं द्विष्मस्तस्य त्वं शाणेना प्यायस्य । |         |
| आ व्यं प्यांशिषीमिह गोभिरस्वै। प्रजयां पृश्चिमिर्गृहैर्धनेन    | ॥५॥     |
| यं देवा अंग्रुमाप्याययंन्ति यमक्षित्मक्षिता मुक्ष्यन्ति ।      |         |
| तेनासानिन्द्रो वरुणो बृहस्पतिरा प्याययन्तु स्वनस्य गोपाः       | 11 4 11 |

अर्थ—हे ( युधां पते, सोमस्य अंदाः ) युद्धोंके स्वामी! हे सोमके अंश! (अनूनः नाम वै असि ) तू अन्यून बसदाका है। हे (दर्श) दर्शनीय! (मा प्रजया धनेन च अनूनं कृथि) मुझे प्रजा और धनसे परिपूर्ण कर ॥ ३॥

(दर्शः असि) तू दर्शनीय है, तू (दर्शतः असि) दर्शनके छिये योग्य हो। तू (सं अन्तः समग्रः असि) सब अन्तोंसे समग्र हो। (गोभिः अश्वेः प्रजया पशुभिः गृहैः धतेन) गौवें, बोहे, संतान, पशु, धर और अवसे मैं (समन्तः समग्रः भ्रयासं) अन्ततक परिपूर्ण होऊं॥ ४॥

(यः अस्मान् द्वेष्टि) जो इम सबसे द्वेष करता है, (यं वयं द्विष्मः) जिससे इम सब द्वेष करते हैं, (तस्य प्राणेन आप्यायस्व) उसके प्राणसे त् बढ जा, (गोभिः अश्वेः प्रजया, पशुभिः, गृहैः, धनेन वयं, आप्याशिषी-

महि ) गीवं, घोडे, संतति, पशु, घर भीर धनसे इम बढें ॥ ५॥

(यं अंधुं देवाः आप्याययन्ति ) जिस सोमको देव बढाते हैं, (यं अक्षितं अक्षिताः मक्षयन्ति ) जिस अवि-नाशीको स्नाते हैं, (तेन ) उस सोमसे (अस्मान् ) हम सबको (भूवनस्य गोधाः इन्द्रः वरुणः बृहस्पतिः ) भुवनके पन क्रण बृहस्पति ये देव (आप्याययन्तु ) बढावें ॥ ६ ॥

भावार्थ— हे युद्धोंके स्वामी! सोमके अंश! तू पूर्ण और दर्शनीय हो, अतः मुझे संतान और धनसे परिपूर्ण बना॥३॥ तू दर्शनीय और अत्यन्त परिपूर्ण है, मैं भी गाय, घोडे आदि पशु, संतति, घर, धन आदिसे पूर्ण बनूं ॥ ॥॥ औ दुष्ट हमसे द्वेष करता है और जिससे हम द्वेष करते हैं उसके प्राणका तू हरण कर और इम धनादिसे परिपूर्ण वर्षे ॥ ५॥

जिस सोमको देव बढाते मीर भक्षण करते हैं उससे इम पुष्ट हों, त्रिभुवनके रक्षक देव हमारी उसति करें ॥ ६ ॥

#### घरके दो बालक

#### जगत्र्दी पर

यह संपूर्ण जगत एक बढाभारी घर है, इस घरमें हम सब रहते हैं। इस घरमें दो भादर्श बालक हैं, इन बालकोंका नाम ' सूर्व और चन्द्र ' है। इमारे घरमें बालक कैसे हों, और माता पिताको प्रयत्न करके अपने घरके बालकोंको किस प्रकारकी शिक्षा देनी चाहिये और बालक कैसे बनने चाहिये, इस विषयका उपदेश इस सूक्तमें दिया है। हरएक घरके मातापिता इस दृष्टिसे इस सूक्तका विचार करें।

#### खंलनेवाले बालक

घरमें बालक (क्रीडन्ती शिशू) खेलनेवाले होने चाहिये, रोनेवाले नहीं। बालक कमजोर, बीमार और दोषी होनेपर ही रोते हैं। यदि वे बलवान्, नीरोग और किसी शारीरिक दोषसे दूषित न हों, तो प्रायः रोते नहीं। मातापिताओंको उचित है कि वे गृहस्थाश्रममें ऐसा सोग्य और नियमानुकूल व्यवहार करें कि, जिससे सुदृढ, हृष्टपुष्ट, नीरोग और आनंदी बालक उत्पक्ष हों।

#### अपनी शक्तिसे चलना

बालकों से दूसरा गुण यह चाहिये कि वे (मायया पूर्वा-परं चरन्तः) अपनी आंतरिक शक्तिसे ही आगे पीछे चलते रहें। दूसरेके द्वारा उठानेपर उठें, दूसरेके द्वारा चलायं तो चलें ऐसे परावलंबी बालक न हों। मातापिता बलवान हों और वे नियमानुकूल चलनेवाले रहें, तो उनको ऐसे अपनी शक्तिसे अमण करनेवाले बालक होंगे। जो मातापिता दुन्ध-सनी नहीं हैं, सदाचारी हैं और ऋतुगामी होकर गृहस्था-अमका न्यवहार ऐसा करते हैं कि जिसे धार्मिक न्यवहार कहा जाये तो उनके सुयोग्य बालक ही होते हैं। जो नीरोग और सुदृढ बालक होते हैं वे कितना भी कष्ट हो तो भी अपने शयस्तसे आगे बढनेका यस्न करते ही रहते हैं।

#### दिग्विजय

ये आगे बढकर विद्वान् और पुरुषार्थी होकर (अर्णवं परियातः) समुद्रके चारों ओरके देशदेशान्तरमें अमण करते हैं, दिग्विजय करते हैं। अपने ही प्राममें कूपमण्डूकके समान बैठ नहीं रहने, समुद्रके ऊपरसे अथवा अन्तरिक्षमेंसे संचार करते हैं, और देशदेशान्तरमें परिअमण करते हैं और धर्म, सदाचार तथा सुशीळता आदिका उपदेश करते हैं और सब जनताकों योग्य आदर्श बताते हैं।

#### जगतको प्रकाश देना

इस प्रकार परमपुरुषार्थसे ज्यवहार, करते हुए उनमेंसे एक (अन्यः विश्वानि भुवनानि विचष्टे) सब जगत्को प्रकाश देता है, अन्धकारमें डूबी हुई जनताको प्रकाशमें छाता है। सब देशदेशान्तरमें यह अमण करता हुआ जनताको अन्धेरसे छुडवाकर प्रकाशमें छानेका यत्न करता है।

दूसरा गृहस्थाश्रमी (ऋतून विधदत्) ऋतुगामी होकर, ऋतुओं के अनुकूल रहकर (नवः जायते) नवीन जैसा होता है। कितनी भी बडी आयु हो तो भी पुनः नवीन तरुण जैसा होता है। ऋतुगामी होना, ऋतुके अनुकूल रहनासहना रखना, सोमादि औषधियोंका उपयोग करने आदिसे युद्ध भी तरुणके समान नवीन हो सकता है।

सूर्य और चन्द्रपर यह रूपक प्रथम मंत्रमें है। पाटक इसका उचित विचार करें और अपने बालकोंकी शिक्षा बादिके विषयमें योग्य उपदेश प्राप्त करें। एक सूर्य जैसा पुत्र होने जो जगत्को प्रकाश देने, अथवा एक चन्द्र जैसा पुत्र होने कि जो (नवः नवः सन्ति) नवजीवन प्राप्त करनेकी विद्या संपादन करके नवीन जैसा होवे और ( दीर्घ आयुः प्रतिरते ) दीर्घायु प्राप्त करे और कोगोंको भी दीर्घायु बनावे ।

#### कर्त्व्यका भाग

जो जगत्को प्रकाश देता है वह (देवेभ्यः भागं विद-धाति ) देवोंके छिये भाग्य देता है, अथवा देवोंके छिये कर्तच्यका भाग देता है, अर्थात् यह इस कार्यको करे वह उस कार्यको संभाले, इस प्रकार कार्यविभागके विषयम आजाएं देता है भीर विभिन्न कार्यकर्ताओं से विभिन्न कार्य कराकर एक महान् कार्य परिपूर्ण करा देता है। मनुद्योंको भी यह भादशै सामने रखना चाहिये। इस सृष्टिमें जळ शान्ति देनेका कार्य करता है, अग्नि त्वानेके कार्यमें तत्पर है, वायु सुखाता है, भूमि आधार देती है, हत्यादि देव विभिन्न कार्यों के भाग सिरपर लेकर अपने अपने कार्यमें तत्पर रहकर सब जगत्का महान् कार्य निभा रहे हैं। मानो यह मुख्य देव परमात्मा इन गौण देवोंको करनेके किये कार्य भाग देता है। इसी प्रकार राष्ट्रमें मुख्य नेता अन्य गीण नेताओंको कर्तब्यका भाग बांट देवे और वे जसको योग्य रीतिसे करें, तो सबके अपने अपने कार्यका भाग कर-नेसे महान कार्यकी सिद्धि हो सकती है।

#### पूर्ण हो

एक 'पूर्ण सोम ' होता है जो पूर्णिमाके दिन प्रकाशता है। दूसरा सोमका अंश होता है। अंश भी हुआ तो भी वह पूर्ण बननेकी शक्ति रखता है, इस कारण वह न्यून नहीं है। इसीलिये उसको (अनून: अस्ति) अन्यून-परि-पूर्ण कहा है। यह सोम अंशरूप हो या पूर्ण हो वह अन्यून ही है, क्योंकि यदि वह आज अंशमय हुआ तो कुछ दिनेंकि बाद वह पूर्ण होगा ही अतः वह न्यून रहनेवाला नहीं है। न्यून होनेपर भी वह प्रयत्नपूर्वक पूर्ण बनता है, यह पूर्ण बननेका उसका पुरुषार्थ हरएक मनुष्यके लिये अनुकरणीय है। इसलिये उसकी प्रार्थना तृतीय मंत्रमें की गई है कि (अनूनं मा कृति) 'अन्यून-परिपूर्ण-मुझ करः, ' क्योंकि तू परिपूर्ण करनेवाला है, में पूर्ण बनना चाहता हूं। धन, आरोग्य, प्रजा, गीएं, घोडे आदिमें भी परिपूर्ण में होऊं यह अभिशाय यहां है।

यही भाव चतुर्थ मंत्रमें कहा है। (समन्तः समग्रः असि) तु सब प्रकारसे समग्र अर्थात् पूर्ण है, मैं भी तेरी उपासनासे (समग्रः समन्तः) पूर्ण और समग्र होऊं।

#### दुष्टका नाञ्च

जो दुष्ट हम सबसे द्वेष करता है और जिस अकेले दुष्टसे देष हम सब करते हैं, उसके दोषी होनेमें कोई संदेह ही नहीं है। यदि ऐसा कोई मनुष्य सब संघका घात करें तो उसका नियमन करना आवश्यक होता है। यह देष करनेवाला यहां अलप संख्यावाला कहा है। 'जिस अकेलेसे हम सब देष करते हैं और जो अकेला हम सबसे देष करता है।' इसमें बहु संख्यांक सज्जन और अल्पसंख्यांक दुर्जन होनेका उल्लेख है। ऐसे दुष्टोंको दबाना और सज्जनोंकी उन्नतिका मार्ग खुला करना, यही, धार्मिक मनुष्यका कर्तन्य है।

#### दिव्यमोजन

जो देवोंका भोजन होता है उसको देवभोजन अथवा दिन्य-

मोजन कहते हैं। यह देवोंका भोजन क्या है इस विषयमें इस सुक्तके षष्ट मंत्रमें कहा है।—

> देवाः अंग्रुं आप्याययन्ति । अक्षिताः अक्षितं भक्षयन्ति ॥ ( मं॰ ६ )

" देव लोग सोमको बढाते हैं और ये अमर देव इस अक्षय सोमका भक्षण करते हैं। " सोम एक वनस्पति है। देव इसको बढाते और उसका भक्षण करते हैं क्योंकि यह देवोंका अस है। अर्थात् देव शाकाहारी थे। जो लोग देवोंके लिये मांसका प्रयोग करते हैं, उनको वेदके ऐसे मन्त्रों पर विशेष विचार करना चाहिये। सोम देवोंका अस है, इस विषयमें अनेक वेदमन्त्र हैं। और सबका तात्पर्य यही है कि जो जपर कहा है।



## FF

#### [ < ? ( < 0 ) ]

(ऋषि:- शौनकः (संपत्कामः )। देवता- अप्तिः।)

अभ्य चित सुद्धृति गृष्यं माजिम्समासं मुद्रा द्रविणानि घत्त । इमं यृज्ञं नंयत देवतां नो घृतस्य धारा मधुंमत्पवनताम् मय्यप्रे अप्ति गृंज्ञामि सुद्द क्षत्रेण वचिसा बलेन । मयि युजां मय्यायुंदेधामि स्वाहा मय्यप्तिम्

11 8 11

11 2 11

अर्थ— ( सु-स्तुर्ति गव्यं आर्जि अभ्यर्चत ) उत्तम स्तुति करने योग्य गौ संबंधी प्रगतिकी सीमाका कादर करो । ( अस्मासु भद्रा द्रविणानि धत्त ) हमारे मध्यमें कल्याणकारी धन धारण करो । ( नः इमं यहं देवता नयत ) हमारे इस यज्ञको देवताओंतक पहुंचाओ । ( घृतस्य धाराः मधुमत् पवन्तां ) धीकी धाराएं मधुरताके साथ बहें ॥ १॥

(अग्रे मिथ क्षत्रेण वर्चसा वलेन सह आग्ने गृह्णामि) पहिले में अपने अन्दर क्षात्रशौर्य, ज्ञानका तेज और बक्के साथ रहनेवाले अग्निका ग्रहण करता हूं। (मिथ प्रजां) अपने अन्दर प्रजाको, (मिथ आग्नुः) अपने अन्दर आग्नको, (मिथ आग्नेः) अपने अन्दर अग्नको, (मिथ आग्नेः) अपने अन्दर अग्नको (द्धामि) धारण करता हूं, (स्वाहा) यह ठीक ही कहा है।। २ ॥

भावार्थ — गौओंकी उन्नतिका विचार करो, क्योंकि यही उत्तम प्रशंसाके योग्य कार्य है। घीकी मीठी घाराएं विपुक हों अर्थात् घरमें घी विपुक हो, कल्याण करनेवाला विपुक बन प्राप्त करे और इन सबका विनियोग प्रभुकी संतुष्टताके यहां किया जावे ॥ १ ॥

मेरे अन्दर शौर्थ, ज्ञान, बल, संतति, आयु आदि स्थिर रहें ॥ र ॥

| इहैवाग्रे अवि धारया र्यि मा त्वा नि फ्रन्यूचेचित्रा निकारिणः ।      |         |
|---------------------------------------------------------------------|---------|
| क्षत्रेणिमें सुयमंमस्तु तुम्यंग्रुपस्चा वैर्धतां ते अभिष्टतः        | 11 3 11 |
| अन्विभिरुषसामग्रमख्यदन्वहानि प्रथमो जातवदाः।                        |         |
| अनु स्य उषसो अनु रूरमीननु द्यावीष्टियी आ विवेश                      | 11.8.11 |
| प्रत्यप्रिरुषसामग्रमरूयत्प्रत्यद्वानि प्रथमो जातवदाः।               |         |
| प्रति स्पेंस्य पुरुषा चं र्वमीनप्रति द्यावापृथ्वित्री आ तंतान       | 11411   |
| घृतं ते अमे दिन्ये सुधस्यें वृतेन त्वां मर्नुर्द्या समिन्धे ।       |         |
| घृतं ते देवीनिष्ट्यं श्रु आ वंहन्तु घृतं तुम्यं दुह्तां गावीं अग्ने | ॥६॥     |

अर्थ — दे (अप्ने) भग्ने ! (इह एव रार्थे आधिधारय) यहीं घनका धारण कर । (पूर्विक्ताः मिकारिणः त्वा मा निक्रन्) पूर्वकालसे मन कगानेवाले अपकारी लोग तेरे सम्बन्धमें अपकार न करें । दे (अप्ने) भग्ने ! (क्षेत्रेण तुभ्यं सुयमं अस्तु ) क्षत्रवलसे तेरा उत्तम नियमन दोवे । (उपसत्ता अनिष्टृतः वर्धतां ) तेरा सेवक अदिसत होता हुआ बढे ॥ ३ ॥

(आग्नः उषसां अग्नं अनु अख्यत्) अग्नि-सूर्य-उषःकालोंके अप्रभागमें प्रकाश करता है। (प्रथमः जातवेदाः अहानि अनु अख्यत्) पहिला जातवेद-सूर्य-दिनोंको प्रकाशित करता है। वही (सूर्यः अनु) सूर्य अनुकृतिक साथ (उपसः अनु) उषःकालोंके अनुकृत, (रझ्मीन् अनु) किरणोंके अनुकृत, (द्यावापृथिवी अनु आ विवेदा) युलोक और पृथ्वीलोकके बीचमें अनुकृत्वताके साथ न्यापता है॥ ४॥

(अग्निः उपसां अग्रं प्रति अख्यत्) अग्नि-सूर्य-उपाओं के अग्रभागमें प्रकाशता है। (प्रथमः जातसेदाः अहानि प्रति अख्यत्) पहिला जातवेद-सूर्य-दिनोंको प्रकाशित करता है। (सूर्यस्य रश्मीन् पुरुधा प्रति) सूर्यकी किरणोंको विशेष प्रकार प्रकाशित करता है। तथा (द्यावापृथिवी प्रति आ ततान) व्यावापृथिवीको उसीने फैकाबा है॥५॥

है (अग्ने) अग्ने! (ते घृतं दिव्ये साधस्थे) तेरा घृत दिव्य स्थानमें है। (मनुः त्वां घृते अद्य सं इन्धे) मनुष्य तुझे घीसे आज प्रव्वित करता है। (नप्त्यः देवीः ते घृतं आवहन्तुः) न गिरानेवाली दिव्य शक्तियां तेरे धृतको के आवें। हे (अग्ने) अग्ने! (गावः तुभ्यं घृतं दुहतां) गीवें तरे लिये घीको देवें॥ ६॥

भावार्थ-- मुझे बन प्राप्त हो। अपकारी लोग अपकार ब कर सकें। क्षात्र तेजसे सर्वत्र नियमव्यवस्था उत्तम रहे। प्रभुका भक्त-सेवक-वृद्धिको प्राप्त होवे ॥ ३ ॥

सूर्य उपाके पश्चात् प्रकट होता है और दिनमें प्रकाश करता है। वह प्रकाशसे गुळोक और पृथ्वीके बीचमें न्यापका है। ४-५॥

मनुष्य धीसे अग्निमें यजन करे, क्योंकि धीदी उत्तम दिन्य स्थानमें रहनेवाला है । गौवें इवनके किये उत्तम पी तैयार करें = देवें ॥ ६ ॥

इस सूक्तमें गोरक्षाकी महिमाका वर्णन है। तथा गौके घृतके हवनका भी माहातम्य वर्णित है। घृतके हवनसे रोगोंके दूर होनेकी बात इससे पूर्व (अथर्व कां० ७६।५) कही है। अतः रोग दूर होनेके बाद दीर्घ आयु, बह, तेजस्विता, ज्ञान, अन आदिका प्राप्त होना संभव है। इस प्रकार सूक्तकी संगति देखनी चाहिए।

## मुक्ति

#### [(3) [5]

(ऋषिः- शुनःशेपः । देवता- वरुणः ।)

| अप्सु ते राजन्वरुण गुहो हिंरुण्ययो मिथः ।                               |     |   |    |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|---|----|
| तती धृतर्त्रतो राजा सर्वा धार्मानि मुञ्चतु                              | Ħ   | 8 | 11 |
| भाग्नीधाम्रो राजिष्ठतो वरुण मुञ्च नः।                                   |     |   |    |
| यदापों अध्या इति वरुणेति यद्विम तती वरुण मुञ्च नः                       | 11  | २ | 11 |
| उर्दुत्तमं वरुण पार्श्वमुसदवधिमं वि मेध्यमं श्रेथाय ।                   |     |   |    |
| अर्घा व्यमीदित्य ब्रुते तवानांगसो अदितये स्याम                          | -11 | ३ | 11 |
| प्रास्मत्पाश्चान्वरुण मुञ् <u>च सर्वा</u> न्य उत्तमा अधुमा वरिष्णा ये । |     |   |    |
| दुष्वप्नयं दुरितं निष्वास्मद्यं गच्छेम सुकृतस्यं लोकम्                  | 11  | 8 | H  |

अर्थ— है (बरुण राजन्) वरुण राजन्! (ते गृहः अप्सु) तेरा घर जलेंमें है और वह (मिथः हिरण्ययः) साथ साथ सुवर्णमय भी है। (ततः धृतव्रतः राजा) वहांसे व्रतपालक वह राजा (सर्वा धामानि सुञ्चतु ) सब स्थान सुक्त-बंधन-रहित-करे॥॥

है (बरुण राजन्) वरुण राजन्! (इतः धास्तः धास्तः नः मुख्य ) इस प्रत्येक बंधनस्थानसे हमारी मुक्तता कर। (यस् अचिम ) जो इम कहते हैं कि (आपः अध्न्याः इति ) जल अवध्य गौके समान प्राप्तव्य है और (बरुण

इति ) दे वरुण ! तू ही श्रेष्ठ है, दे वरुण ! (ततः नः मुञ्ज ) इस कारणसे हमें मुक्त कर ॥ २ ॥

हे (वरुण) वरुण! (उत्तमं पाशं अस्मत् उत् श्रथाय) उत्तम पाशको हमसे जरा ढीला कर, (अधमं पाशं अवश्रथाय) अधम पाशको भी दूर कर, तथा (मध्यमं पाशं विश्रथाय) मध्यम पाशको हटा दे। हे आदिख! (अधा वयं तव व्रते) अब हम तेरे नियममें रहकर (अनागसः अ-दितये स्थाम) निष्पाप बनकर बंधनरिहत-मिक्त-अवस्थाके लिये योग्य हों॥ ३॥

हे (वरुण) वरुण! (ये उत्तमाः ये अधमाः वारुणाः पादााः) जो उत्तम मध्यम भौर कनिष्ठ वारुण पात्त हैं उन (सर्वान् पादाान् अस्मत् प्रमुख्य) सब पात्रोंको हमसे दूर कर। (दुःस्वप्न्यं दुरितं अस्मत् निःस्व) दुष्ट स्वप्न और पापका भाचरण हमसे दूर कर। (अथ गच्छेम सुकृतस्य लोकं) जब पुण्य लोकको हम प्राप्त हों॥ ४॥

भावार्थ- हे सबके राजाधिराज प्रभो ! तेरा धाम सुवर्ण जैसा चमकनेवाला शाकाशमें है । वह तू इस जगत्का सत्यिममोंका पारून करनेवाला एकमात्र राजा है । वह तू इमें सब बन्धनोंसे खुढा ॥ १ ॥ हम सबको हरएक बन्धनसे मुक्त कर । मुक्तिकी इच्छासे हम आपके गुणगान करते हैं ॥ २ ॥

है श्रेष्ठ देव ! हमारे उत्तम, मध्यम और अधम पाश खोळ हो । तेरे व्रतमें रहते हुए हम सब निष्पाप होकर बन्धनसे युक्त होनेके किये योग्य हों ॥ ३ ॥

हमारे सब पाश मुक्त कर, इमसे पाप दूर कर, जिससे हम पुण्यकोकको प्राप्त हों ॥ ४ ॥

## मुक्ति

#### तीन पाश्चोंसे मुक्ति

मनुष्यको मुनित चाहिये। परंतु वह मुनित बंधनकी निवृत्ति होनेके विना नहीं हो सकती। उत्तम, मध्यम और अधम वृत्तिके तीन बंधन मनुष्यको बंधनमें डालते हैं। सात्विक, राजस और तामस वृत्तिके ये बंधन हैं जो मनुष्यको पराधिन कर रहे हैं। तमोवृत्तिके बंधनकी अपेक्षा सात्विक बंधन वहुत अच्छा है इसमें संदेह नहीं, परंतु वह वंधन ही है। लोहेके श्रंखलाका बंधन जैला बंधन है उसी प्रकार सोनेकी श्रंखला भी तो बंधन ही हैं। इसी प्रकार हीन मनोवृत्तियोंके बंधनकी अपेक्षा श्रेष्ठ मनोवृत्तियोंका बंधन बेशक अच्छा है, परंतु चित्तवृत्तियोंका निरोध करनेकी अपेक्षासे वह भी बंधन ही है। इसलिये इस स्वतमें कहा है कि उत्तम, मध्यम औ अधम अर्थात् सब शृत्तियोंके पाश हमसे दूर कर।

#### पायम बची

बंधन दूर होनेके लिये मनुष्यको (अन्-आरास्)
निष्पाप होना चाहिये। पाप वृत्तिके दूर होनेके दिना बंधनका
अय होना संभव नहीं है। (दुरितं) जी पाप अन्तःकरणमें
हो वह दूर होना चाहिये परमेश्वर भी तभी दया करके
बंधनसे मुक्त कर सकता है। अतः मुक्ति चाहनेवाले मनुष्यको
चाहिये कि वह पापसे बचनेका यस्न करे।

इसके लिये ईश्वरकी भक्ति यह एकमात्र मुक्तिका श्रेष्ठ साधन हैं। "दिति" नाम वंधनका है, उससे मुक्त होनेका नाम " म-दितिकी प्राप्ति " होना है। मुक्तिकी प्राप्ति ही यह है।

परनेश्वर (धृत-व्रतः ) हमारे वर्तोका निरीक्षक है। वह अपने नियमानुकूछ रहता है और जो उसके नियमोंके अनुकूछ चलता है, उलीपर वह दया करता है और सीधे मार्गपर चलता है। जिससे निर्विधन रीतिसे मनुष्य मुक्तिको प्राप्त होता है।

#### वत बारण

वत धारण करनेके विना मुक्ति नहीं हो सकती, यह एक उपदेश इस सूनतसे मिलता है, नयों कि (धृतमत) व्रत धारण करनेवाला ही यहां बंधनमुक्त करनेका अधिकारी है ऐसा कहा है। व्रतधारण और व्रतपालनसे मनोबल और आस्मिक बल बलता है। जो लोग व्रत पालनेमें शिथिल रहते हैं वे उन्नतिको कदापि प्राप्त नहीं कर सकते। सल्य बोलना, सत्यके अनुसार आचरण करना, व्रह्मचर्थ पालन करना, पवि-व्रता धारण करना, इत्यादि अनेक व्रत हैं। इन सबकी यहां गिनती नहीं की जासकती। एकवार स्वीकार किए राए व्रतके पालनमें शिथिल न हों। इस प्रकार व्रतका पालन करता हुआ सनुष्य क्रमशः उन्नत हो सकता है।

## राजाका कर्तस्य

[ <8 ( < 9 ) ]

(ऋषः- भृगुः । देवता- जातवेदाः म्हाः, २-३ इन्द्रः ।)

<u>अनाधृष्यो जातवेदा अमेरयो विराडंग्रे क्षत्रभृहीदिहीह ।</u> विश्वा अमीवाः प्रमुक्चन्मार्जुवीभिः शिवाभिरद्य परि पाहि <u>नो</u> गर्यम् ॥ १ ॥

अर्थ — हे (अप्ने) अप्ने ! तू (जात-वेदाः अनाधुध्यः) ज्ञानसे परिपूर्ण और अजिक्य (अमर्त्यः विराद्) अमर, विशेष प्रकारका सम्राट् (क्षत्र-भृत् इह दीदिहि) क्षत्रियोंका भरण पोषण करनेवाला होकर यहां प्रकाशित हो। और (विश्वाः अमीवाः प्रमुश्चन्) सब रोजोंको दूर करता हुआ (मानुधीभिः शिवाभिः) मनुष्यसंबंधी कल्याणोंके साथ (अद्य नः गर्यं परि पाहि) आज हमारे धरकी रक्षा कर ॥ ॥

भावार्थ— तू ज्ञानी, अजेय, दीर्घायु, क्षात्रबङका पोषणकर्ता, विशेष श्रेष्ठ राजा दोकर यहाँ प्रकाशित हो । अपने राज्यके सब रोग दूर कर और मनुष्योंके कल्याण करनेवाली बातें करके हमारे वरोंकी उत्तम रक्षा कर ॥ १ ॥ इन्द्रं क्षत्रम्भि वाममोजोऽजायथा तृषभ चर्षणीनाम् । अपीतुद्रो जनमभित्रायन्तंमुरुं देवेन्यो अकृणोरु लोकम् मृगो न भीमः कुंचरो गिरिष्ठाः पंरावत् आ जंगम्यात्परंस्याः । सुकं संशायं प्विमिन्द्र तिग्मं वि श्वत्रंन्ताद्धि वि सृषो तुदस्व

11 2 11

11 3 11

अर्थ— है (इन्द्र) इन्द्र! (चर्षणीनां वृषभ) मनुष्योंमें श्रेष्ठ! तू (वामं क्षत्रं ओजः अभि जायथाः) उत्तम क्षात्रबळके लिये प्रसिद्ध हुना है। तू (अभित्रायन्तं जनं अप नुद्) शत्रुता करनेवाले मनुष्यको दूर कर। भौर (देवेभ्यः उरुं लोकं उ अरुणोः) दिष्य जनोंके लिये विस्तृत स्थान कर॥ २॥

(गिरिस्थाः भीमः मृगः न) पर्वतपर रहनेवाले भयंकर सिंह, ब्याघ्र आदि पशुके समान त् शत्रुके उपर (परस्याः परावतः आ जगम्यात्) दूरसे दूरके स्थानसे भी हमला करता है। हे (इन्द्र) इन्द्र! त् अपने (सुकं पिंव संशाय) बाण और बज्रको तीक्ष्ण करके (शत्रुम् वितादि) शत्रुक्षोंको मार और (मृधः वि नुदस्व) हिंसक लोगोंको दूर कर ॥३॥

भावार्थ- मनुष्योंमें श्रेष्ठ बन, उत्तम क्षात्रबलकी वृद्धि कर। शत्रुता करनेवालोंको दूर कर, भीर जो श्रेष्ठ लोग हों उनके किमे विस्तृत कार्यक्षेत्र बना॥२॥

जिस प्रकार पहाडोंपर रहनेवाला व्याध्र अपने शत्रुपर हमला करता है, उस प्रकार तू अपने दूरक शत्रुपर भी चढाई कर । अपने शक्ष सीक्ष्म कर, शत्रुको मार दे और हिंसकोंको दूर भगा दे ॥ ३ ॥

### राजाका कर्तव्य

#### राजा क्या कार्य करे ?

इस सूक्तमें अग्नि और इन्द्रके मिष्से राजाका कार्य बताया है। राजा अपने राष्ट्रमें क्या कार्य करे, सो देखिये—

१ जातवेदाः — ज्ञान प्राप्त करे और अपने राष्ट्रमें ज्ञानका प्रसार करे।

२ अनाध्यः — राजा ऐसा सामर्थ्यवान् बने कि वह शत्रुका कैसा भी हमला हो पराजित न होवे।

३ वि-राट्- विशेष प्रकारका श्रेष्ठ राजा बने।

४ क्षत्रभृत्— क्षत्रियोंका और क्षात्रगुणोंका भरणपोषण और संवर्धन करे ।

५ अमर्त्यः अग्निः इह दीदिहि— अमर अग्निके समान इस राष्ट्रमें प्रकाशित होता रहे।

६ विश्वाः अमीवाः प्रमुखन् जपने राष्ट्रसे सब रोग तूर करे, शष्ट्रके सब लोग नीरोग हों, ऐसा प्रबंध करे।

 भानुषीभिः शिवाभिः— उत्तम कल्याणपूर्ण मनु-च्योंसे युक्त होवे।

८ गयं परिपाहि - राष्ट्रके इरएक घरकी रक्षा करे ।

९ चर्षणीनां वृष्मः - राजा मनुष्योंमें श्रेष्ठ बने।

१० वामं क्षत्रं ओजः— उत्तम क्षात्रबलसे युक्त राजा

११ अमित्रायन्तं जनं अपनुद् शत्रुता करनेवाले मनुष्यको अपने देशसे दूर करे।

१२ देवेभ्य उठं लोकं अक्रणोः— सज्जनोंके लिये विस्तृत स्थान बनावे।

१३ परस्याः परावतः आजगम्यात् - दूर दूरसे भी शत्रुके अपर प्रचण्ड इमला करे।

१४ सृकं पविं संशाय — अपने शस्त्रास्त्र उत्तम प्रकार तीक्षण करके तैयार रखे।

१५ रात्रुन् विताढि - रात्रुक्षोंको विशेष ताडन करे।

१६ मृधः विनुद्स्व हिंसक जनोंको अपने राष्ट्रसे वृर करे। राष्ट्रसे बाहर निकाल देवे।

इस प्रकार इस स्कले बोध प्राप्त होता है। इस स्कले जैसे राजाके कर्तव्य कंदे हैं, उसी प्रकार दरएक मनुष्यको भी भारमरक्षाका उपदेश इसी स्कले मिल सकता है।

## राजाका कर्तहय

[64 (90)]

(ऋषि:- अथर्वा (स्वस्त्ययनकामः)। देवता- तार्झ्यः।)

त्यम् षु वाजिनं देवज्रंतुं सहीवानं तरुतारं रथानाम् । अरिष्टनेमि एतनाजिमाशुं स्वस्तये ताक्ष्यमिहा हुवेम

11 8 11

अर्थ— (त्यं वाजिनं ) उस बलवान्, (देवजूतं सहोवानं ) दिन्य पुरुषों द्वारा सेवित शक्तिमान् (रथानां तस्तारं) रथोंको शीघ्रगतिसे चलानेवाले, (अरिष्ट-नेमि ) सुदृढ दिथयारवाले (पृतना-जि ) शत्रुसेनाका पराजय करनेवाले, (आशुं ताक्ष्यं ) शीघ्रकारी महारथीको (स्वस्तये आहुवेम ) कल्याणके लिये यहां हम बुलाते हैं ॥ १ ॥

इस सुक्तमें भी ताक्ष्यं अर्थात् गरुडके मिषसे राजाके कर्तव्य बताये हैं-

<mark>१ वाजिनं -- राजा बलवान् , अञ्चवाला, धनधान्यका संग्रह करनेवाला हो ।</mark>

२ देवजूतं — देवों अर्थात् दिव्यजनोंके द्वारा सेवित अर्थात् जिसके पास, जिसके ओहदेदार, ज्ञानी और सूज दिव्य छोग होते हैं।

३ सहोवानं - राजा बलवान् हो।

**४ रथानां तरुतारं**— रथोंको बीव्रगतिसे चलानेवाला राजा हो । अर्थात् राजाके पास बीव्रगामी रण हों ।

५ अ-रिष्ट-नेमिः— जिसके हथियार टूटे हुए न हों। षट्ट शस्त्रास्त्रोंवाला राजा हो। सथवा (अरिष्ट-नेमि) सरिष्ट सर्थात् संकटोंको दबानेवाला राजा हो।

६ पृतनाजिः — शत्रुसेनाको जीतनेवाला राजा हो ।

ও आशुं — शीघकारी राजा हो, हाथमें छिया हुआ कार्य शीघतासे करनेवाला राजा हो।

८ तार्ह्यः- 'तार्ह्य' का अर्थ 'रथ 'है। रथ जिसके पास होते हैं उसका यह नाम है। राजा उत्तम रथी हो।

९ स्वस्तये — प्रजाजनींका कल्याण करनेके लिये राजा प्रयत्न करे ।

ये शब्द भी इरएक मनुष्यको साधारण आत्मरक्षाका उपदेश दे रहे हैं, उसको प्रहण करके मनुष्य उपा हों।



## राजाका कर्तह्य

[ ८६ ( ९१ ) ]

(ऋषिः- अथर्वा (स्वस्त्ययनकामः)। देवता- इन्द्रः।)

त्रातार्मिन्द्रमिन्द्रमिन्द्रं हवेहवे सुहवं शूरमिन्द्रम् । हुवे त शुक्रं पुरुद्द्वमिन्द्रं स्वस्ति न इन्द्रों मुघवांक्रणोत्

11 8 11

अर्थ— मैं (जातारं इन्द्रं) रक्षक प्रमुको (अवितारं इन्द्रं) संरक्षक इन्द्रको, (हवेहवे सुहवं शूरं इन्द्रं) प्रत्येक कार्यमें, बुलाने योग्य उत्तम प्रकार बुलाने योग्य, शूर प्रभुको और (पुरुद्धतं शक्तं इन्द्रं हुवे) बहुतों द्वारा प्रार्थित शक्तिमान् प्रभुको बुलाता हूं। वह (मधवान् इन्द्रः न स्वस्ति कृणोतु) पेश्वयंवान् प्रभु हमारा कल्याण करे॥ १॥

मंत्र परमेश्वरका वर्णन करता हुआ भी राजाके कर्तब्योंका उपदेश करता है—

१ जाता, अविता- राजा प्रजाकी उत्तम रक्षा करे।

२ शूर:- राजा शूर हो, दरनेवाला न होवे।

दे शकः - राजा शक्तिमान् हो, अशक्त न हो।

ध मघवान् — राजा अपने पास धनसंग्रह करे, राजा कभी धनहीन न बने ।

५ स्वस्ति कृणोतु— राजा प्रजाका कल्याण करे।

इस प्रकार राजप्रकरणमें इस मंत्रसे बोध प्राप्त होता है।



## ह्यापक देव

[ < 9 ( 9 ? ) .]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- रुद्धः । )

यो अमी रुद्रो यो अप्रतंशन्तर्य ओषंधीर्श्वीरुधं आविवेर्ध ।

य हुमा विश्वा भुवनानि चाक्छ्ये तस्मै हुद्राय नमी अस्त्वप्रये

11 8 11

अर्थ — (यः रुद्धः अग्नों) जो वाणीका प्रवर्तक देव अग्निमें (यः अष्सु अन्तः) जो जलोंक अन्दर (यः आष्यिः वीरुधः आविवेश) जो भीषधी भीर वनस्पतियोंमें प्रविष्ट हुआ है, (यः इमा विश्वा भुवनानि चाक्रूपे) जो इन सब भुवनोंको सामर्थ्ययुक्त बनाता है, (तस्मै अग्नये रुद्धाय नमः अस्तु) उस अग्निसमान तेजस्वी, वाणीक प्रवर्तक देवको नमस्कार है ॥ १ ॥

(रुद्र = रुत् + र) रुत् अर्थात् वाणी किंवा शब्द इसका जो प्रवर्तक आतमा है, वह सब स्थिर चर पदार्थोंमें व्यास है, वह जरू, अप्ति, भौषधि, वनस्पति, सब भुवन आदिमें है, वही सबका रचियता है। उस तेजस्वी आत्मदेवको मेरा नमस्कार है।

## सर्विक

[ ८८ ( ९३ ) ]

( ऋषः ~ गरुत्मान् । देवता - तक्षकः ।)

अपेहारिंग्स्यिति असि । विषे विषमंपृक्था विषमिद्रा अपृक्थाः । अहिंमेवाभ्यपेहि तं जहि

11 8 11

अर्थ — तू (अरिः वै असि ) निश्चयसे शतु है। (अरिः असि ) शतु ही है (अतः अप इहि ) यहाँसे दूर चला जा। (विषे तिषं अपृक्थाः) विषमें विष मिला दिया है। (विषं इत् वै अपृक्थाः) निःसंदेह विष मिला दिया है। जतः (अहि एव अभि अप इहि ) सांपके पास ही जा और (तं जिहि ) उसको मार ॥ ९॥

सर्पविष मनुष्यादि प्राणियोंका रात्रु है, अतः उसको मनुष्योंसे दूर रखना चाहिये। विषका उपचार विषसे ही होता है। सांप यदि काट ले तो यदि वह मनुष्य भी उसी सांपको काट ले, तो वह मनुष्य बच जाता है, परंतु मनुष्यमें इतना धैर्य चाहिये। इससे विषके साथ विष मिल जाता है अर्थात् सांपके विषके साथ मनुष्यक शरीरमें आया विष मिल जाता है और वह मनुष्य अप जाता है। इस विषयमें अधिक खोज करना चाहिये और निश्चय करना चाहिये, यह बात कहांतक सत्य है।

## कृष्टि जल

[ 68 ( 68 ) ]

( ऋषिः- सिन्धुद्वीपः । देवता- अग्निः । )

अयो दिच्या अंचायिषं रसेंन समंप्रक्ष्मिह ।

पर्यम्बानम् आगंनं तं मा सं संज वर्जसा ॥१॥

सं मांग्रे वर्चसा सज् सं प्रजया समार्थया ।

विद्युर्ने अस्य देवा इन्द्रों विद्यात्मह ऋषिमिः ॥२॥

इदमांपः प्र वंहतावृद्यं च मलं च यत् ।

पर्चोऽस्येधिपीय समिदंसि समेधिषीय । तेजोऽसि तेजो मिय घेहि ॥ २॥

अर्थ — (दिव्याः आपः सं अचायिषं ) दिव्य जलका मैं संचय करता हूं और (रसेन सं अपृक्ष्मिहि ) रसके साथ मिलाता हूं। दें (अग्ने) अमे ! (पयस्वान् आगमं ) मैं दूध लेकर तेरे पास आया हूं। (तं मा वर्षसा सं स्वज ) उस मुझको तेजके साथ युक्त कर ॥ १॥

हे (अप्ने ) अप्ने ! (मा वर्चसा प्रजया आयुषा सं सुज) मुझे तेज, आयु और संततिसे युक्त कर। (देवाः अस्य मे विद्युः) देव यह मेरा हेतु जानें। तथा (ऋषिभिः सह इन्द्रः विद्यात्) ऋषियोंके साथ इन्द्र मुझे जाने ॥२॥

है (आपः ) जलो ! (इदं अवदां मलं च यत् ) यह जो कुछ मुझमें पाप और मक है (प्रसहत ) बहा हालो । (यत् च अभिदुद्रोह ) जो कुछ मैंने द्रोह किया था, (यत् च अनृतं ) जो असत्य कहा हो, (यत् च अभी रुणं शोपे ) और जो न डरते हुए शाप दिया हो, उसका सब दोष दूर करो ॥ ३॥

(एधः असि एधिषीय) त् बडा है, मैं भी बडा होऊं। (सिमत् असि समेधिषीय) त् प्रकाशमान है मैं

भी प्रकाशित होऊं। ( तेजः असि, तेजः मयि धेहि ) त् तेजस्वी हे मुझमें भी तेज स्थापित कर ॥ ४॥

भावार्थ- आकाशसे आनेवाला वृष्टिजल में संप्रदित करता हूं, उसमें औषधिरस मिलाता हूं। इसके प्रयोगसे में तेजस्वी बन्गा। इस प्रयोगमें में तथा हुआ दूध पीता हूं॥ १॥

इससे मुझे तेजस्विता, दीर्घ आयु और उत्तम संतान होगी। यह देवों और ऋषियोंका बताया मार्ग है ॥ २ ॥ उक्त प्रयोगसे शरीरके माठ दूर होंगे और मनकी पापवासना भी दूर होगी। शाप देना आदि भाव भी हुटेंगे और मनुष्य निर्देष और शुद्ध बनेगा॥ ३ ॥

जो लोग बंड हैं, जो तेजस्वी हैं और जो वीर हैं उनको देखकर इतर लाग भी बंड तेजस्वी और सूर बनें ॥ ४ ॥

#### वृष्टि जल

दीर्घायु बननेका उपाय

इस स्कमें दीर्घाय, तेजस्वी और सुप्रजावान् होनेका उपाय बताया है। उक्त लाभ प्राप्त करनेके लिये निर्दोष बनना चाहिया। मनुष्यमें शरीरके कुछ दोष होते हैं और मन बुद्धिके भी कुछ दोष होते हैं। ये दोष इस प्रकार इस स्कमें वर्णन किये हैं— [१] अभिवुद्रोह, [२] अनृतं

[३] अभीरुणं शेषे।

[8] अवद्यं मलं प्रवहत । (मं॰ ३)

" [ १ ] दूसरेका घात करना, कपट प्रयोग करना, [ २ ] असत्य भाषण करना, [ ३ ] निडरतासे गालियां देना, [ ४ ] इस्पादि जो मनके दीन भाव है और जो शारीरिक दोष हैं।" इनको दूर करना चाहियं। इनमें कुछ दोष मनके हैं, कुछ वाणीके हैं, कुछ शरीरके हैं और कुछ अन्य प्रकारके हैं। ये सब दूर होने चाहिये तब मनुष्यको दीर्घ आयु, तेजस्विता भौर उत्तम संतति पाप्त होगी।

दूसरेसे द्रोह करना और गालियां देना आदि जो कोधके दोष हैं वे बहुत खराब हैं, क्रोधके कारण मनुष्यके खुनसे जीवनसरवका नाश होता है, और जीवनसरवके नष्ट होनेसे मनुष्यकी भायु घटती है, वीर्य दृषित होनेसे संतति कमजोरं होती है और अनेक प्रकारकी हानि होती है। अतः ये दोष दर होने चाहिय।

मनुष्यका यक्कत बिगडनेसे मनुष्य कोधी, द्रोही, श्रविचारी, असत्यभाषणी आदि दोता है, इसी कारण अन्य दोष भी होते हैं। शरीरमें नसनाडीमें मकसंचय बढनेसे शारीरिक रोग होते हैं, भौर इस प्रकार मनुष्यके दुःख बढते जाते हैं। शरीर मौर मन निर्दोष होनेसे ही इसकी निवृत्ति हो सकती है। इसके लिये दिन्यजलका सेवन करना एक महत्त्वपूर्ण उपाय है।

#### दिन्यज्ञ सेवन

विज्यजल वह है कि जो मेघोंसे वृष्टिसे प्राप्त होता है: यहां ग्लंडा यंत्रद्वारा भाषका बना जल भी वैसा ही काम दे सकता है। वृष्टिका जल घरमें शुद्ध पात्रोंमें संग्रहीत करना चाहिये । इस प्रकार संग्रह किया हुआ और बंद पात्रमें रखा हुआ जळ एक वर्षतक उत्तम प्रकार रहता है और विगडता यदि यह ही विपुक्त प्रमाणमें पिया जाय, तथा बस्ति भादिके

लिये यही बर्ता जाये तो शरीरकी मान्तरिक अद्भा उत्तम रीतिसे होती है। यकृत् भी शुद्ध होता है, आतोंके दोष दूर होते हैं और अन्यान्य मल हट जाते हैं । प्राय; इस प्रयोगसे सब रोग तूर हो जाते हैं और मनुष्य तेजस्वी, सुदृद भीर वीर्यवान् हो जाता है।

यहां पाठक ' दिन्य जल ' से उत्तम जल इतना ही भाव न लें । बुलोकसे भाया हुआ जल ऐसा अर्थ समझें, जगरसे थुलोककी भोरसे भाया जल वृष्टिजल ही होता है भौर वही यहां अपेक्षित है। इस जलमें और (रसेन अपूर्णिक्ष ) विविध भौषधियोंकं रस मिलाये जायेंगे तो जाम विशेष होगा, इसमें कोई संदेह नहीं है। जो दोषांको धोती हैं उनको ही मोपधी कहते हैं, अतः भौषधियोंके रस योग्य प्रमाणमें इसमें मिळानेसे बहुत लाभ होना संभव है। कीनसे **कौषिधयोंके रस मिलाने हैं, यह विचार दोषों और रोगोंके** भनुसंधानसे निश्चय करना चाहिए। रोगी मनुष्य जिस जिस दोषसे पीडित होगा, उसके निवारणके किये उपयोगी ओषधियोंके रस उस जलमें मिलाने होंगे। वह विचार साधारण मनुष्य नहीं कर सकता है। उत्तम वैद्य ही इस विषयका विचार करके निश्चय कर सकता है। बता इस बिवरणके संबंधमें इतना कथन पर्याप्त है।

यह वृष्टिजल शरीरका मल दूर करता है, मनके भाव शरीरशुद्धिसे ही पवित्र होते हैं, इस प्रकार वह मनुष्य पवित्र नहीं । यही जरू पीनेसे शरीर शुद्ध होता है । उपवास करके ्र और शुद्ध होता है और तेजस्वी, वर्चस्वी, स्रोजस्वी और असुपुत्रवाला होता है।

## हुष्टका

[ ९० (९५ ) ]

( ऋषि:- अद्विराः । देवता- मन्त्रोक्ताः । )

अपि पृत्र पुराण्वद्वतेरिव गुब्धितम् । ओजो दास्यस्यं दम्भय

11 8 11

अर्थ- ( वततेः पुराणवत् गुष्पितं इव ) उताबोंकी पुरानी सूखी उकडियोंके समान ( दासस्य ओजः प्रिवृक्ष द्रम्भय ) हिंसकके बलको काटो और द्वाओ ॥ १ ॥

पावार्थ- हे ईश्वर ! दुष्ट भीर उपद्रव देनेवाले मनुष्यका 🗫 घटा दो ॥ १ ॥

वयं तदंस्य संभृतं विस्वन्द्रेण वि भंजामहै।
म्लापयामि भ्रजः शिभ्रं वर्रणस्य व्रतेनं ते
यथा शेपो अपायाते खीषु चासदनावयाः।
अवस्थस्यं क्रदीवंतः शाङ्कुरस्यं नितोदिनंः
यदातंतमव तत्तंनु यदुत्तंतं नि तत्तंनु

11 7 11

11 3 11

अर्थ— (वयं अस्य तत् संभृतं वसु) इम इसके उस एकत्रित धनको (इन्द्रेण विभजामहै) प्रभुके साथ बांट देते हैं। तथा (वरुणस्य व्रतेन) वरुण देवके व्रतके साथ (ते भ्रजः द्विभं स्लापयामि) तेरे तेजके धमंडको मिटा देते हैं॥ र ॥

(अवस्थस्य क्रद्रंवितः) नीच, गाली देनेवाले, (शांकुरस्य नितादिनः) कंटक जैसे ध्यवहार करनेवाले जौर पीढ़ा देनेवाले दुष्ट मजुष्यका (यत् आततं ) जो फैला हुका दुष्कृत्य है, (तत् अव तन् ) वह मिट जावे, (यत् उत्ततं तत् नितनु ) जो उपर उठा हुका हो वह नीचा हो जावे । (यथा शेपः ख्रिषु अपायाते ) जिस रीतिसे इनका दुष्कर्में क्षियोंके विषयमें न होवे उस प्रकार उनतक ये दुष्ट (अनावयाः असत् ) ग पहुंचनेवाले हों ॥ ३॥

भावार्थ- दुष्ट मनुष्यका धन लेकर ईश्वरके श्रुभ कर्ममें लगा दो ॥ २ ॥ पीढा देनेवाले दुष्ट मनुष्य खियोंको कभी कप्ट न दें ऐसा प्रबंध करो ॥ ३ ॥

यह स्वत पा है जतः इसका विशेष विवरण करनेकी आवश्यकता नहीं। दुष्टोंके आक्षमणसे वियोंका बचान करना चाहिये। वियोंके पास भी कोई दुष्ट मजुष्य न पहुंच सके।

## राजाका कर्तहय

[ 98 (98)]

(ऋषि:- अथवी । देवता- चन्द्रमाः ( इन्द्रः ? ) । )

इन्द्रीः सुत्रामा स्ववाँ अवोभिः सुमृङ्घीको मंवतु विश्ववेदाः । बार्षतां द्वेषो अभेयं नः कृणोतु सुवीयैस्य पर्तयः स्याम

11 8 11

अर्थ — ( सुत्रामा स्ववान् ) उत्तम रक्षक भारमविश्वाससे युक्त ( विश्ववेदाः इन्द्रः अवोभिः सुमृडीक भवतु ) मन धनोंसे युक्त प्रशु अपनी रक्षाओंसे उत्तम सुखकारी होवे। ( द्वेषः बाधतां ) शत्रुओंका प्रतिबंध करे ( न-अभयं रुणोतु ) हमारे लिये निर्भवता करे। ( सुवीर्यस्य पतयः स्याम ) इम उत्तम धनके स्वामी बनें ॥ १॥

भावार्थ — राजा उत्तम रक्षक, अपने सामध्ये पर विश्वास रखनेवाला, घनवान् , प्रजाकी रक्षा करके उनको सुस देने-बाला होवे । शत्रुओंको दूर करे और उनको रोक रखे । प्रजाको असय देवे और प्रजाको धनसंपन्न करे ॥ १ ॥

यहां इन्द्रके वर्णनके मिषसे राजाके गुण वर्णन किये हैं। इसी प्रकार आगेका सुक्त भी इसी विषयका है-

## राजाका कर्तेहय

[ ९२ ( ९७ ) ]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- चन्द्रमाः ( इन्द्रः ? )।)

स सुत्रामा स्ववाँ इन्द्रीं अस्मदाराचितुद् हेषेः सनुतर्ययोत । तस्य वयं सुंमती यश्चियसापि भद्रे सौमनसे स्याम

11 8 11

अर्थ— (सः सु-त्रामा स्ववान इन्द्रः) वह उत्तम रक्षक आत्मशक्तिका विश्वासी प्रभु (द्वेषः) शत्रुओंको (अस्मत् आरात् चित् सनुतः युयोत ) हमारे पाससे निश्चयपूर्वक दूर करे। (वयं तस्य यिश्वयस्य सुमतौ स्याम) द्वा उस प्रानीयकी सुमितमें रहें। (अपि सौमनसे स्थाम) और उसके उत्तम मनोभावमें रहें॥ १॥

भावार्थ — वह उत्तम रक्षक भारमबलसे युक्त राजा शत्रुओंको प्रजाजनोंसे दूर करे। प्रजा भी उस प्रजनीय राजाके विषयमें उत्तम बुद्धि घारण करें भीर वह भी उनके विषयमें ग्रुअमिति धारण करें भी है।

राजा प्रजाकी रक्षा करे, प्रजा भी राजनिष्ठ रहे और दोनों एक दूसरेके विषयसे सुबुद्धि धारण करें। यह सूक्त भी प्रभुका वर्णन करते हुए राजाके गुण बता रहा है।

## राजाका कर्तहय

[93(96)]

( ऋषि:- भृग्वङ्गिराः । देवता- इन्द्रः । )

इन्द्रेण मन्युनां वृयमाभ ब्यांम पृतन्यतः । झन्ती वृत्राण्यंप्रति

11 8 11

अर्थ- (मन्युना इन्द्रेण वयं ) उत्ताहयुक्त इन्द्रके साथ रहकर हम सब ( वृत्राणि अप्रति धनन्तः ) शत्रुकों ो उत्तम रीतिसे मारवे हुए ( पृतन्यतः अभि-स्याम ) सेना केकर चढाई करनेवाळोंको जीतें ॥ १ ॥

इस सुक्तमें इन्द्रके वर्णनके मिषसे राजाका वर्णन पूर्ववत् ही हैं। उत्साही वीर राजाके आधिपस्यमें रहनेवाछ प्रजाजन ( खुत्र ) आवरक शत्रुका नाश करनेमें समर्थ होते हैं और सैन्यके साथ चढाई करनेवाछे वैरीका भी पराजय करनेमें समर्थ होते हैं।

## स्वावलम्बी एजा

[ 98 (99)]

(ऋषिः- अथर्वा । देवता- सोमः ।)

ध्रुवं ध्रुवेणं ह्विवात् सोमं नयामसि । यथां न इन्द्रः केवंलीविंशः संमनस्करंत

11 8 11

अर्थ — (ध्रवेण हविषा) स्थिर हविसे (ध्रुवं सोमं अव नायमसि) स्थिर सोमको प्राप्त करते हैं। (यथा इन्द्रः) जिससे इन्द्र (नः विदाः केवलीः संमनसः करत्) हमारी प्रजाओंको दूसरेके उपर भवलंबन न करनेवाली और उत्तम मनवाली करे॥ १॥

स्थिर कर एउन करनेसे राजा स्थिर रहता है और वह अपनी प्रजाको (केवलीः) स्वतंत्र, स्वावलंबनी अर्थात् दूसरे पर अवलंबन न करनेवाली और (सं-मनसः) उत्तम मनवाली करता है। केवल अपनी ही शक्तिसे रहनेवाली, दूसरेकी शक्तिकी सहायता न लेनेवाली जो प्रजा होती है उसका वेदमें 'केवली प्रजा ' है। यह शब्द प्रजाकी श्रेष्ठतम उत्तिका सूचक है। जिस राष्ट्रकी प्रजा केवल अपनी शक्तिसे ही रहती है और किसी प्रकार दूसरेपर निर्मर नहीं होती उस राष्ट्रको पूर्ण नामा। वाहिए।

## हृद्यके दो गीध

[94(200)]

(ऋषि:- कपिञ्जलः । देवता- गृधी ।)

उदंस्य इयावो विश्वरी गृधौ द्यामिव पेततुः ।

उच्छोचनप्रशोचनावृश्योच्छोचेनौ हृदः ॥१॥

अहमेनावुदंतिष्ठिपं गावौ श्रान्तसदाविव ।

कुर्कुराविव क्र्जन्तावुदवेन्तौ वृक्षविव ॥२॥

आतोदिनौ नितोदिनावथौ संतोदिनावुत ।

अपि नह्याम्यस्य मेटूं य ह्तः स्त्री पुमां अमार्र ॥३॥।

अर्थ— ( अस्य विथुरी गृधी ) इसकी न्यथा बढानेवाले दो गीध ( इयावा गृधी हव ) स्यामरंगवाले गीधोंके समान ( द्यां उत् ऐततुः ) आकाशमें उदते हैं। ये ( उच्छोचनप्रशोचनी ) शोक बढानेवाले और सुखानेवाले हैं। ये ( अस्य हदः उच्छोचनी ) इसके हदयको सुखानेवाले हैं॥ १॥

(आन्तसदी गावी इव) थके हुए गौश्रों या बैटोंके समान (कुजन्ती कुर्कुरी इव) चिछानेवाले कुर्त्तोंके समान, (उत्-अवन्ती वृक्ती इव) इमला करनेवाले भेडियोंके समान (अहं एनी उत् अति ष्ठिपं) में इन दोनोंको लांचता हूं ॥ २॥

(आतोदिनौ नितोदिनौ) पीडा देनेवाले और व्यथा करनेवाले (अथो उत संतोदिनौ) और दुःख देनेवाले उन दोनोंको (अपि मह्यामि) मैं बांध देता हूं। (यः पुमान्) जो पुरुष या (स्त्री) स्त्री (इतः मेढूं जमार) यहांसे प्रजनमसामध्ये धारण करते हैं, उनका भी संयमन करता हूं॥ ३॥

भावार्थ — काम और लोभ ये दो गीधके समान दो भाव मनुष्यमें रहते हैं। ये पीडा बढानेवांके हैं। ये दोनों शोक बढानेवाके और सुखानेवाले हैं। ये हृदयको भी सुखाते हैं॥ १॥

बैकों, कुत्तों या मेडियोंके समान में इन दोनों भावोंको छांघकर परे जाता हूं अर्थात् इनको कार्मे रखता हूं ॥ २॥ बो या पुरुष इनके इंदियोंका इसमें संबंध है अतः इन पीडा देनेवाले दोनों भावोंको में बंधनमें रखता हूं ॥ ३॥

सीपुरुषविषयक काम और लोभ ये मनुष्यके अन्तःकरणको सुखानेवाले, पीडा और कष्ट देनेवाले हैं। ये गीधके समान मनुष्यके अन्तःकरणपर दमला करते हैं। अतः इनको बंधनमें-प्रतिबंधमें-रखना चाहिये। अर्थात् हुन वृत्तियोंका संयम करने हिये। संयम करनेले ही मनुष्य सुखी होता है।



## होनों मूबाश्य

[ ९६ ( १०१)]

( ऋषिः - कपिञ्जलः । देवता - वयः । )

असंदुन्गावः सद्नेऽपंप्तद्वस्ति वर्यः । आस्थाने पर्वता अस्थः स्यासि वृक्कावतिष्ठिपम्

11 8 11

अर्थ— (गावः सद्ने असद्न्) गौवें गोशालामें बैठती हैं, (वयः वस्ति अपसत्) पक्षी घोंसलेमें भाते हैं, (पर्वताः आस्थाने अस्थः) पर्वत अपने स्थानमें स्थिर हैं, उसी प्रकार (स्थाम्नि वृक्ती अतिष्ठिपं) सुदृढ स्थानपर दोनों मुत्राशयोंको स्थिर करता हूं ॥ १॥

शरीरमें दोनों स्रोर दो मुत्राशय हैं, वे सुदृढ स्थानपर हैं। उनको उत्तम अवस्थामें रखनेसे शरीरका स्वास्थ्य ठीक रहता है। ये ही दो अवयव शरीरका विष दूर करते हैं अतः इनेको ठीक अवस्थामें रखना दरएक मनुष्यका कार्य है। इंदिय-संयमसे ही वे दोनों ठीक अवस्थामें रहते हैं और अपना कार्य करनेमें समर्थ होते हैं।

#### यहा

#### [90(१0२)]

(ऋषिः- जथवी । देवता- इन्द्राप्ती । )

यद्द्य त्वां प्रयति युक्ने अस्मिन्होतंश्विकित्वनवृणीमहीह । धुवमंयो धुवमुता शंविष्ठ प्रविद्धान्युक्तम्रुपं याहि सोमंम् समिन्द्र नो मनंसा नेषु गोभिः सं सूरिमिईरिवन्त्सं स्वस्त्या । सं ब्रह्मणा देवहितं यदस्ति सं देवानां सुमृतौ युक्तियांनाम्

11 8 11

11211

अर्थ— हे (चिकित्वान् होतः) ज्ञानी हवनकर्ता! (यत् अद्य इह) जो आज यहां (अस्मिन् प्रयति यहें) इस प्रयत्तप्रांक करने योग्य यज्ञमें हम (त्वा अत्रुणीमिहि) तुझे स्वीकार करते हैं। हे (श्विष्ठ) बल्छि! तू (ध्वं अयः) स्थिरतासे आ (उत ध्वं यहां प्राविद्वान्) और स्थिरयज्ञको जाननेवाला तू (सोमं उप याहि) सोमके पास जा ॥ १॥

है (हरिवन् हुन्द्र) किरणयुक्त तेजस्वी प्रभो ! (नः मनसा गोभिः सं) हमें मनसे गौनोंसे युक्त कर, (सूरिभिः सं) विद्वानोंसे युक्त कर, (स्वस्त्या सं) कल्याणसे युक्त कर और (नेष) के चल। (यत् देवहित अस्ति) जो देवोंका हितकारी है उस (ब्रह्मणा सं) ज्ञानसे युक्त कर तथा (यिद्वियानां देवानां सुमतो सं) प्जनीय देवोंकी उत्तम मितिमें हमें के चल ॥२॥

भावार्थ— हे ज्ञानी होता गण ! तुम्हारा वरण मैंने इस यज्ञमें किया है, यह यज्ञ उत्तम विधिपूर्वंक करो । स्थिर-चित्तसे रहो और शान्तिसे यज्ञ समाप्त करो ॥ १ ॥

हे देव ! हमें गौवें दो, शानियोंकी संगति दो, हमारा सब प्रकार हित करो, जो हितकारी शान है पर मुझे दो, सब सजानोंका मन मेरे विषयमें उत्तम होवं ॥ २ ॥

१५ ( मथर्व. सु. सा. कां. ७ )

| यानार्वह उश्वतो देव देवांस्तान्त्रेरंय स्वे अग्ने सुधस्य ।<br>जिक्षिवांसीः पितवांसी मधून्यसमै धंत्त वसवी वस्ति | 11 3 11 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| सुगा वी देवाः सदना अकर्भ य अजिग्म सर्वने भा जुवाणाः ।                                                          |         |
| वहंमाना भरमाणाः स्वा वहंनि वसुँ घुमँ दिवमा रोहतानु                                                             | 11 8 11 |
| यर्ज युर्ज गंच्छ युज्ञपंति गच्छ । स्वां योनि गच्छ स्वाहां                                                      | ॥५॥     |
| एष ते युज्ञो यंज्ञपते सहस्रक्तवाकः । सुवीर्यः स्वाहां                                                          | 11 5 11 |
| वषंड्ढुतेम्यो वषुडहुतेम्यः । देवां गातुविदो गातुं विस्वा गातुमित                                               | 11 0 11 |

अर्थ— है (देव अग्ने) देव अग्ने! (यान् उरातः देवान्) जिन अभिकाषा करनेवाले देवोंको (आ अवहः) यहां ले आया था (तान् स्वे सधस्थे प्रेरय) उनको अपने संघ स्थानमें प्रेरित कर। है (वसवः) वसुदेवो! (जिक्षवांसः) अब खाते हुए और (मधूनि पंपिवांसः) मधुर रस पीते हुए हमारे लिये (वस्नि धत्त) धनोंको प्रदान करो॥ ३॥

दे (देवाः) देवो ! हम (वः सु-गा सदना अकर्म) तुम्हारे लिये उत्तम जाने योग्य वर बनाते हैं। (सवने मा जुषाणाः आजग्म) यज्ञमें मेरे दानको स्वीकार करते हुए आप आये, अब (स्वा वस्ति वहमानाः वसुं भरमाणाः) अपने धनोंको धारण करते हुए और हमारे लिये धनका धारण करनेवाले तुम सब (धर्म दिवं अनु आरोहत) प्रकाशमान युलोकके ऊपर चढो॥ ४॥

है ( यज्ञ ) यज्ञ ! तू ( यज्ञं गच्छ ) यज्ञस्थानके प्रति जा, ( यज्ञपति गच्छ ) यजमानको प्राप्त हो । ( स्वां योनि गच्छ ) अपने आश्रयस्थानको प्राप्त हो । ( स्वा-हा ) स्वकीय वस्तुका त्याग ही यज्ञ है ॥ ५॥

है (यज्ञपते) यज्ञकर्ता यजमान ! (एषः ते यज्ञः) यह तेरा यज्ञ (सह-सूक्त-वाकः) उत्तम स्क वचनींसे युक्त हैं । अतः (सुवीर्यः) यह वीर्यवान् है। (स्वा-हा) स्वकीय अर्थका त्याग ही यज्ञ है ॥ ६॥

( हुतेभ्यः वषद् ) इवन करनेवालोंके लिए अपित है और (अहुतेभ्यः वषट् ) इवन न करनेवालोंके लिये मी अपित है। हे ( देवाः ) देवो ! आप लोग (गातुविदः ) मार्गोंको जाननेवाले हैं, (गातुं विस्वा गातुं इत् ) मार्गको जानकर मार्गसे ही जाओ ॥ ७॥

भावार्थ — अग्नि इस यज्ञमें सब देवोंको लाता और वापस पहुंचाता है। सब देव यहां आवें, जा खावें, सोमरस पीवें और हमें धन देवें ॥ ३॥

है देवो ! यह यज्ञ मानो तुम्हारा घर ही है। इस सोमाभिषवमें भाभो, साथ धन छेते आश्रो, यह धन में अर्पण करो और यज्ञसमाप्तिके बाद स्वर्गमें अपने स्थानमें जाओ ॥ ॥ ॥

यज्ञ यज्ञस्थानमें और यजमानके पास ही होता है। स्वार्थका त्याग करना ही यज्ञ है॥ ५॥ सुक्त और मंत्रकथनपूर्वक जो यज्ञ होता है वही वीर्यवान् होता है। स्वार्थत्याग ही यज्ञ है॥ ६॥

समर्पण तो सबके लिये करना चाहिये। चाहे वे यज्ञ करनेवाले हों या न हों। मार्ग जाननेके पश्चाद ससी मार्गसे जाना उत्तम है॥ ७॥ मनंसस्पत इमं नी दिवि देवेषुं युज्ञम् । स्वाहां द्वि स्वाहां पृथिव्यां स्वाहान्तरिक्षे स्वाहा वार्ते मां स्वाहा

अर्थ- हे (मनसः-पते) मनके स्वामी! (नः इमं यहं दिवि देवेषु) इमारे इस यज्ञको युलोकमें देवोंके मध्यमें (धां) भारण करत 🖔। (दिवि स्वा-हा) गुलोकमें हमारा समर्पण, (पृथिव्यां स्वाहा) पृथिवीमें हमारा यह समर्पण पहुंचे, और (अन्तरिक्षे स्वाहा) अन्तरिक्षमें तथा (वाते स्वाहा) वायुमें अथवा प्राणमें हमारा समर्पण पहुंचे ॥ ८॥

भाषार्थ — हे मनपर अधिकार रखनेवाले यजमान । जो यज्ञ तुम करो उसे देवें के लिये समर्पित करो, उसका समर्पण प्रच्यी, अन्तरिक्ष और युक्तोकर्में स्थित सबके लिये होवे ॥ ८॥

यह स्क यज्ञका महस्य वर्णन करता है।



[ ९८ ( १०३ ) ] ( ऋषि:- अथर्वा । देवता- इन्द्रः, विश्वे देवाः । )

सं बहिर्क्तं हुविषां घृतेन समिन्द्रेण वस्नेना सं मुरुद्धिः।

सं देवेर्बिश्वदेवेभिरुक्तमिन्द्रं गच्छतु हुविः स्वाहां

11 8 11

अर्थ- ( घृतेन हविषा बहिं: सं अक्तं ) बी और हवन सामग्रीसे बाहुति भरपूर हो, (इन्द्रेण, वसुना, मरुद्धिः सं अक्तं ) इन्द्र, वसु, मरुत् इन देवोंके साथ (विश्वदेवेभिः देवैः सं ) सब अन्य देवोंके साथ भरपूर हो। ( हिविः इन्द्रं गच्छतु ) यह हवन सब देवोंके मुख्य प्रभुको पहुंचे। (स्वा-हा ) यह आत्मसमर्पण ही है।। १॥

इस सुक्तका संबंध पूर्वसूक्तके साथ है। हवनसामग्री, वी आदि पदार्थ पूर्ण रीतिसे यथाविधि यज्ञमें समर्पित किय जावें । यह सब यज्ञ परमेश्वरको समर्पित हो ऐसी बुद्धिसे अर्थात् ईश्वरार्पणबुद्धिसे किया जावे । स्वार्थत्याग-अपनी वस्तुका समर्पण-करनेसे ही बज्ञ सिद्ध होता है।

#### याडा

[ 99 ( 908 ) ]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- वेदी । )

परि स्त्रणीहि परि श्रेहि वेदि मा जामि मौषीरमुया श्रयांनाम् । होतृषदं नं हिर्तं हिर्ण्ययं निष्का एते यर्जमानस्य छोक

11 8 11

अर्थ- ( वेदि परिस्तुणीहि ) वेदिके चारों भोर अच्छी प्रकार आच्छादित कर और ( परि घेहि ) उनको घारण कर । ( असुया रायानां जागि मा मोषीः ) इस यज्ञ भूमिमें सोनेवाली इस हमारी बहिन अर्थात् यजमानकी धर्मपत्नीके साव कपट मत कर । (होत-सदनं हरितं हिरणमयं ) यह हवनकर्ताका घर हरियावलसे युक्त और उत्तमवर्ण युक्त हैं। (यजमानस्य लोके पते निष्काः) यजमानके स्थानपर ये सिक्के, सुनहरी मोहरें, या आभूषण हैं॥ १॥

वेदिके चारों भीर अत्यंत स्वच्छता रखनी चाहिय और सदा वह स्थिर रखनी चाहिये। किसी स्त्रीके साथ कपट या प्रा वर्ताव नहीं करना चाहिये । घरके साथ हरियावल युक्त उद्यान बना हा उसको उत्तम अवस्थामें रखना चाहिय । घरको **उत्तम स्व**च्छ अवस्थामें रखना चाहियें । येही गृहस्थीके भूषण हैं।



## दुष्ट स्वम न आनेके लिखे उपाय

[ १०० (१०५)]

(ऋषिः- यमः। देवता- दुःस्वमनाशनम्।)

पुर्यावेते दुष्वपन्यात्पापात्स्वपन्यादभूत्याः । बह्याहमन्तरं कृष्वे परा स्वमंग्रुखाः श्रुचंः

11 8 11

अर्थ— मैं (पापात् दुष्वप्न्यात् पर्यावर्ते ) पापसे दुष्ट स्वप्नसे पीछे हटता हूं। ( अभूत्याः स्वप्न्यात् ) भव-नितकारक स्वप्नसे पीछे रहता हूं। ( अहं अन्तरं ब्रह्म रूण्वे ) मैं बीचमें ज्ञानको रसता हूं ( स्वप्नमुखाः शुचः परा ) मैं दुःस्वपन भादि शोकजनक बातोंको दूर करता हूं॥ १॥

पापसे दुष्ट स्वम, शारीरिक अवनित, तथा शोकमय स्वभाव बनता है। पाप शारीरिक, इंद्रियविषयक, मानसिक, वाचिक और वांद्रिक मलोंसे होता है अथवा पापसे इनमें मलसंचय होता है। अतः पूर्वोक्त प्रकार इन स्थानोंके मल तूर करने चाहिये, जिससे पाप कम होनेसे दुष्ट स्वप्नोंका आना दूर होगा। शरीरादिकी शुद्धि करनेके उपाय इससे पूर्व कहे गये हैं। अपने और पापके बीचमें (ब्रह्म) अर्थात् ज्ञान किंवा परमेश्वरका भजन रखना चाहिये। इससे निःसंदेह पाप दूर होगा। मनकी शान्ति प्राप्त होकर बुरे स्वम कदापि नहीं आवेंगे।



## हुष्ट एक्क्स न आनेके लिये उपाय

[१०१ (१०६)]

( ऋषि:- यमः । देवता- स्वमनाशनम् । )

यत्स्वमे अन्नेमुश्रामि न प्रातरंधिगुम्यते । सर्वे तद्देस्तु मे शिवं नृहि तहृश्यते दिवा

11 9 11

अर्थ— (यत् स्वमे अन्नं अश्नामि) जो स्वममें मैं अब खाता हूं वह (प्रातः न अधिगम्यते ) संबेरे नहीं प्राप्त होता है। (तत् सर्वे मे शिवं अस्तु ) वह सब मेरे किये ग्रुम होवे। (तत् दिवा नहि दश्यते ) वह दिनके समय नहीं दीखता॥ १॥

स्त्रप्रमें भोजनादि भोग मोगनेका जो दृश्य दीखता है, वह सबेरे उठनेपर या दिनमें नहीं दिखाई देता। अतः वह असत्य है। वह केवल मनको विकृतिके कारण दीखता है। अतः ऐसे स्वप्न न गायें इसलिये उत्तम ज्ञानपूर्वक यतन काना चाहिये। जिसका वर्णन इससे पूर्व किया है।

#### उद्य बनकर रहना

[ (00) 509]

(ऋषः- प्रजापतिः । देवता- मंत्रोक्ता नानादेवताः ।)

न्मस्कत्य द्यावापृथ्विभयामन्तरिक्षाय मृत्यवे । मेक्षाम्यूर्ध्वस्तिष्ठनमा मो हिसिषुरीश्वराः

11 8 11

अर्थ— ( द्यावापृथिवीभ्यां ) गुलोक और पृथ्वीलोकको तथा ( अन्तारिक्षाय मृत्यवे नमस्कृत्य ) अन्तरिक्ष और मृत्युको नमस्कार करके ( ऊर्ध्वः तिग्रन् मेक्षामि=मेषामि= ) जंवा खढा होकर निरीक्षण करता हूं। अतः ( ईश्वराः मा मा हिंसिषुः ) स्वामी – अधिकारी – मेरा नाश न करें ॥ १ ॥

णुलोक, अन्तरिक्षलोक और भूलोक इनमें रहतेवाले साप्त पुरुषोंको और मृत्युको नमस्कार करके अपनी धर्ममर्यादाके समुतार में रहता हूं। उच्च बनकर, उच्च स्थानमें रहता हुआ, उच्च विचार करता हुआ, उच्च लोगोंके साथ संबंध जोडता समुतार में रहता हूं। उच्च बनकर, उच्च स्थानमें रहता हुआ, उच्च विचार करता हूं। अतः इस विश्वके अधिकारी मेरी हिंधा हुआ, आंखें खोळ कर जगत्का निरीक्षण करता हूं। और योग्य आचरण करता हूं। अतः इस विश्वके अधिकारी मेरी हिंधा न करें, मेरा घात न करें।

## उद्वारक क्षत्रिय

[(30) 509]

(ऋषः- ब्रह्मा । देवता- भारमा ।)

को अस्या नौ दुहोऽवद्यवंत्या उन्नेष्यति क्षत्रियो वस्य हुच्छन्। को यज्ञकांमः क उ पूर्तिकामः को देवेषु वनुते द्वीर्घमायुः

11 8 11

भर्थ— (कः= प्रजापितः क्षित्रियः वस्य इच्छन् ) प्रजापालक क्षित्रय प्रजाका धन बढानेकी इच्छा करता हुआ भर्थ— (कः= प्रजापितः क्षित्रयः वस्य इच्छन् ) प्रजापालक क्षित्रय प्रजाका धन बढानेकी इच्छा करता हुआ (अस्याः अवद्यवत्याः द्रुहः नः उन्नेष्याति ) परस्परके द्रोहरूप इस निंदनीय दुर्गितिसे हमें ऊपर उठावे (कः=प्रजापितः (अस्याः अवद्यवत्याः द्रुहः नः उन्नेष्याति ) परस्परके द्रोहरूप इस निंदनीय दुर्गितिसे हमें ऊपर उठावे (कः=प्रजापितः विषेत्र प्रजापालक हमारी पूर्णता करनेवाला है। (देवेषु यक्ककामः) प्रजापालक क्ष्य यक्कका (उक्तः पूर्तिकामः) और वही प्रजापालक हमारी पूर्णता करनेवाला है। (देवेषु कः दीर्घ आयुः वनुते ) देवोंके अंदर प्रजापालक ही दीर्घ आयु देता है॥ १॥

इस स्कतमें उद्धार करनेवाले क्षत्रियके गुणोंका वर्णन किया है, अतः इसका विशेष विचार करना योग्य है-

१ कः श्रियः=(कः=प्रजापितः=प्रजापालकः।श्रित्रयः श्रतात् त्रायते ) दुःखोंसे जो प्रजाननोंका संरक्षण करता है उसको प्रजापालक क्षत्रिय कहते हैं। प्रजारक्षण क्षत्रियका एक मुख्य गुण है। 'कः ' शब्दका अर्थ प्रजापालक है, यही राजा है।

२ वस्य इच्छन्= (वसु इच्छन् )धनकी इच्छा करनेवाला प्रजाजनोंके ऐश्वर्य बढानेकी इच्छा करनेवाला क्षत्रिय हो।

अस्याः अवद्यवत्याः द्रुहः नः उन्नेष्यति — इस निंदनीय आपसी कछह और पारस्परिक द्रोह करनेकी अवस्थासे इम प्रजाजनींका उदार करनेवाला क्षत्रिय हो, क्षत्रियका यही कर्तव्य है कि, वह प्रजाजनोंको ऐसी शिक्षा देवे कि, वे आपस किछह करना छोड देवें, पारस्परिक द्रोह करना छोड देवें।

४ यज्ञकामः क्षत्रिय:= सत्कार-संगति-दानात्मक कर्मका नाम यज्ञ है। संगतिकरण रूप यज्ञ करनेवाला अर्थात् प्रजाजनोंका संगठन करनेवाला क्षत्रिय हो। क्षत्रिय कभी प्रजामें फूट न करे और कभी आपसके द्रोहके भावको न बढावे। ५ पूर्तिकामः श्रित्रयः -- प्रजाजनोंकी सब प्रकार पूर्णता करनेवाला राजा हो । प्रजाजनोंमें जो जो न्यूनता हो उसकी पूर्ण करे, और अपनी प्रजामें कभी अपूर्णता न रहने दे ।

६ दीर्घ आयुः वनुते= प्रजाजनोंको दीर्घ कायु प्राप्त हो, ऐसा प्रबंध करनेवाला राजा हो। राजा राज्यशासनका ऐसा प्रबंध करे कि, जिससे प्रजाकी बायु बढे और कभी न घटे।

### गीको समर्थ बनाना

[ ( 808 ( 808 ) ]

( ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- आत्मा । )

कः पृश्नि घेतुं वर्रुणेन दुत्तामर्थर्वणे सुदुर्घा नित्यंवत्साम् । बृह्दपतिना सुरूपं जिषाणो यथावृशं तुन्त्राः कल्पयाति

11 8 11

भर्थ— (वरुणेन अथर्वण दत्तां ) वरुणके द्वारा अथर्वा अर्थात् निश्चल योगीको दी हुई (सुदुघां नित्यवत्सां पृक्तिं घेतुं ) सुखसे दुहनेयोग्य वत्सके साथ रहनेवाली विविध रंगवाली गौको, (वृहस्पातिना सख्यं जुषाणः ) ज्ञानीके साथ मित्रता करता हुआ (यथावदां तन्यः कः=प्रजापितः कल्पयाति ) इच्छाके अनुसार शरीरके विषयमें प्रजाका पालन करनेवाला ही समर्थ करता है ॥ १ ॥

यह स्क अभीतक स्पष्ट नहीं हुआ। पर गौका सामध्ये बढानेका विषय इसमें है। गायकी दूध देनेकी शक्ति तथा भन्य शक्ति बढानेका उपदेश इसमें है। प्रजाका पालक ज्ञानीके साथ मंत्रणा करता हुआ गायको समर्थ करता है। यह भाशय यहाँ दीखता है। परंतु सब मंत्र ठीक प्रकार समझमें नहीं आता है।



### हिंह्य बनन

[१०५ (११०)]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- मन्त्रोक्ता । )

अपुक्रामुन्पौरंषेयाद्वृणानो दैव्यं वर्चः । प्रणीतीर्भ्यावंतिस्व विश्वेभिः सर्विभिः सुद्द

11 8 11

अर्थ — ( गौरुषेयात् अपकामन् ) सामान्य मनुष्योंके करनेयोग्य कर्मोंसे हट कर ( दैठयं वचः नृणानः ) दिन्य वचनेंको स्वीकार कर, ( विश्वेभिः सखिभिः सह ) अपने सब मित्रोंके साथ ( प्र-नीतीः अभ्यावर्तस्व ) उत्कृष्ट नीतिनियमोंके अनुकृष्ठ आचरण कर ॥ ॥ ॥

सामान्य हीन भशिक्षित असम्य मनुष्य जैसा हीन व्यवहार करते हैं, उसको छोडना चाहिये। दिन्य उपदेशवचनोंको-नेदवचनोंको-स्वीकार करना चाहिये। भीर अपने सब इष्टमित्रोंके साथ उस उपदेशके श्रेष्ठ भादेशोंके अनुसार अपना भाचरण करना चाहिये। उस्रतिका यही मार्ग है। स्का १०८ (११३)

### अस्तरका मामि

[१०६ (११४)]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- जातवेदा वरुणश्च ।)

यदस्मृति चकुम कि चिंद्य उपारिम चरंणे जातवेदः । ततः पाहि त्वं नः प्रचेतः शुभे सर्विभ्यो अमृत्त्वमंस्तु नः

11 8 11

अर्थ- हे (जातवेदः अग्ने ) ज्ञातवेद प्रकाश देव ! (यत् चरणे किंचित् अस्मृति चक्रम ) जो भाषारमें किंचित् विना समरणके हम करें और उसमें (उपारिम) कुछ अशुद्धि करें। हे (प्रचेतः) उत्कृष्ट वित्तवाढे देव ! (त्वं नः ततः पाहि ) तु हमें उससे बचा और (नः सिखिभ्यः ) हमारे मित्रोंको (शुमे अमृतत्वं अस्तु ) शुभ मार्गमें ममरपन प्राप्त हो ॥ १ ॥

यह उत्तम प्रार्थना है। 'हे प्रभी ! हम जो आचरण करते हैं, उसमें यदि कुछ इमारे नासमझीके कारण कुछ मञ्जूखि हो जावे, तो उस अपराधकी क्षमा हो और हमें ग्रुभ मार्गसे अमृतस्वकी प्राप्ति हो। 'यह उत्तम प्रार्थना है और हरएक

मनुष्यको प्रतिदिन करनी चाहिए।

### अस्तत्वकी प्राप्ति

[ १०७ (११२)]

(ऋषि:- भृगु:। देवता- सूर्यः भाषः च।)

अवं दिवस्तारयन्ति सप्त सर्वस्य रक्मयः। आपं समुद्रिया धारास्तास्ते श्रत्यमंसिस्नसन्

11 8 11

अर्थ— (सूर्यस्य सात रइमयः) सूर्यकी सात किरणें (समुद्रियाः आपः धाराः) समुद्रकी जलधारामोंको (दिवः अव तारयन्ति) गुलोकसे नीचे लाती हैं। (ताः ते शर्व्य असिस्नसन्) वे जलभाराएं तेरे शस्यको हटा देती हैं॥ १॥

सूर्य अपनी किरणोंसे पृथ्वीके ऊपरके जलकी बाष्प बनाकर ऊपर ले जाता है और उसके मेघ बनाता है। पश्चात् उसीकी किरणोंसे उन मेघोंसे बृष्टि दोती है और भूमिपर जलप्रवाह बहने लगते हैं। यह जलचक इस प्रकार चळता अवता है।

## दुष्टोंका संहार

[ १०८ (११३)]

(ऋषि:- भृगुः । देवता- अग्निः । )

यो नस्तायदिष्यंति यो न आविः स्वो विद्वानरणो वा नो अमे । प्रतीच्येत्वरंणी दुत्वती तान्मैषांमग्ने वास्तुं भूनमी अपत्यम्

11 8 11

अर्थ — र अप्रे! (यः नः तायत् दिन्सति ) जो इमें छिपकर सताता है तथा (यः नः आविः) जो हमें प्रकट रूपसे दुःख देता है। वह चाहे (नः स्वः विद्वान् अरणः) हमारा अपना संबंधी विद्वान् किंवा परकीय भी क्यों न हो (तान् दत्वती अरणी प्रतीची एतु ) उनपर दांतवाली सोटी उलटी चले। हे (असे ) असे ! ( एषां वास्तु मा भूत् ) इनका कोई घर न हो और (मा अपत्यं उ) न इनकी कोई सन्तान हो॥ १॥

### यो नः सुप्ताञ्जाप्रतो वाभिदासात्तिष्ठतो वा चरतो जातवेदः । वैश्वानरेण सुयुजां सुजोषास्तान्प्रतीचो निद्देह जातवेदः

11 7 11

अर्थ— हे (जातवेदः) जातवेदः अग्ने! (यः नः सुप्तान् जाय्रतः वा अभिदासात्) जो हमें सोते हुए ण जागते हुए नष्ट करे, (यः तिष्ठतः वा चरतः) जो ठहरे हुए या चलते हुएका नाश करे। हे (जातवेदः) अग्ने! (वैश्वानरेण संयुजा संजोषाः) विश्वके नेताके साथ मिलकर (तान् प्रतीचः निः दह) उन प्रतिकृत चलनेवालोंको भस्म कर ॥ २ ॥

जो छिपकर हमारा नाश करे, या प्रकट रूपसे हमें सतावे। वह हमारा संवंधी हो, मित्र हो, स्वकीय हो या परकीय हो, उस सतानेवालेका नाश किया जावे।

सोते, जागते, खंडे हुए या चलते हुए किसी अवस्यामें इस हों, जो हमारा घात करता है, उसका भी नाश

अपने सतानेवालं शत्रुकी उपेक्षा न की जावे, यह इस सूक्तका तात्पर्य है।

# राष्ट्रका कोकण करनेवाले

[ १०९ (११४)]

( ऋषि:- बादरायणि । देवता- अग्नि । )

इदमुग्रायं बुभ्रवे नमो यो अक्षेषुं तन्वशी।

घृतेन कर्लि शिक्षामि स नो मृडातीहर्शे

घृतमंप्सराभ्यो वह त्वमंग्ने पांसनक्षेभ्यः सिकंता अपश्चे।

यथाभागं हव्यदाति जुषाणा मदन्ति देवा उभयानि ह्व्या

11 9 11

11 3 11

अर्थ — (बस्रवे उन्नाय इदं नमः) भरणपोषण करनेवाले उन्न वीरके लिये यह नमस्कार है। (वः अक्षेषु तन्वर्शा) जो इंदियों के विषयमें अपने शरीरको वशमें रखनेवाला है, (सः नः इंटरो मुखाति) वह हमें ऐसी अवस्थामें भी सुख देता है। अतः मैं (घृतेन कार्लि शिक्षामि) स्नेहसे कलहको – इल्ह करनेवालोंको – शिक्षित करता हूं॥ १॥

है (अग्ने) अग्ने! (त्वं अप्-सराभ्यः घृतं वह ) त् जलमें संचार करनेवालोंके लिये वी ले जा। (अक्षेभ्यः पांस्त् सिकताः अपः च ) आंखोंके लिये धूली, बालले छाना जल प्राप्त कर। (यथा भागं हव्यदाति जुषाणाः देवाः) वथायोग्य प्रमाणसे हव्यभागका सेवन करनेवाले देव (उभयानि हव्या मदन्ति ) दोनों प्रकारके हव्य पदार्थ प्राप्त करके आनंदित होते हैं॥ २॥

भावार्थ— जो राष्ट्रका भरण और पोषण करनेवाळे हैं उनको में प्रणाम करता हूं। वे इंद्रियों और शरीरको अपने स्वाधीन करनेवाळे हैं। वे ही सब प्रजाओंको सदा सुख देते हैं। इमारे अंदर जो आपसमें कछह हो उसको मैं स्नेहसे शाम्स करता हूं॥ १॥

जहमें संचार करनेवाहोंको थी दो । आंखोंके छिये रेतसे छाना जङ छो । देवताओंको यथायोग्य इवन समर्पण कर, जिससे साम आमंदित हों ॥ २॥

| अप्सरसंः सधुमादं मदन्ति हिवधानं मन्त्रा स्ये च ।           |         |
|------------------------------------------------------------|---------|
| ता में हस्ती सं संजन्त घृतेन सुपत्न में कित्वं रेन्धयन्त   | ॥३॥     |
| आदिनुवं प्रतिद्वि घृतेनास्मा अभि क्षर ।                    |         |
| वृक्षमिवाधन्यां जिहु यो अस्मान्त्रंतिदीव्यंति              | 11811   |
| यो नौ द्युवे धर्नामदं चुकार यो अक्षाणां ग्लहनं सेषणं च।    |         |
| स नी देवो हविरिदं जुंषाणी गंन्ध्वीं सं सधमादं मदेम         | 11411   |
| संवेसव इति वो नामधेयंमुग्रंपुक्या राष्ट्रभृतो ह्यं १क्षाः। |         |
| तेम्यों व इन्देवो हिविषां विधेम वयं स्थाम पत्यो रयीणाम्    | 11 4 11 |
| देवान्यनां थितो हुवे ब्रह्मचर्य यदूं ष्मि ।                |         |
| अक्षान्यद्वभूनालमे ते नी मृडन्त्वीहर्शे                    | 11 9 11 |

अर्थ — (सूर्य च हाविर्धानं अन्तरा ) सूर्य और हविष्पात्रके मध्य स्थानमें जो (सध-मादं ) एक साथ रहनेका स्थान है उसमें (अप्सरसः मदन्ति ) अप्सराएं आनंदित होती हैं। (ताः मे हस्तौ ) वे मेरे हाथोंको (धृतने संस्वजन्तु ) घीसे युक्त करें। और (मे कितवं सपत्नं रन्धयन्तु ) मेरे जुआरी शत्रुका नाश करें। ३ ।

(प्रतिद्क्षि आ-दिनवं) प्रतिपक्षीके साथ में विजयेच्छासे छडता हूं। ( घृतेन अस्मान् अभिक्षर ) घीसे हमें सुक्त कर। (यः अस्मान् प्रतिद्विच्यति ) जो हमारे साथ प्रतिपक्षी होकर व्यवहार करता है, उसको (अशन्या वृशं

इव जाहि ) विजलीसे बुक्ष नाश होता है, वैसे नष्ट कर ॥ ४ ॥

(यः नः द्युवे इदं धनं चकार) जो इमें क्रीडादि ज्यवहारकं लिये यह धन देवा है, (यः अक्षाणां ग्रहणं रोषणं च ) जो मक्षांका ग्रहण तथा विशेषीकरण करता है (सः देवः इदं नः हिवः जुषाणः ) वह देव इस हमारे हिवका

सेवन करे और इम ( गन्धवेंभिः सधमादं मदेम ) गन्धवेंकि साथ एक स्थानमें आनंद करें ॥ ५ ॥
(सं-वसवः इति वः नामधेयं ) 'सम्यक् रीतिसे वसानेवाले ' इस अर्थमें आपका नाम है। आप (उग्नं-पर्याः ) उप्र दृष्टिवाले (राष्ट्र-भृतः ) राष्ट्रका भरण पोषण करनेवाले और (अक्षाः ) राष्ट्रके मानो आंख ही हैं।
है (इन्द्वः ) ऐश्वर्यवानो ! (तेभ्यः वः हविषा विधेम ) उन तुमको हम हवि समर्पण करते हैं। (वयं रयीणां पत्यः स्याम ) हम धनके स्वामी बनें ॥ ६ ॥

(यत् नाथितः देवान् हुवे) जो भाशीर्वाद प्राप्त करनेवाला में देवों हे लिये हवन करता हूं तथा (यत् ब्रह्मचर्य ऊषिम) जो हमने ब्रह्मचर्यव्रतका पालन किया है। (यत् बश्चन् अश्चान् आलभे) जो भरण करनेवाले अश्चोंको स्वीकार

करता हूं, (ते नः ईंडरो मृडन्तु ) वे हमें ऐसी अवस्थामें सुखी करें ॥ ७ ॥

भावार्थ- सूर्य और हविष्य पात्रके मध्यमें जो स्थान है, उसमें सबका रहनेका स्थान है। इस स्थानमें मुझे घी प्राप्त हो और जुआरीका नाश हो ॥ ३ ॥

प्रतिपक्षीपर मुझे विजय प्राप्त हो । इमें वी बहुत प्राप्त हो । जो इमारा प्रतिपक्षी हो उसका नाश हो ॥ ४ ॥

जो हमें ज्यवहार करनेके छिये धन देते हैं, उनके साथ हम भानंदर्श्वक रहें ॥ ५ ॥

राष्ट्रका भरण पीषण करनेवाले बीर बड़े उम्र स्वरूपके होते हैं। उनके कारण सब राष्ट्रके लोग अपने राष्ट्रमें सुखसे वसते हैं। उनको हम प्रजाजन करभार देते हैं और उनके प्रबंधसे हम धनके स्वामी बनें॥ ६॥

मैं हवन करके देवोंका आशीर्वाद प्राप्त करता हूं। उसी कारण ब्रह्मचर्यव्रतका मैं पालन करता हूं। जो राष्ट्रका भरण पोषण करनेवाले हैं उनके प्रयत्नसे हम सबको सुख प्राप्त होता है॥ ७॥

### राष्ट्रका पोषण करनेवाले

यह सूक्त बडा दुबींघ है और कई मंत्रभागोंका भाव कुछ भी ध्यानमें नहीं काता है। अतः इसकी अधिक खोज होना अत्यंत आवश्यक है। बडा प्रयत्न करनेपर भी इस समय इसकी संगति नहीं लग सकी। तथापि इस सूक्तपर जो विचार सूझे हैं, वे नीचे दिये हैं; जो खोज करनेवालोंके कुछ सहायक बनेंगे—

#### राष्ट्रभृत

इसमें 'राष्ट्र-भृत् ' किंवा राष्ट्रीय म्वयंसेवक, राष्ट्र-भृत् , राष्ट्रका भरण पोषण करनेवालोंका वर्णन है। राष्ट्रका (भृत् ) भरण पोषण करनेवाले 'राष्ट्रभृत् ' कहलाते हैं। इनका नाम ' संवस्तवः ' (सं-वसु ) है। उत्तम रीतिसे दूसरोंका निवास होनेके लिये जो प्रयत्न करते हैं उनका यह नाम है। ये (उग्रं-पश्याः) उग्र रूपवाले होते हैं, जिनका स्वरूप उग्र अर्थात् वीरतायुक्त होता है। इनको (अश्नाः) अक्ष भी कहते हैं अर्थात् ये राष्ट्रके आंख होते हैं। इनके आंखसे मानो राष्ट्र देखता है। 'अक्ष्म ' का दूसरा अर्थ गाडीके दोनों चक्रोंके मध्यमें रहनेवाली डंडी भी होता है। मानो ये राष्ट्रभृत्य राष्ट्र चक्रका मध्यदण्ड ही है, इन्हींके उपर राष्ट्रका चक्र घूमता है। 'अक्ष्म ' शब्दके अन्य अर्थ 'आत्मा, ज्ञान, नियम, आधारसूत्र ' हैं। पाठक विचार करेंगे तो उनको निश्चय होगा, कि ये अर्थ भी इनके विषयमें सार्थ हो सकते हैं। (मं० ६)

इनको लोग (तेभ्यः हिचेषा विधेम) असादि दें, उनको राज्यव्यवस्थाके लिये करभार दें और उनके इंतजाममें रहकर (रयीणां पत्यः स्याम) हम सब प्रजाजन धन-धान्यके स्वामी होंगे। प्रजा राजप्रबंधके लिये कर देवे और राष्ट्रसेवक राष्ट्रका ऐसा उत्तम इंतजाम करें कि जिस प्रबंधमें रहकर राष्ट्रके लोग धनधान्यसंपन्न हों। (गं०॥)

ये ( उन्नाय ) उम्र वीर राष्ट्रका ( बस्नु ) भरण-पोषण करनेवाले हैं किंवा ये भूरे रंगवाले या गन्नमी रंगवाले हैं। इनको ( इदं नमः ) यह नमस्कार हम करते हैं क्योंकि इनके कारण हमें ( सः नः इंहरो मृडाति ) ऐसी बिकट अवस्थामें भी सुख होता है। ( यः अक्षेषु तनूवशी ) जो इन राष्ट्रके आधारमृत वीरोंमें अपने शरीरको स्वाधीन करनेवाला है वही विशेष प्रभावशाली है और वही सबसे अधिक योग्य है। ( मं० १ )

#### आपनी झगडे दूर करनेका उपाय

आपसके झगडोंका नाम 'किल 'है। यह किल सर्वथा नाश करनेवाला है। आपसके कछहोंसे एकका दूसरेके साथ संघर्षण होता है, इस घर्षणसे जो अग्नि उत्पन्न होती है वह दोनोंको जलाती है। इन दोनोंक मध्यमें कुछ तेल या बी डाल-नेसे संघर्षण कम होता है। यंत्रमें दो चक्रोंका जहां संघर्षण होता है वहां वे दोनों तपते हैं, वहां तेल छोड़ते हैं तो उनका संघर्षण कम होता है और वे तपते नहीं। कलिको दूर कर-नेका भी यही उपाप है। ( छूतेन कार्लि शिक्षामि ) घीसे आपसी कलह दूर करनेकी शिक्षा मिलती है। यंत्रचक्रोंका संघर्षण जैसा बीसे कम होता है, उसी प्रकार दो मनुष्यों या दो समाजोंका झगड़ा भी पारस्परिक स्नेहके वर्तावसे कम हो सकता है। अतः स्नेह (तेल या घी) संघर्षण कम करने-वाला है। यह स्नेह बढ़ानेसे आपसका झगड़ा दूर होता है।

भापसका झगडा दूर करनेका यह भद्वितीय उपाय है। इससे जैसा वैयक्तिक लाभ हो सकता है, उसी प्रकार सामा-जिक भौर राष्ट्रीय शान्तिका भी लाभ हो सकता है।

द्वितीय मंत्र समझमें आना कठीण है (मं०२)। 'अप्स-रस्' शब्दका एक अर्थ प्रसिद्ध है। उससे भिन्न दूसरा अर्थ (अप्-सरः) जलमें संचार करनेवाले, किंवा 'अपस्' नाम 'कमें 'का है। कमें के साथ जो संचार करते हैं वे 'अप्स-रस्' कहे जांयगे। ये कमेंचारी (सध-मादं मदन्ति) एक स्थानपर रहना पसंद करते हैं। कमेंचारियों के लिये एक स्थानपर रहना पसंद करते हैं। कमेंचारियों के लिये एक सुयोग्य स्थान हो। ऐसा स्थान होनेसे उनको आनंद हो सकता है। इन सबको घी विपुल मिलना चाहिये और उसी प्रमाणसे अन्य खानपानके पदार्थ भी मिलने चाहिये। अर्थात् कमेंचारियों की अवस्था उत्तम रहनी चाहिये। सबको कार्य प्राप्त हो और सबको खानपान भी विपुल मिले।

(मे सपत्नं कितवं रन्धयन्तु) मेरा प्रतिपक्षी जुआरी नाशको प्राप्त हो। मेरा शत्रु भी नाशको प्राप्त हो और जुआरी भी न रहे। आपसकी शत्रुता जैसी बुरी है असी प्रकार जुआ खेळना भी बहुत बुरा है। (मं० ३)

(प्रतिद्विने आदिनवं) प्रतिपक्षी होकर युद्ध करनेकों कोई खडा हो, तो उसके साथ युद्ध करनेकी तैयारी में रखता हूं; ऐसा हरएक मनुष्य कहे। ऐसी तैयारी हरएक मनुष्य बख्वान बने जिससे उनको शत्रुसे डरनेका कोई कारणन रहे। (यः प्रतिदीव्यति जहि) जो विरुद्ध पक्षी होकर युद्ध करनेको आवे उसका नाश कर। यह सर्वसामान्य आझा है। शत्रुको दूर करनेकी तैयारी हरएकको करना ही चाहिये। (मं. ■)

(यः नः द्वावे धनं चकार ) जो हमें कीशादिष्यव-हारके लिये धन देता है उसको इस भी कुछ प्रत्युपकारके रूपमें दे दें। इस मंत्रभागमें जो ' द्युवे, दीवने ' भादि शब्द हैं, उनमें 'दिख' भातु है इस घातुके अर्थ 'क्रीडा, विजि-गीपा, व्यवहार, शुति, स्तुति, मोद, मद, स्वप्न, कान्ति, गति, प्रकाश, दान 'इत्यादि हैं। प्रायः लोग पहिला 'क्रीडा' अर्थ केते हैं भीर ऐसे शब्दोंका अर्थ ' जुआ ' करते हैं। ये कोग 'विजिगीषा व्यवहार' भादि भर्थ देखते नहीं । यदि इन अर्थोंका इस मंत्रमें स्वीकार किया जाय, तो संगति कगनेमें बढ़ी सहायता होगी। इसमें जैसा कीडा अर्थ है उसी प्रकार जन्म विजयेच्छा न्यवहार आदि भी अर्थ हैं। ये अर्थ

लेनेसे 'यः नः द्युवे धनं चकार ' इस मंत्रभागका मर्थ ' जो हमारे विजयके कार्यके छिये हमें धन देता है, जो हमारे विविध व्यवहार करनेके छिये धन देता है ' इत्यादि अर्थ हो सकते हैं और ये अर्थ बहत बोधप्रद हैं ! जो व्यवहारके लिये हमें धन दे उसको प्रत्युपकार के लिये हम भी लाभका कुछ भाग दें। (मं, ५)

हम ( ब्रह्मचर्य अधिम ) ब्रह्मचर्यका पालन करें, वीर्यका नाश न करें और बंडे लोगोंसे (नाथितः) माशीर्वाद प्राप्त करें जिससे हमारा कल्याण होगा। (मं. ६)

यह सुक्त बढ़ा कठिन है, तथापि ये कुछ सूचक विचार है कि जिससे इस सुक्तकी खोज हो सकेगी।

### शक्का नाश

[११० (११५)] (ऋषि:- भृगु:। देवता- इन्द्राग्नी।)

अम इन्द्रंश्व द्राञ्चवे हतो वृत्राण्यंप्रति । उभा हि वृत्रहन्तंमा 11 8 11 याम्यामज्यन्तस्वं १ रप्रं एव यावांतस्थतु र्भ्वंनानि विश्वां। प्रचेष्णी वृष्णा वर्जबाह् अभिमिन्द्रं वृत्रहणा हुवेऽहम् 11 7 11 उप त्वा देवो अंग्रभीचमसेन बृहस्पतिः। इन्द्रं गीमिन् आ विंश यर्जमानाय सुन्वते 11 3 11

अर्थ- हे अमे ! तू और (इन्द्र: च) इन्द्र मिलकर (दाशुषे) दान देनेवालेके लिये ( बृत्राणि अप्राति हतः ) शत्रुओंको विना भूले मारो । क्योंकि (उमा ) तुम दोनों (हि वृत्रहन्तमा ) शत्रुका नाश करनेवाले हैं ॥ १॥

( याभ्यां अप्रे एव स्वः अजयन् ) जिन दोनोंकी सहायतासे पहिले ही स्वर्गलोकको जीत लिया था। (यौ विश्वा भुवनानि आतस्थतुः) जो जो दोनों संपूर्ण भुवनोंमें व्यापते हैं। (प्र-चर्षणी। मनुष्य श्रेष्ठ, (वृषणा) बलवान्, ( बुत्र-हणी वज्रवाह ) शत्रुका वध करनेवाले शस्त्रधारी ( अग्नि इन्द्रं अहं हुवे ) अग्नि और इन्द्रको में बुलाता हूं ॥ २ ॥

हे इन्द्र! (बृहस्पतिः देवः त्वा चमसेन उप अग्रभीत्) ज्ञानपति देव तुझे चमससे प्रदान करता है। (सुन्यते थजमानाय ) सोमयाजी यजमानके कारण (नः गीभिः आविशा) हमारे किये हुए स्तुतिके साथ यहां प्रवेश कर ॥ ३॥

# सन्तानका सुख

[१११ (११६)] (ऋषः- ब्रह्मा। देवता- बृषभः।)

इन्द्रंस कुक्षिरंसि सोमुघानं आत्मा देवानांमुत मानुंवाणाम् । इह प्रजा जनय यास्तं आसु या अन्यत्रेह तास्ते रमन्ताम्

11 8 11

अर्थ- त (इन्द्रस्य कुक्षिः असि) इन्द्रका पेट है, त (सोम-धानः) सोमका धारक है। त (देशानां मानु-षाणां आतमा ) देवों भीर मनुष्योंका भारमा है। (इह प्रजाः जनय ) यहां संतान उत्पन्न कर। (याः ते आसु ) जो तेरी प्रजाएं इन मूमियोंमें निवास करती हैं, (याः अन्यञ ) और जो दूसरे स्थानमें निवास करती हैं। (ते ताः रमन्तां) वे तेश प्रजाएं सखसे रहें ॥ १ ॥

मनुष्य इन्द्र अर्थात् इंदियोंको शक्ति देनेवाले आत्माका भोग-संग्रह करनेका मानो पेट ही है, इस पेटमें सोमाहि वनस्पतिका रंग्रह किया जावे, अर्थात् शाकाहार किया जावे। मांसाहार सर्वथा निधिन्द है। ऐसा परिशुद्ध मनुष्य इस संसारमें उत्तम संतान उत्पन्न करे, प्रजा अपने देशमें रहे या परदेशमें रहे, वह कहां भी रहे। जहां रहे वहां आनंदसे रहे। सुख और ऐश्वर्य भोगे। सुखपूर्वक रहे।

# पापसे छुटकारा

[ ११२ ( ११७ ) ]

(ऋषि:- वरुणः । देवता- भापः, वरुणश्च ।)

श्चम्मेनी द्याविष्टिशिशी अन्तिसुम्ने महित्रते । आर्थः सुप्त सुंसुबुर्देवीस्ता नी सुञ्चन्त्वंहंसः मुञ्चन्तुं मा शप्थ्याद्देवशे वरुण्या∫दुत । अथो यमस्य पद्धीशादिश्वंस्मादेविकल्बिषात्

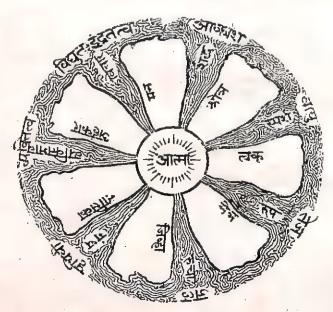
11 8 11

11211

अर्थ— (द्यावा-पृथिवी शुम्भनी) बुलोक और पृथ्वीलोक ये (महिव्रते अन्ति-सुम्ने) बढा कार्य करनेवाले, कौर समीपसे सुल देनेवाले हैं। (सप्त देवीः आपः) सात दिव्य निद्यां यहां (सुखुवुः) बहती हैं। (ताः नः अंहसः सुश्चन्तु) वह हमें पापसे बचावें॥॥॥

(मा रापथ्यात्) मुझे शाएसे (अथो उत वरुण्यात्) और वरुण देवके क्रोधसे (मुञ्चन्तु) बचार्वे। (अथो यमस्य पड्वीशात्) और यमके बंधन तथा (विश्वस्मात् देव-किल्बियात्) सब देवोंके प्रति किये दोषसे मुक्त करें।। र ॥

ये दुकोक और पृथ्वीकोक बढे सुखदायक हैं। यहां बहनेवाठीं सात निद्यां हमें पापसे और सब प्रकारके वाधिक, शारीरिक दोषोंसे बचावें। आध्यात्मिक पक्षमें सात प्रवाह, पंच झानेन्दियां और मन बुद्धि ये हैं। भात्मासे ये सात निद्यां इस प्रकार बहती हैं—



ये सात प्रवाह हमें सब पापोंसे बचावें और पापसुक्त करें । निःसन्देह ये नदियां पापसे बचानेवालीं हैं ।

## तृष्णाका विष

[ ( 2 9 8 9 9 ) ]

(ऋषिः- भागवः । देवता- तृष्टिका ।)

तृष्टिके तृष्टंबन्दन उद्भं छिन्धि तृष्टिके । यथां कृतिहिष्टासी ऽमुन्में शेष्यावंते ॥ १ ॥ तृष्टासि तृष्टिका विषा विषात्वयासि । परिवृक्ता यथासंस्यृष्भस्यं वृश्वेवं ॥ २ ॥

अर्थ—हे (तृष्टिके तृष्टिके ) हीन तृष्णा ! हे (तृष्ट्वन्द्ने ) लोभमयी ! (अमूं उत् छिन्धि) इसको काटो । (यथा अमुष्में रोप्यावते ) जिससे इम बलशाली पुरुषका (कृत-द्विष्टा असः ) देष करनेवाली तू होती है ॥ ॥ ॥ (तृष्टा तृष्टिका असि ) तू तृष्णा, लोभमयी है । (विषा विषातकी असि ) तू विषेली और विषमयी हो । (यथा परिवृक्ता असि ) जिससे तू घरने योग्य है (इव ऋष्मस्य वशा ) बैलके लिये जैसी गाय होती है ॥ २॥

तृष्णा कोभवृत्ति वदी विषमयी मनोवृत्ति है। वह सबको काटती है। यह सब बलवानोंका द्वेष करती है। यह एक प्रकारकी विषमयी मनोवृत्ति है, भतः इसको घेरकर दबावमें रखना योग्य है। यह वृत्ति कभी मनुष्य पर सवार न हो, परंतु मनुष्यके भाषीनमें रहे।

### दुष्टोंका नाश

[ \$ \$ 8 ( \$ \$ 6 ) ]

(ऋषि:- भागीवः । देवता- अभीषोमी । ) आ ते ददे वक्षणीम्य आ तेऽहं हृदंगाहदे ।

आ ते मुर्खस्य संकाशात्मक ते वर्च आ दंदे प्रतो येन्तु व्याध्यः प्रानुध्याः प्रो अर्धतस्यः । अप्री रक्षस्विनीहेन्तु सोमी हन्तु दुरस्यतीः

11 9 11

11211

अर्थ— (ते वक्षणाभ्यः वर्ष आद्दे ) तेरी छातीसे में बल प्राप्त करता हूं। ( अहं हृद्यात् आद्दे ) में तेरे हृद्यसे बल केता हूं। (ते मुखस्य सङ्काशात् ) तेरे मुखके पाससे (ते सर्वे वर्षः आद्दे ) तेरा सब तेज में प्राप्त करता हूं॥ १॥

(इतः क्याध्यः प्रयन्तु) यहांसे व्याधियां दूर हो जायँ। (अनुध्याः प्र) दुःख दूर हों, (अशस्तयः प्र उ) अभितयाँ भी दूर हों। (अग्निः रक्षस्विनीः हन्तु) अग्नि राक्षसिनीयोंका वध करे। (सोमः दुरस्यतीः हन्तु) और सोम दुराचारिणीयोंका नाश करे॥ २॥

अपने छाती, हृदय, मुख आदि सब अवयवोंका बल बढाना चाहिये। और व्याधियां, आपत्तियां, पीढाएं और अकी-तियां दर करना चाहिये, तथा दुराधारिणी खियोंको भी दूर करना चाहिये।



## पापी सक्षणोंको हर करना

[ ११५ ( १२० ) ]

(ऋषि:- अधर्वाक्रिराः । देवता- सविवा, जासवेदाः ।)

प्र पंतेतः पांपि लिक्ष्म नश्येतः प्रामृतः पत ।

अयुरमयेनाङ्केनं दिष्ते त्वा संजामिस ॥ १॥

या मां लक्ष्मीः पंतयाल्ररजेष्टामिचस्कन्द वन्देनेव वृक्षम् ।

अन्यत्रास्मत्संवित्समामितो धा दिरंण्यद्दस्तो वसं नो रराणः ॥ २॥

एकंश्वतं लक्ष्म्योष्ट्रे मत्येस्य साकं तुन्वा जनुषोऽधि जाताः ।

तासां पापिष्ठा निरितः प्र हिण्मः शिवा असम्यं जातवेदो नि यंच्छ ॥ ३॥

एता एना व्याकंरं खिले गा विष्ठिता इव ।

रमेन्तां पुण्यां लक्ष्मीर्याः पापीस्ता अनीनश्चम् ॥ ४॥

अर्थ है (पापि लिक्ष्म) पापमय लक्ष्मी! (इतः प्र पत ) यहांसे दूर जा। (इतः नक्ष्य) बहांसे बढ़ी जा (असुतः प्रपत ) वहांसे भी हट जा। (अयस्मयेन अंकेन) लोहेके कीलसे (त्वा द्विषते आ सजामिस) दुसे हेवीके किये रसते हैं॥ १॥

(या पतयालुः अजुष्टा लक्ष्मीः) जो गिरानेवाकी सेवन करने अयोग्य कक्ष्मी (मा अभिवस्कार ) मेरे उपर आगई है, (वन्द्ना वृक्षं इव ) जैसी वेल वृक्षपर चढती है। हे (सचितः ) सविता देव! (तां इतः अन्य- व अस्मत् धाः) उसको यहांसे हमसे दूसरे स्थानपर रख। (हिर्ण्यहस्तः नः वसु रराणः) सुवर्णके आमूषण धारण करनेवाका त् हमें धन दे॥ २॥

( मर्त्यस्य तन्वा साकं ) मनुष्यके शरीरके साथ ( जनुषः अधि ) जन्मते ही ( एकशतं छक्ष्म्यः जाताः ) एकसौ एक छिक्ष्मयां उत्पन्न हो गई हैं। तासां पापिष्ठाः इतः निः प्रहिण्मः ) उनमें पापी छक्ष्मीको यहांसे ॥। दूर करते हैं। हे ( जातवेदः ) शानी देव ! ( शिवाः अस्मभ्यं नि यच्छ ) और जो कल्याणमय छक्ष्मी हैं वे हमें प्रदान कर ॥ ॥ ॥

(खिले विष्ठिताः गाः इव ) चराज भूमिपर बैठी गौवोंके समान ( एताः एताः वि-आकरं ) इन इन वृत्तियोंको माणा अखग करता हूं। ( याः पुण्याः लक्ष्मीः रमन्तां ) जो पुण्यकारक लक्ष्मियां हैं, वे यहां सानन्दसे रहें। ( याः पापीः ताः अनीनशं ) और जो पापी वृत्तियां हैं उनका नाश करता हूं॥ ४॥

भावार्थ — जिस प्रकारके ऐश्वर्यसे पाप दोता है, उस प्रकारका ऐश्वर्य मेरे पास न रहे। वह तो बहुत बुरा है, जतः वह हमारे शत्रुके पास जाकर स्थिर होवे ॥ ॥

जो गिरानेवाला ऐश्वर्थ मेरे पास आगया है वर मुझसे दूर होवे और इमें ग्रुम ऐश्वर्थ प्राप्त होवे ॥ २ ॥

मनुष्यको जन्मके साथ एकसौ एक शक्तियां प्राप्त होती हैं, उनमें कई पाणाण हैं और कई पुण्ययुक्त हैं। पापी हमसे दूर हों और शुभ हमारे पास आजायं॥ ३॥

मैं इनको पृथक करता हूं। जो पुण्यकारक हैं वे मेरे पास रहें और जो पापी हो वह मुझसे दूर हो जांच ॥ ४ ॥

मनुष्य उत्पन्न होते ही उसके शरीरमें सेंकडों शक्तियां स्वभावतः रहती हैं। उनमें कुछ बुरी हैं और कुछ अच्छी होती हैं। मच्छी शक्तियां अथवा वृत्तियां जो हों उनको अपने अन्दर रखना और बढाना चाहिये, तथा जो बुरी वृत्तियां हों उनको दुर करना चाहिये। ( मं. ३ )

चराऊ भूमीमें अनेक गौवें बैठती हैं, उनमें कई श्वेत रंगकी हैं और कई काले रंगकी हैं, यह जैसा पहचाना जाता है, उसी प्रकार अपनी शक्तियां और वृत्तियां पहचानना चाहिये । और ग्रुभवृत्तियोंको वृद्धि और अग्रुभ हीन हानिकारक वृत्ति-

बोंका नाश करना चाहिये। (मं. ४)

' लक्ष्मी ' का अर्थ है ' चिन्द '। अपने अन्दर कौनसे चिन्द बुरे हैं और कौनसे अच्छे हैं, इसकी परीक्षा करना प्रत्येक मनुष्यका भावद्यक कर्तन्य है। मनुष्यके वर्तावमें ये चिन्ह दिखाई देते हैं। ये देखकर ऐसा व्यवहार करना चाहिये कि जिससे उसमें शुभलक्षणोंकी वृद्धि हो और अशुभ लक्षण घट जांथे। इस प्रकार करनेसे मनुष्यकी उन्नति होती है।

#### 33 T

#### [११६ (१२१)]

( ऋषि:- अथर्वाङ्गिराः । देवता- चन्द्रमाः । )

नमीं कराय चर्मनाय नोदंनाय धृष्णवे । नमः शीतायं पूर्वकामकत्वने 11 8 11 11 8 11 यो अन्येद्यक्रमयद्यरभ्येतीमं मुण्डूकंमभ्ये त्वित्रतः

अर्थ- ( रूराय ) दाइ करनेवाले, ( चयवनाय ) हिलानेवाले, ( नोदनाय ) भडकानेवाले, ( भृष्णचे ) डरानेवाले भयानक, (शीताय) शीत लग कर आनेवाल और (पूर्वकृत्वने ) पूर्वकी अवस्थाकी काटनेवाले ज्वरके लिये (नमः ममः ) नगस्कार है ॥ १ ॥

(यः अन्ये-द्यः) जो एक दिन छोडकर भानेवाला है, (उभय-द्युः) दो दिन छोडकर (अभ्येति) आता है गगग जो (अवतः) नियम छोडकर भाता है वह (इमं मण्डूकं अभ्येतु) इस मेंडकके पास जावे ॥ २ ॥

इस सुक्तमें नौ प्रकारके ज्वरोंका वर्णन है इनके लक्षण देखिये-

१ रूर:- जिस ज्वरमें शरीरका दाह होता है। यह संभवतः पित्तज्वर है।

- २ च्यवनः यह ज्वर भानेपर शरीर कांपने लगता है। यह ज्वर अतिशीत लगकर आता है।
- रे नोदनः यह उत्तर भानेपर मनुष्य पागलसा बनता है। मस्तिष्कपर इसका भयानक परिणाम होता है।
- 🗷 घृष्णुः— इससे मनुष्य भयभीत होते हैं, रोगी बडा बेचैनसा होता है।

५ जीतः -- सदीसे भानेवाला यह ज्वर है।

- ६ पूर्वकृत्यन् शरीरकी ज्वरपूर्व अवस्थाको काट देनेवाळा यह ज्वर है, अर्थात् इसके आनेसे शरीरके सप अवयव बिगस जाते हैं।
- अन्येद्यः एकदिन छोडकर भानेवाला ज्वर ।
- ८ उभयद्यः दो दिन छोडकर भानेवाला ज्वर।
- ९ अव्रतः जिसके मानेका कोई नियम नहीं है।

ये नी प्रकारके ज्वर हैं। इनके शमनके उपाय इससे पूर्व बताये हैं। वेदमें वृत्रके वर्णनसे ज्वर चिकित्सा ( वेदे वृत्र-मिषेण ज्यरिचिकित्सा ) होती है। अर्थात् जैसा वृष्टि होकर वृत्र नाश होता है, उसी प्रकार पसीना आनेसे इस ज्यरका नाम होता है। बाना पसीना छाना इस ज्वरनिवारणका उपाय है।

## शत्रुका निवारण

[ ११७ (१२२)]

( ऋषि:- अथवां द्विता- इन्दः । )

आ मुन्द्रैरिन्द्र हरिभिर्याहि मुयूरंरोमभिः । मा त्वा के चिद्धि यंमुन्ति न पाशिनोऽति धन्तेन ताँ इंहि

11 8 11

अर्थ — दे इन्द ! (मन्द्रैः मयूररोमभिः हरिभिः आयाहि) सुन्दर मोरके पंखोंके समान सुंदर पुच्छवाछे घोडोंके साथ यहां था। (पादिनः विं न) जैसे पक्षिको जालमें पकडते हैं उस प्रकार (त्वा के चित् मा वि यमन्) तुसे कोई न पकडे। (धन्व इव तान् अति इहि) रेतीले स्थानपरसे जैसे गुजरते हैं वैसे उनका अतिक्रमण कर ॥ १॥

इन्द्र (इन्+द्र) राष्ट्रका विदारण करनेवाले वीरका यह नाम है। ऐसे वीर सुंदर घोडोंपर अथवा ऐसे घोडोंवाले रवपर सवार होकर स्थान स्थानमें जांय। उनको प्रतिबंध करनेवाला कोई न हो। येही दुष्टोंको रोके और उनको दबाकर प्रतिबंधमें रखें।

### विजयकी प्रार्थना

[११८ (१२३)]

( ऋषि:- अथर्वाक्निराः । देवता- चन्द्रमाः, वरुणः, देवः । )

मर्मीणि ते वर्मणा छादयामि सोमंश्त्या राजामतेनानं वस्ताम् । उरोर्वरीयो वर्रणस्ते क्रणोतु जर्यन्तं त्वानं देवा मंदनतु

11 8 11

अर्थ— (ते मर्माण वर्मणा छादयामि ) तेरे मर्मस्थानीको कवचसे में ढकता हूं। (सोमः राजा त्वा अस्टितन अनुवस्तां) सोम राजा तुझे अमृतसे आच्छादित करे। (वरुणः ते उरोः वरीयः कृणोतु ) वरुण तेरे छिये बहेसे वहा स्थान देवे। (जयन्तं त्वा देवाः अनुमदन्तु ) विजय पानेवाले तुझे देखकर सम्र देव आनन्द करें॥ १॥

युद्ध के लिये बाहर जाने के समय वीर लोग अपने शरीर पर कवच धारण करें। इस प्रकार तैयार होकर वीर आनम्दसे शत्रुपर हमला करने के लिये चलें और विजय प्राप्त करें। मनमें निश्चय रखें कि, सत्पक्षमें रहकर लढनेवाले वीरको सब देव सहाय्य करते हैं और उसके विजयसे आनंदित भी होते हैं। जिनसे विजयके कारण देवोंको आनन्द होगा, ऐसे ही वीर अपनेमें बढाने चाहिये।

॥ सप्तमं काण्डं समाप्तम् ॥



# अथर्ववेदका स्वाध्याय

### सप्तम काण्डकी विषयसूची

|         | एक सौ एक शक्तियां                   | ર  | १० (११) सरस्वती                     | २८     |
|---------|-------------------------------------|----|-------------------------------------|--------|
|         | सहम काण्ड                           | 3  | ११ (१२) मेघोंमें सरस्वती            | २८     |
|         | स्कोंके ऋषि-देवता-छन्द              | 8  | १२ (१३) राष्ट्र सभाकी अनुमति        | २९     |
|         | ऋषिक्रमानुसार सूक्तविभाग            | 6  | राज्यशासनमें लोकसंमति—              |        |
|         | देवंताक्रमानुसार स्कविभाग           | ९  | <b>यामसभा</b>                       | ३०     |
|         | स्कोंके गण                          | १० | राष्ट्रसभा                          | ३०     |
| ₹       | आत्मोन्नतिका साधन                   | ११ | जनसभाकः अधिकार                      | ३०     |
| **      | साधनमार्ग .                         | १२ | राजाके पितर                         | 38     |
| 2       | जीवात्माका वर्णन                    | १४ | ।<br>राजांक शिक्षक                  | ₹ ?    |
|         | जीवात्माकं गुण                      | १५ | सभासद सत्यवादी हों                  | 38     |
| ३       | आत्माका परमात्मामें प्रवेश          | १६ | तेजप्रदाता और विज्ञानदाता           | 37     |
|         | जीवकी शिवमें गति                    | १६ | राजाका भाग्य                        | इ२     |
| 8       |                                     |    | दत्तचित्त सभासद्                    | ३२     |
| ,       | प्राणका साधन                        | १७ | नरिष्टा सभा                         | ३२     |
|         | प्राणसाधनसे मुक्ति<br>प्राणकी योजना | १७ | १३ (१४) दात्रुके तेजका नादा         | 33     |
| - 64    |                                     | १८ | शत्रुका तेज घटाना                   | इर     |
| 7       | आत्मयझ                              | 84 | १४ (१५), १५ (१६) उपासना             | ३३, ३५ |
|         | मानस और श्राहिमक यज्ञ<br>पुरुष मेघ  | १२ | १६ (१७) हे देव! सौभाग्यके लिये हमें |        |
| 5/10    |                                     | 22 | बढाओ                                | ३५     |
| 4 ( 0   | ) मातृभूमिका येश                    | २२ | १७ (१८) धन और सद्बुद्धिकी प्रार्थना | 36     |
|         | सातृभूमिका प्रा                     | २३ |                                     | ३७     |
| 10 ( 4) | अदिति शब्द                          | २४ | १८ (१९) खेतीसे अन्न                 |        |
| 0 (5    | ) मातृभूमिके भक्तोंका सहायक ईश्वर   | २५ | १९ (२०) प्रजाकी पुष्टि              | ३७     |
|         | दिति और मदिति                       | २५ | २० (२१) अनुमति                      | 36     |
| ८(९     | ) कल्याण प्राप्त कर                 | २६ | भनुमतिकी प्राप्ति                   | 36     |
| 3 ( 80  | ) ईश्वरकी भक्ति                     | २६ | २१ ( २२ ) आत्माकी उपासना            | 88     |
|         | भक्तका विश्वास                      | २७ | २२ (२३) आत्माका अकाश                | કર     |
|         | 9.0 ( mars )                        | ,  |                                     |        |

| २३ (२४) विपत्तिको हटाना                             | ४३         | ५१ (५३) रक्षाकी प्रार्थना       | ह्य |
|-----------------------------------------------------|------------|---------------------------------|-----|
| २४ (२५) प्रजापालक                                   | 8३         | ५२ (५४) उत्तम ज्ञान             | E   |
| २५ ( २६ ) व्यापक और श्रेष्ठ देव                     | 88         | ५६ (५५) दीर्घाय                 | ६८  |
| २६ (२७) सर्वन्यापक ईश्वर                            | ४४         | दीर्घ भायु कैसे प्राप्त हो ?    | 90  |
| २७ (२८) मातृभाषा                                    | ક્રફ       | देवोंके वैद्य                   | 90  |
| २८ (२९ ) कल्याण                                     | ८७         | ५४ (५६; ५५-१) झान और कर्म       | ७२  |
| २९ (३०) दो देवोंका सहवास                            | क्षत       | ५५ (५७-२) प्रकाशका मार्ग        | ७३  |
|                                                     | કર         | ५६ (५८) विषचिकित्सा             | ও৪  |
| ३० (३१) अञ्जन<br>३० (३२) अञ्जन                      | ५०         | ५७ (५९) मनुष्यकी शक्तियां       | उध  |
| ३१ (३२) अपनी रक्षा                                  |            | जनसंवा                          | उट  |
| ३२ (३३) दीर्घायुकी प्रार्थना                        | 40         | ५८ (६०) बलदायी अन्न             | ওও  |
| ३३ (३४) प्रजा, घन और दीर्घ आयु                      | ५१         | ५९ (६१) शापका परिणाम            | 96  |
| ३४ (३५) निष्पाप होनेकी प्रार्थना                    | धर्        | ६० (६२) रमणीय घर                | 56  |
| ३५ (३६) स्त्रीचिकित्सा                              | ५२         | ६१ (६३) तपसे मेधाकी प्राप्ति    | ٥٥  |
| ३६ (३७) पतिपत्नीका परस्पर प्रेम                     | ५३         |                                 | 60  |
| ३७ (३८) पत्नी पतिके लिये वस्त्र बनावे               | ५४         | ६२ (६४) शूर वीर                 | ८१  |
| ३८ (३९) पतिपत्नीका पकमत                             | 48         | ६३ (६५) बचानेवाला देव           |     |
| ३९ (४०) उत्तम बृष्टि                                | دونع       | ६४ (६६) पापसे बचाव              | ८१  |
| ४० (४१) अमृतरसवाला देव                              | ५६         | ६५ (६७) अवामार्ग औषघी           | 42  |
| ४१ (४२) मनुष्योका निरीक्षक देव                      | ५६         | ६६ (६८) ब्रह्म                  | ८२  |
| ४२ (४३) पापसे मुक्तता                               | حربع       | ६७ (६९) आत्मा                   | ८३  |
|                                                     | 46         | ६८ (७०, ७१) सरस्वती             | ८३  |
| <mark>४३ (</mark> ४४ ) वार्णा<br>४४ (४५ ) विजयी देव | 46         | ६९ (७२) सुख                     | 58  |
|                                                     | ५९         | ७० (७३) राजुदमन                 | ૮૪  |
| ४५ (४६, ४७) ईर्व्यानिवारक औषध                       | 49         | ७१ ( ७४ ) प्रभुका ध्यान         | 64  |
| ४६ (४८) सिद्धिकी प्रार्थना                          |            | ७२ ( ७५, ७६ ) खानपान            | ८६  |
| ४७ (४९) अमृत-राक्ति                                 | ६०         | भोजनका समय                      | ८६  |
| ४९ (५०) पुष्टिकी प्रार्थना                          | ६१         | ७३ (७७) गाय और यश               | 20  |
| ४९ (५१) सुस्तकी प्रार्थना                           | 58         | गोरक्षा                         | 80  |
| ५० (५२) कर्म और विजय                                | ६२         | ७४ ( ७८ ) मण्डमाला-चिकित्सा     | ९१  |
| पुरुषार्थ और विजय                                   | <b>E</b> 8 | ७५ (७९) गायकी पालना             | ९२  |
| जुझारीको दूर करो                                    | ६५         | ७६ (८०, ८१) गण्डमालाकी चिकित्सा | ९२  |
| तीन प्रकारक लोग                                     | ह्य<br>हर  | गण्डमाला                        | 68  |
| देवकाम मनुष्य                                       | ६६<br>६६   | इवनसे नीरोगता                   | 98  |
| 4114701                                             | 44         |                                 |     |

### विषयसुची

| ७७ (८२) बन्धनसे मुक्ति       | ९४  | ९० (९५) दुष्टका निवारण                 | १०९  |
|------------------------------|-----|----------------------------------------|------|
| ७८ (८३) बन्धमुक्तता          | ९५  | ९१-९३ (९६-९८) राजाका कर्तव्य           | ११०  |
| तीन बंधन                     | ९५  | ९४ (९९ ) स्वावलम्बी प्रजा              | १११  |
| ७९ (८४) अमावास्या            | ९६  | ९५ (१००) हृद्यके दो गीघ                | ११२  |
| ८० (८५) पूर्णिमा             | ९७  | ९६ (१०१) दोनों मुत्राशय                | ११३  |
| ८१ (८६) घरके दो बालक         | ९८  | ९७-९९ (१०२-१०४) यञ्च                   | ११३  |
| जगत् रूपी घर                 | 99  | १००-१०१ (१०५-१०६) दुष्ट स्वप्न         |      |
| सेलनेवाले बाडक               | 99  | न आनेके लिये उपाय                      | ११६  |
| अपनी शक्तिसे चठना            | १०० | १०२ (१०७) उच्च बनकर रहना               | 2810 |
| दिग्विजय                     | १०० |                                        | ११७  |
| जगत्को प्रकाश देना           | १०० | १०३ (१०८) उद्धारक क्षत्रिय             |      |
| कर्तक्यका भाग                | १०० | १०४ (१०९) गौको समर्थ बनाना             | ११८  |
| पूर्ण हो                     | १०० | १०५ (१६०) दिव्य जीवन                   | ११८  |
| दुष्टका नाश                  | १०१ | १०६-१०७ (१११-११२) असृतत्त्वकी प्राप्ति | ११९  |
| दिग्य भोजन                   | १०१ | १०८ (११३) दुष्टोंका संहार              | ११९  |
| ८२ (८७) गौ                   | १०१ | १०९ (११४) राष्ट्रका पोषण करनेवाले      | १२०  |
| ८३ (८८) बुक्ति               | १०३ | राइन्द्रय                              | १२२  |
| तीन पाशोंसे मुक्ति           | १०४ | भापसी झगडे दूर करनेका उपाय             | १२२  |
| पापसे बचो                    | १०४ | ११० (११५) राजुका नारा                  | १२३  |
| इत भारण                      | १०४ | १११ (११६) संतानका सुख                  | १२३  |
| ८४-८६ (८९-९१) राजाका कर्तव्य | १०४ | ११२ (११७) पापसे छुटकारा                | १२४  |
| राजा क्या कार्य करे ?        | १०५ | ११३ (११८) तृष्णाका विष                 | १२५  |
| ८७ (९२) व्यापक देव           | १०७ | ११४ (११९) दुष्टोंका नारा               | १२५  |
| ८ (९३) सर्पविष               | १०७ | १२५ (१२०) पापी लक्षणोंको दूर करना      | १२६  |
| १९ (९४) बृष्टिजल             |     | ११६ (१२१) ज्वर                         | १२७  |
|                              | 500 | ११७ (१२२) शत्रुका निवारण               | १२८  |
| दीर्घायु बननेका उपाय         | १०८ | १८० (१२३) क्रिकाकी मार्गका             | १२८  |
| दिन्यजळ सेवन                 | १०९ | ११८ (१२३) विजयकी प्रार्थना             | 110  |





# अ थ व वे द

का सुबोध भाष्य

अष्टमं काण्डम्।





# अथर्ववेदका स्वाध्याय।

### ( अथर्ववेदका सुबोध भाष्य )

#### अष्टम काण्ड।

#### स्क्तिविवरण

इस अष्टम काण्डका प्रारंभ ' दीर्घ जायु ' देवताके स्कॉसे हुना है। संपूर्ण प्राणिमाओंके किये मल्पायु कष्टदायक और दीर्घायु सुखदायक है। अतः यह देवता 'भंगल 'है। जल्पायुताका निवारण करना और दीर्घायु प्राप्त करना मलुष्यके लिये मुक्यतः अभीष्ट है। यही प्रारंभके दो स्कॉका विषय है।

काण्ड ८ से काण्ड ११ के अन्ततक के चारों काण्डोंकी प्रकृति बीससे अधिक मंत्रवाके स्कोंकी है। प्रायः अनेक स्कोंसे बीससे प्रधासक मंत्र हैं। कुछ थोडे स्कोंसे थोडेसे अधिक भी मंत्र हैं। इन स्कोंको ' अर्थ-स्क ' कहते हैं। इन काण्डोंसे तथा आगेभी जो पर्याय स्क हैं, उनसे मंत्रोंकी संख्या कम है। परंतु सब पर्याय मिककर अब एकही स्क है ऐसा माना जाता है, तब स्कान मंत्रसंख्या बढ जाती है। इस अष्टम काण्डमें अन्तिम स्क इस प्रकारका पर्याय स्क है जोर इस एक स्कान छ। पर्याय है, अर्थात् यह छोटे छ। स्कोंका बढा स्क हुआ है। आगेके काण्डोमें इस प्रकार पर्याय स्क है—

| माठवं     | काण्डमें | १० वें सुक्तमें | ବ  | पर्याव | स्क हैं। |
|-----------|----------|-----------------|----|--------|----------|
| नवर्वे    | 3)       | <b>Q</b> 39     | Ę  | 99     | 99       |
| नवर्वे    | ,,       | 18 19           | 1  | 93     | 1)       |
| ग्यारहवें | 29       | A to ji         | 2, | 97     | 91       |
| बारहवें   | 21       | ષ વેં ,         | •  | 32     | 19       |
| वेरहवें   |          | ક થે ,,         | Ę  | 17     | 19       |
| पंद्रहवें | ,,       |                 | 16 | 33     | 53       |
| सोकहर्वे  | 19       | <del></del>     | 9  | 3)     | "        |

लागिके काण्डोंमें ये पर्याय पाठक देखेंगे और शेष अर्थसूक्त भी पाठक देखेंगे। इनका नाम अर्थसूक्त क्यों हुआ।
हिसका वर्णन जागे योग्य स्थानपर करेंगे। यहां इस स्थानपर इस काण्डके अनुवाकोंसे स्कसंख्या और मंत्रसंख्या कैसी
है, यह देखिये---

| अनुवाक | सुक        | दशति विभाग  | पर्यायसंख्या | <b>मंत्रसं</b> च्या |
|--------|------------|-------------|--------------|---------------------|
| 1      | 1          | 10 + 11     |              | 21                  |
|        | R          | 10+10+6     |              | 36                  |
| Ř      |            | 10 + 10 + 5 |              | 28                  |
|        | <b>8</b> . | 10+10+4     |              | 24                  |
| 3      | ч          | 10 + 14     |              | 9.9                 |
|        | •          | 10 + 10 + 4 |              | *4                  |
| 8      | - 6        | 10+10+6     |              | २८                  |
|        | 6          | 10 + 18     |              | 58                  |
| 4      | ٩          | 10+10+1     |              | 24                  |
|        | 10         |             | Ę            | 3.8                 |
|        |            |             |              | 749                 |

संत्रसंख्याकी दृष्टीसे यह काण्ड तृतीय स्थानमें जा सकता है। (1) द्वितीय काण्डकी २०७, (■) तृतीयकी २३०, (३) जटमकी २५६ (४) सहम काण्डकी २८६, (५) चतुर्थकी ३२४, (६) पञ्चमकी ३७६ और (७) पडकी ४५४ मंत्रसंख्या है। सहम काण्डके जन्ततक कुळ मंत्रसंख्या १३०७ दो चुकी है, इसमें अष्टम काण्डकी २५९ मिकानेसे अष्टम काण्डके अन्ततक कुळ मंत्रसंख्या १३६६ दोगी।

इस काण्डके ऋषि-देवता-कन्द देखिये---

#### स्कोंके अषि-देवता-छन्द ।

| सुक    | <b>मंत्रसंख्या</b> | 来旬       | देवता       | €न्द                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------|--------------------|----------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| प्रथमं | ाऽनुवाकः।          | अष्टादशः | प्रपाठकः।   |                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1      | ₹\$                | त्रह्मा  | भागु        | त्रिष्टुप् ११ पुरोबू० त्रिष्टुप् । २, ६, १७-२१ अनुष्टुभः । ६, ९,<br>१५, १६ प्रास्तारपंक्तयः । ७, त्रिपाद्धिराङ् गायत्री । ८ विराट्<br>पथ्याबृहसी । १२ व्यव० पञ्चपदा जगती । १६ त्रिपा० भूरिक्<br>सहाबृहती । १४ एकाद० द्विपदा साझी सु० बृहती ।                                              |
| *      | <b>2</b> 6         | ब्रह्मा  | <b>आयुः</b> | श्रिष्टुप्। १, २, ७ श्रुरिजः । ३, २६ णास्तारपंकिः । ४ प्रस्तारपंकिः । ६-१५ पध्वापंकिः । ४ पुरः ज्योतिष्मती जगती । ९ प्रवादा जगती । ११ विष्टारपंकिः । १२, २२, २८ पुरः ष्ट्रस्यः । १४ व्यवः षट्ण् जगती । १९ उपः वृहती । २१ सतः पंकिः। ५, १०, १६-१८, २०, २६-२५, २७ णजुष्टुभः । १७ त्रिपाद् । |

#### द्वितीयोऽनुवाकः।

६ २६ धातनः अशिः त्रिष्टुण्। ७, १२, १४, १५, १७, २१ भुरिजः। २५ पञ्चपद वृहतीगर्भा जगती। २२, २६ मनुष्टुभौ। २६ गायत्री ■ २५ धातनः मंत्रोक्तदेवताः जगती। ८—१४, १६, १७, १९, २२, २४ त्रिष्टुमः। २०,

२६ श्रुरिजौ । २५ णनुष्टुप् ।

#### तृतीयोऽनुवाकः।

श्रुक्तः कृत्यादूषणं, अनुष्टुस् । १, ६ डपरि० बृहती । २ त्रि० वि० गायत्री ॥
संत्रोक्ताः ६ चतु० सु० जगती। ५ संस्तारपंक्तिर्भुरिग् । ॥ डपरि० बृहती ।
७, ८ ककुम्मरयौ । ९ चतु० पुरस्कृतिर्जगती । १० त्रिष्टुप् ।
१९ पथ्यापंक्तिः। १४ व्यव० षट्प० जगती । १५ पुरस्ताद्बृहती ।
१९ जगतीगर्भा त्रिष्टुप् । २० विराङ्गमी आस्तारपंक्तिः। २१
पराविराट् त्रिष्टुप् । २२ व्यव० सप्तप० विराङ्गमी सुगिक् ।

#### [ एकोनविंदाः प्रपाठकः ]

२६ मातामा मंत्रोक्ताः अनुष्टुम्। र पुर० बृहती। १० व्यवसा० षट्पदा जगती। ११, १२, १६ पथ्यापंक्तिः ४, १५ व्यवणसंसप् अकरी। १७ व्य० सस्य० जगती।

#### चतुर्थोऽनुवाकः।

अनुबद्धम्। २ वप० मुस्मिब्ह्सवी। ३ पुरविध्यक् । ४ पञ्चादापरा अधर्वा ओषघयः अनु० भतिज्ञगती । ५, ६, १०, २५ पथ्यापंक्तयः । १२ पञ्चर० विशाहतिशकरी। १४ हर निचृ० बृहती। २६ निचृत्। २८ भुरिक्। अनुष्टुप्। २ डपरि० बृहती। ३ विराड् बृहती। ४ बृ॰ पुर॰ भुग्वंगिराः धनस्पतिः 48 प्र॰ पंक्तिः। । भास्तारपंक्तिः। । विष॰ पाद्बङ्मा चतु० इन्द्रः, परसेनाहननम् अतिजगती । ८-१० अपरि० बृहती । ११ पथ्याबृहती । १२ अस्विह्। १९ वि० पुर० बृहसी। २० नि० पु० बृहती। २१ त्रिष्टुप्। २२ चतुष्पदा शक्तरी। २६ ४प० बृहती। २४ व्यन० अध्यामभी शक्यरी पञ्चपदाजगती ।

#### पश्चमोऽनुवाकः।

९ २६ अथवी, कञ्यपः, विराद् त्रिष्टुम्। ३ पंकिः । ६ कास्ताग्पंकिः । ४, ५, २६, २५ २६ सर्वे वा ऋषयः । अनुष्टुमः । ८, ११, १२, २२ जगत्यः । ९ सुरिक् । १४ वर्षु० जगती ।

१० (१) १६ अथवीचार्यः विराद् ॥ त्रिपदाचीं पंकिः । (प्र०) १-७ याजुष्यः जगत्यः । जगत्यः । (द्वि.) २,५ साम्न्यनुष्टुमी । (द्वि.) ६ मार्ची मनुष्टुप्। (द्वि.) ४, ॥ विराद् गायाः मी । (द्वि.) ६ साम्री बृहती ।





# अथवंवेदका सुबोधभाष्य।

# द्शमं काण्डम्।

(१) कृत्यादूषणं।

घातक प्रयोगको असफल बनाना।

यां कुलपर्यन्ति वहुतौ वृधूमिव विश्वरूपां हस्तंकृतां चिक्तित्सर्वः । सारादेत्वपं जुदाम एनाम् ॥ १ ॥ श्वीर्षण्वती नुस्वती कृणिनी कृत्याकृता संभृता विश्वरूपा। सारादेतवर्ष नुदाम एनाम् ॥ २ ॥ शूद्रकृता राजंकता स्त्रीकृता ब्रह्मभिः कृता। जाया पत्यां नुत्तेवं कृतीरं बन्ध्वृच्छतु ।। ३ ॥

पकार ( बहुक्ता, बहुक्ता, बाकुता, बहुभि: कृता ) बहु, को, राजा अथवा ब्राह्मणें द्वारा की हुई कृत्या ( कर्तारं ऋष्छतु )

उसके क्तिके पास वापिस जावे ॥ 🕽 🎚

अर्थ- (चिकित्सवः ) निर्माता छोग (यां इस्तकृतां विश्वरूपां करपयन्ति ) जिस कृत्या- घातक प्रयोग- को अपने हाथों से अनेक रूपोवाली वना देते हैं, जैसे (वहती वधूं इव ) वरातक समय वधुकी सजाते हैं, (सा) वह कृत्या वह चातक प्रयोग ( आरात् प्तु ) दूर चली जावे । हम ( एनां अप नुदामः ) इस घातक प्रयोगको दूर कर देते हैं ॥ १ ॥

<sup>(</sup> विश्वकृपा कीर्षण्वती नस्वती कार्णनी ) अनेक स्पावाली सिरवाली, नाकवाली तथा कानवाली ( कृत्यावृक्षा संभ्रता ) बनायी कृत्या जो तैयार हुई हो ( सा आरात् एतु ) वह दूर चली जावे, (एनां अप जुदामः) इसकी हम ए कर देते हैं ॥२॥ ( गाया नुता जाया इव ) पतिकां छोडी स्त्री जैसी (कर्तारं बन्धु) पिताके भस नामा बंधुके गाम सीघी जाती है, उस

# उन्नतिका सीधा मार्ग

द्यानं ते पुरुष नाव्यानं जीवातुं ते दक्षताति कृणोमि । आ हि रोहेममृष्टतं सुखं रथमथु जिनिन्दियमा वंदासि ॥ ६ ॥ अथर्व०८ ॥ १ ॥ ६

" हे मनुष्य । तेरी उन्नतिक पथमें गित होवे, अवनतिक पथमें न होवे। इसी कार्यके लिये तुझे आयुष्य और बल में देता हूं। इस सुखदायी अमृतसे परिपूर्ण (शरीरक्षणी) रथपर चढ। यहां जब तू वृद्ध होगा गा तू विज्ञानका उपदेश करेगा।"



好以以及交及及及及及及**及及及及及及及**及及及及及及及及及及及及



# अथर्ववेदका सुबोध—भाष्य।

#### अष्टम काण्ड।

# दीर्घायु प्राप्त करनेका उपाय।

[8]

( ऋषिः - ब्रह्मा । देवता - आयुः )

अन्तंकाय मृत्यवे नर्मः प्राणा अपाना इह ते रमन्ताम् इहायमस्तु पुरुषः सहासुना सूर्यस्य मागे अमृतंस्य लोके उदेनं भगी अग्रभीदुदेनं सोमी अंगुजान् । उदेनं मुरुती देवा उदिन्दाग्नी स्वस्तये

11 9 11

11 7 11

अर्थ — ( मृत्यवे अन्तकाय नमः ) मृत्यके रूपमें सबका अन्त करनवाले परमेश्वरको नमस्कार है। हे मनुष्य ! ( ते प्राणाः अपानाः इह रमन्ताम् ) तेरे प्राण और अपान यहां शरीरमें आनन्दसे रहें। (अयं पुरुषः असुना सह )यह मनुष्य प्राणके मान ( इह अमृतस्य लोके सूर्यस्य भागे अस्तु ) इस अमृतके स्थानरूपी सूर्यके प्रकाशके भागमें रहे।। १।।

अर्थ — ( भगः एनं उत् अग्रभीत् ) मग देवने इस मनुष्यको उच्च स्थान पर स्थापित किया है, ( अंशुमान् सोमः एनं उत् ) तेजस्वी सोमने इसको उच्च बनाया है, ( महतः देवाः एनं उत् ) महतदेवोंने इसको उच्च बनाया है, ( इन्द्र-अग्नी स्वस्तये उत् ) इन्द्र और अग्निने इसके कल्याणके लिये इसको उच्च बनाया है ॥ २ ॥

भावार्थ— संपूर्ण जगत्का नाश करनेवाले एक ईश्वरको हम प्रणाम करते हैं। मनुष्यके प्राण इस शरीरमें बीर्घकाल नग रहें। मनुष्य दीर्घजीवनके साथ अमृतमय सूर्यप्रकाशमें यथेच्छ विचरता रहे।। १।।

णग आवि सब देव इसकी उन्नति करनेमें इसकी सहायता करें ॥ २ ॥

२ ( अथर्व. सु. भाष्य )

परीक् ते ज्योतिरपंथं ते अर्वागुन्यत्रास्मदयंना कुणुष्व ।
परेणेहि नवाति नाच्या अति दुर्गाः स्रोत्या मा स्रंणिष्ठाः परेहि ॥ १६ ॥ वार्त इव वृक्षान् नि मृंणीहि पादय मा गामश्रं पुरुष्पु विष्ठष एषाम् ।
क्रितृंच निवृत्येतः कृत्येऽप्रजास्त्वायं वोधय ॥१०॥
यां ते बहिषि यां इमंशाने क्षेत्रे कृत्यां वेल्रगं वां निच्छनः ।
अप्री वां त्वा गाहीपत्येऽभिचेरुः पाकं सन्तं धीरंतरा अनागसंम् ॥ १८ ॥
टुपाहत्मन्त्रंबुद्धं निर्धातं वैरं त्सार्यन्वंविदाम् कर्त्रम् ।
वदेतु यत् आमृतं तत्राश्चं इत् वि वर्ततां हन्तं कृत्याकृतंः प्रजाम् ॥ १९ ॥
स्वायसा असर्यः सन्ति नो गृहे विद्या ते कृत्ये यतिधा पर्किषे ।
उत्तिष्टेव परेहीतोऽज्ञाति किमिहेच्छिसि ॥ २० ॥ (२)
ग्रीवास्ते कृत्ये पादी चापि कत्स्पामि निर्हेव ।
इन्द्राप्री असान् रेक्षतां यौ प्रजानां प्रजावंती ॥ २१ ॥

अर्थ- हे कृत्ये ! (ते ज्योतिः पराक्) तुझे वापस होनेके लिये आगे प्रकाश दीखे, (ते अर्वाक अपथे ) तेरे लिये इघर आनेके लिये कोई मार्ग न दीखे, (अस्मत् अन्यत्र अयना कृणुष्त ) हमके छोडकर दूसरी और गमन कर । (नाष्याः आनेके लिये कोई मार्ग न दीखे, (अस्मत् अन्यत्र अयना कृणुष्त ) हमके छोडकर दूसरी और गमन कर । (नाष्याः आनेके लिये कोई मार्ग न दीखें, (अस्मत् अन्यत्र अयना कृणुष्त ) हमके छोडकर दूसरी और गमन कर । (नाष्याः दुर्गः नवति खोलाः अति परेण हिंहे ) नौकाद्वारा दुर्गम नव्ये निद्योंके पार दूर चली जा । (सा अणिष्ठाः ) मत् मार, (परा हिंहे ) दूर चली जा ॥ १६ ॥

हे कृत्ये! (बातः बृक्षान् इव ) वायु वृक्षोंको तोडता है ऐसे ही तू (कर्तृन् नि मृणीहि ) हिंदा कर्ताओंका नाश कर और (नि पादय ) उखाड डाल । (एषां गां अश्वं पुरुषं मा उच्छिषः ) इनके गौ घोडे और पुरुषोंको अवाशिष्ट न रख (इतः निवृत्य ) यहांसे निवृत्त होकर (अप्रजास्त्वाय बोधय) संतति नाशकी चेतावनी कृत्याके बनानेवालोंको दे ॥ १०॥

(यां कृत्यां ते बहिंपि) जो घातक प्रयोग तेरे धान्यमें (यां स्मशाने ) जो स्मशानमें, और (क्षेत्रे निचछतुः) खेतमें गाड दिया हो, जो (गाईपत्य अग्नी अभिचेरः) जो गाईपत्य अग्निमें अभिचार कर्म किया हो, (पाकं अनागधं सन्ते जा) तू पवित्र और निध्याप होनेपर भी (धीरतराः) धूर्त लोगोंने जो अभिचार किया हो उसकी निर्धल करते हैं ॥ १८॥ सन्ते जा) तू पवित्र और निध्याप होनेपर भी (धीरतराः) धूर्त लोगोंने जो अभिचार किया हो उसकी निर्धल करते हैं ॥ १८॥

(उपाहतं अनुबुद्धं) लाया हुआ और जाना गया (नि-खातं वैरं त्सारि कर्त्र अनुविदाम ) गाडा हुआ वैरह्मी विनाशक अभिनार प्रयोगका हमें ज्ञात हुआ है, (यतः आस्त्रतं तत् पृतु ) जहां से वह आया हो वहां वह वापिस पहुंचे, (तत्र अख अभिनार प्रयोगका हमें ज्ञात हुआ है, (यतः आस्त्रतं तत् पृतु ) जहां से वह आया हो वहां वह वापिस पहुंचे, (तत्र अख अभिनार प्रयोग करनेवालेकी संतानों का व सर्वता ) वहां घोडेके समान अमण करे और (कृत्याकृतः प्रजां हन्तु ) अभिनार प्रयोग करनेवालेकी संतानों का नाश करे ॥ १९॥

(स्वायसः असयः नः गृहे सन्ति ) उत्तम लोहेकी तलवार इमारे घरमें हैं। हे कृत्ये। (ग पर्छवि विदा ) तेरे जोडोंको हम जानते हैं कि ने (यतिथा ) किस प्रकार और कितने हैं (उत्तिष्ठ एव, इतः परा इहि ) उठ और यहांसे दूर भाग जा। है (अज्ञाते ) अज्ञात मारण-प्रयोग! (इह कि इच्छिस) यहां तू क्या चाहता है १। २०॥

है कृत्ये ! (ते ग्रीवाः पादी च कापि कत्स्यामि) तेरी गर्दन और पांच में काट देता हूं यहांसे तू (निवृंव) भाग जा। (इन्हाभी जरमान् रक्षतां) इन्ह और आगि इमारी रक्षा करें। जैसी (यो प्रजानां प्रजावती) संतानेंकी रक्षा माताएं करती हैं॥ २१॥

सोमो राजां भिष्ठा मृं हिता चं भूतस्यं नः पतंयो मृडयन्तु ।। २२ ॥

म्वाश्वर्गनंस्यतां पाप्कृतें कृत्याकृते । दुष्कृते विद्युतं देवहेतिम् ॥ २३ ॥

यद्येयथं व्दिपदी चतुष्पदी कृत्याकृता संभृता विश्वरूपा ।

सेतोई ऽष्टापदी भूत्वा पुनः परेहि दुच्छुने ॥ २४ ॥

अभ्यं कृत्ताक्ता सर्व भर्रन्ती दुर्ति परेहि ।

जानीहि कृत्ये कृतीरं दुहितेवं पितरं स्वम् ॥ २५ ॥

परेहि कृत्ये मा तिष्ठो विद्धस्येव पदं नंय ।

मृगः म मृग्युस्त्वं न त्वा निकृतिमहिति ॥ २६ ॥

उत हैन्ति पूर्वासिनं प्रत्यादायाप्र इष्वां ।

उत पूर्वस्य निघृतो नि हन्त्यप्रः प्रति ॥ २७ ॥

एतद्धि शृणु मे वचोऽथेहि यतं एयथं ।

यस्त्वा चुकार तं प्रति ॥ २८ ॥

( यदि क्रस्याकृता संस्ता विश्वरूपा ) यदि मारणप्रयोग तैयार हे। कर अनेकह्म धारण करके (द्विपदी चतुष्पदी एयथ ) दो अथवा चार पांववाली बनकर हमारे पास आजावे, तो (हे दुच्छुने ! ण हतः मष्टापदी भूखा पुनः परा हिंह ) हे दो अथवा चार पांववाली बनकर हमारे पास आजावे, तो (हे दुच्छुने ! ण हतः मष्टापदी भूखा पुनः परा हिंह ) हे दुः स देनेवाले कृत्ये ! वह तूं यहांसे आठ पांववाली— अतिशोध चलनेवाली होकर फिर वापिस चली जा ॥ २४ ॥

(अभ्यक्ता अक्ता स्वरंकृता) खूब तेल लगाई और सुशोभित की गई (सर्व दुरितं भरन्ती) सब दुर्दशाकी देनेवाली (परा इहि ) दूर चली जा। (दुहिता स्वं वितरं हव ) जैसी पुत्री अपने विताको जानती है उस तरह तू (कर्तारं जानीहि) अपने कर्ताको जान ॥ २५॥

हे कुरथे ! (परा इहि ) दूर हो जा। (मा तिष्ठ ) यहां मत ठहर। (विद्यस्य इव पदं नय ) घायल हुए शिकारके स्थानको जैसा शिकारी जाता है वैसेही तू अपने स्थानको पहुंच, (सृगः सा सृगयुः स्वं ) वह सृग है और तू शिकारी है (स्वा विकर्तुं न अर्द्धि ) इसको काटनेके लिये तू योग्य नहीं हो, अतः तू वापिस जा।। २६॥

( पूर्वासिनं अपरः प्रति आदाय इच्चा हन्ति ) पहिले बैठे वीरकी दूसरा शत्रु पकडकर बाणसे मारता है और ( पूर्वस्य निश्चतः अपरः प्रति नि हन्ति ) और पहिला मारने लगता है उस समय दूसरा उसकी भी पीटता है, इस तरह परस्पर आधात करते है ॥ २०॥

( एतत् हि मे वचः त्रृषु ) यह मेरा भाषण सुन ( अध एहि यतः एयथ ) और जा जहांसे आयी थी ( यः स्वा प्रकार मं प्रति ) जिसने को बनाया उसके पास घातक प्रयोग वापिस चला जावे ॥ २८॥

भर्थ-(सोम:राजा मृहिता) राजा सोम हमें सुख देवे तथा (भूतस्य पतयः नः मृद्यन्तु) भूतोंके पति हमें सुख देवें॥२२॥ (भवाशावीं देवहोतिं विद्युतं ) भव और शर्व ये देव देवोंके विद्युत् रूपी हथियारको (कृत्याकृते दुष्कृते पापकृते ) धातक दुराचारी पापीके उत्पर (अस्पतां ) फेंके॥ २३॥

रक्षेन्तु त्वाअयो ये अप्स्वं प्रन्ता रक्षंतु त्वा मनुष्या । यिम्सते ।

वैश्वानरो रक्षतु जातवेद्रा दिन्यस्त्वा मा प्र धांग् विद्युतां सह ॥ १६॥

मा त्वां क्रव्यादृभि मंस्तारात् संकंसुकाचर ।
रक्षंतु त्वा द्यो रक्षंतु पृथिवी सूर्यश्च त्वा रक्षंतां चन्द्रमांश्च ।
अन्तरिक्षं रक्षतु देवहेत्याः ॥ १२॥

वोधश्चं त्वा प्रतीबोधश्चं रक्षतामस्वप्नश्चं त्वानवद्याणश्चं रक्षताम ।
गोषायंश्चं त्वा जागृंविश्च रक्षताम् ॥ १३॥

ते त्वां रक्षन्तु ते त्वां गोषायन्तु तेभ्यो नम्स्तेभ्यः स्वाहां ॥ १४॥

जीवेभ्यंस्त्वा समुद्रं वायुरिनद्रों धाता दंधातु सविता त्रायंमाणः ।

मा त्वां प्राणो वलं हास्तीद्भुं तेनुं ह्वयामसि ॥ १५॥

अर्थ — (ये अप्तु अन्तः अग्नयः) जो जलोंमें अग्नियां हैं वे (त्वा रक्षन्तु) तेरी रक्षा करें। (यं मनुष्याः इन्यते, त्वा रक्षतु ) जिसको मनुष्य प्रदीप्त करते हैं वह अग्नि तेरी रक्षा करे। (जातवेदाः वैश्वानरः रक्षतु ) जातवेद सब मनुष्योंमें रहनेवाली अग्नि तेरी रक्षा करे। (विद्युता सह दिव्यः मा प्रधाक् ) बिजलोके साथ रहनेवाली धुलोककी अग्नि तुझे न जलावे॥ ११॥

(क्रव्यात् त्वा भा अभि मंस्त) कच्चा मांस खानेवाला तेरा वदा न करे। (संक्षमुकात् आरात् चर) नाश करनेवालेसे तू दूर होकर चल। (द्यौः त्वा रक्षतु) गुलोक तेरी रक्षा करे। (पृथिवी रक्षतु) पृथिवी रक्षा करे। (सूर्यः च चन्द्रमाः च त्वा रक्षतां) सूर्व और चन्द्रमा तेरी रक्षा करें। (देवहेत्याः अन्तरिक्षं रक्षतु) वैवी षाधातसे अन्तरिक्ष तेरी रक्षा करे। १२॥

(बायः च प्रनिवोधः च त्वा रक्षतां ) जात और विज्ञान तेरी रक्षा करें। ( अस्वप्नः च अनवद्राणः च त्वा रक्षतां ) न सोनेवाला और न भागनेवाला तेरी रक्षा करे तथा ( गोवायन् च जायृतिः च तथा रक्षतां ) रक्षक भौर जागनेवाला तेरी रक्षा करे ॥ १३॥

(ते त्वा रक्षन्तु ) वे तेरी रक्षा करें। (ते त्वा गोपायन्तु ) वे तेरा पालन करें। (ते भ्यः नमः) उनकी

नमस्कार है। (तेभ्यः स्वा-हा) उनके लिये आत्म-समर्पण है।। १४।।

(त्रायमाणः धाता सविता वायुः इन्द्रः) रक्षक, पोषक, प्रेरक, जीवनसाधक प्रमु (जीवेभ्यः त्वा सं+उद्दे द्धातु) सब प्राणियोंके लिये तथा तेरे लिये पूर्ण उत्कृष्टता धारण करे। (त्वा प्राणः वर्ळ मा हासीत्) तेरा प्राण बलको न छोडे। (ते असुं अनु ह्वयामिस ) तेरे प्राणको हम अनुक्लताके साथ बुलाते हैं।। १५॥

भावार्थ — जलकी उष्णता, अस्ति, विद्युत्, सूर्य तथा मानवी समाज इनमेंसे किसीसे तेरा अकस्याण न हो, इनसे तैरी उत्तम रणा होती रहे ॥ ११॥

युष्टता करनेवाले दुर्क्टीसे तेरी रक्षा हो । पृथ्वी, अन्तरिक्ष, द्यु, चन्द्रमा, सूर्य आदि सब तैरी रक्षा करें ॥ १२ ॥ ज्ञान और विज्ञान, सुस्ती न करना और न भागना, रक्षा करना और जागना तेरी रक्षा करें ॥ १२ ॥ जो तेरी रक्षा और पालना करते हैं, उनको प्रणाम करना और उनके लिये अपनी ओरसे कुछ समर्गण करना योध्य है ॥ १४ ॥

देव सब जीवोंको और तुझको उन्नतिके पयमें रखें । तेरे पास प्राण और बल पूर्ण आयुतक रहे ॥ ॥ १५ ॥

| ा त्वां जुम्मा संहंनुर्मा तमी विदुनमा जिहा गुहिः प्रमुयुः कथा | स्याः ।  |
|---------------------------------------------------------------|----------|
| उत् त्वांदित्या वसंवी भर्नतूदिन्द्वाशी स्वस्तये               | ॥ १६ ॥   |
| उत् त्वा चौरुत् पृथिव्युत् प्रजापंतिरग्रभीत् ।                |          |
| उत् रवां मृत्योरे। वंधयुः सोमंराज्ञीरपी वरन्                  | ॥ १७॥    |
| अ्यं देवा डुँहेवास्त्व्यं मामुत्रं गावितः।                    |          |
| इमं सहस्र-वर्षिण मृत्योद्धत् पार्यामसि                        | 11 30 11 |
| उत् त्वां मृत्योरंपीपरं सं धंमन्तु वयोधसंः।                   |          |
| मा त्वा व्यस्तकेश्यो । ता त्वा घुरुद्दी रुदन्                 | ॥ १९ ॥   |

अर्थ— ( जम्मः संहनुः त्वा मा विद्त् ) विनाशक और घातक मनुष्य तुझे कभी न प्राप्त करे। ( तमः त्वा मा ) अन्यकार तेरे अपर कभी न छाये। (जिह्ना मा ) जिह्ना अर्थात् किसीके बुरे शब्द तेरे अवणपथमें न आवें। भला ( विहिं: प्रमयुः कथा स्याः ) तू यक्तकर्ता होकर घातक कैसे होगा? ( आदित्याः वस्तवः इन्द्र-अग्नी ) आदित्य चसु, इन्द्र और अग्नि ( स्वस्तये ) कल्याणकें लिये ( त्वा उत् भरन्तु ) तुझे उन्नतिकी तरक ले जार्थे। १६॥

(चीः उत्) बुलोक (पृथिवी उत्) पृथिवी और (प्रजापितः त्वा उत् अग्रभीत् ) प्रजापालक देव तुने ऊपर उठावे, तेरी उन्नति करे। (सोमराज्ञीः ओषधयः) सोम जिनका राजा है ऐसी औषधियां (त्वा मृत्योः उत् अपीपरन् ) तुने मृत्युसे अपर उठावें अर्थात् तेरी रक्षा करें॥ १७॥

है (देवाः) देवो ! (अयं इह एव अस्तु) वह अनुष्य इस लोकमें ही रहे, (अयं इतः अमुत्र मा गात्), यह इस संसारको छोडकर परलोक न जाये। (सहस्त्रवीर्येण इसं मृत्योः उत् पारयामिस ) हजारों बलोंते युक्त उपायसे इस संसुष्यकी मृत्यों हम रक्षा करते हैं। ॥ १८॥

(मृत्योः त्वा उत् अपीपरं) मृत्युसे तुझको हम पार करते हैं। (वयोधसः सं धमन्तु) अत्र अथवा आयुको धारण करनेवाले देव तुझे पुष्ट लरें। (वयस्तकेइयः अध-रुदः) बालोंको खोलकर बुरी तरहसे रोनेवाली स्त्रियां (मा त्वा छद्न, मा त्वा) तेरे लिये न रोयें, अर्थात् तेरी मृत्युके कारण इन पर रोनेका प्रसंग न आवे, निश्चयसे वे तेरे लिए न रोयें॥ १९॥

भावार्थ — कोई नाशक और घातक मनुष्य तेरे पान न पहुंचे । अज्ञान और अन्धकार तेरे पास न आवे । बुरे शब्दोंका प्रयोग कोई न करे । स्मरण रख कि जो यज्ञ करता है उसके पास नाश नहीं आता और सूर्यादि सब देव तेरा कल्याण करेंगे और तेरी उस्नति होनेमें सहायक होंगे ।। १६ ।।

प्रजाका पालक देव, द्युलोकते पृथ्वी-पर्यंतकी ओषधियां आदि = पदार्थं मृत्युते तेरा वचाव करें ॥ १७ ॥ हे देवो ! इस मनुष्यको दोर्घायु प्राप्त हो, इसके पाससे मृत्यु दूर हो। सहस्र प्रकारके बलोंसे युक्त औषधियोंको सहायतासे इसकी मृत्युको हमने दूर किया है ॥ १८ ॥

अब यह मृत्युसे पार हो चुका है। आयु देनेवाले देव इसको आयु दें। अब स्त्रियां या पुरुष इसके लिये न रोयें,

का सप्त खानि वि तंतर्द श्रीषीण कर्णी विमी नासिके चर्थणी मुर्खम् ।
येषा पुरुत्रा विज् यस्य मुद्धानि चतुं पादी द्विपदो यन्ति यामम् ॥ ६ ॥
हन्बोर्हि जिह्वामदेधात पुरुचीमधा मुद्दीमधि शिश्राय वाचेम् ।
स आ वंशवर्ति भ्रवने प्वन्तर्पो वसानः क छ तर्चिकेत ॥ ७ ॥
मस्तिष्कं मस्य यतमो लुलाटं क्वाटिकां प्रथमो यः क्वपालं म् ।
चित्वा चित्यं हन्बोः पुरुषस्य दिवं रुशेह कत्मः स देवः ॥ ८ ॥
श्रियाऽप्रियाणि बहुला स्वमं संवाधतन्त्र्याः ।
श्रावन्दानुगो नन्दांश्च कस्माद्वहति पुरुषः ॥ ९॥
आर्तिरवर्तिकितिः कृतो न पुरुषेऽमितिः ।
साद्धिः सम्बद्धिरच्युद्धिमितिरुदित्यः कृतंः ॥ १० ॥
को अस्मिकायो च्यदिधाद् विष्वृत्तंः पुरुवृतंः सिन्धुस्त्याय जाताः ।
तीवा अरुणा लोहिनीस्तामधूमा कुच्ची अवाचिः पुरुषे तिस्थीः ॥ ११ ॥

अर्थ-(इमी कर्णों, नामिके, चक्षणी, मुखं, सप्त खानि शीर्षणि कः वि तत्तर्द ?) ये दो कान, दो नाक, दो आंख और एक मुच मिलकर सात सुराख सिरमें किसने खोदे हैं ? (येषां विजयस्य महानि चतुष्पादः द्विपदः थामं पुरुत्रा यन्ति ।) जिनके विजयकी महिमामें चतुष्पाद और द्विपाद अपना मार्थ बहुत प्रकार आक्रमण करते हैं ।। ६ ॥

<sup>(</sup>हि पुरूची जिह्नां हन्दोः अद्धात्।) बहुत चलनेवाली जीमके दोनों जबडोंके बीचमें रख दिया है— ( बाध मही वार्ष विश्वाय !) और प्रभावशाली वाणीको उसमें आश्रित किया है ! ( अपः वसान: सः सुवनेषु अन्तः वा वरीवर्ति !) कर्मोंको धारण करनेवाला वह सब भुवनोंके अंदर ग्रप्त रहा है ! ( क उ तत् चिकेत १) कौन मला उसको जानता है १॥ ७॥)

<sup>(</sup> मस्य पूरुवस्य सरित्रकं, छलाटं, ककाटिकां, कपालं, हन्तोः चित्यं, यः यतमः प्रथमः चित्वा, दिवं ररोह, स देवः
प्रशा ? ) द्या मनुष्यका सस्तिष्क, माथा, सिरका विल्ला भाग, कपाल और जावडोंका संचय, आदिको जिस पहिले देवने
प्रशा और जो युकोकमें चढ गयः, वह देव कीनसा है ! ॥ ८॥

<sup>(</sup> बहुला प्रियाऽप्रियाणि, स्वरनं संबाधतन्त्रः जानंदान् नंदान् च, उग्नः पुरुषः कस्माद् वहति ? ) बहुत प्रिय और अप्रिय बात, निद्गः, बाधाओं और थकावटों, आनंदों, जीर हर्षोंको यह प्रचंड पुरुष किस कारण धारण करता है ? ॥ ९ ■

<sup>(</sup> कार्तिः, कवर्तिः, निकंतिः अमितः, पुरुषे कुतः च ) पीडा, दरिद्रता, बीमारी, कुमित मनुष्यमें कहांसे है।ती है ( रादिः, समृद्धिः, भ-वि-क्रिद्धिः, मितः, क्षिदित्यः कुतः?) पूर्णता, समृद्धि, अ-हीनता, बुद्धि, और उदयक्षी प्रवृत्ति कहांसे होती हैं? ॥ १०॥

<sup>(</sup> अस्मिन् पुरुषे वि-सु-वृतः,पुरु-वृत सिंधु-सत्याय जाताः, अरुणाः, छोद्दिनीः, ताम्रध्याः, अर्थाः, अवाचीः, विरश्नीः, तीमाः अपः कः व्यद्धात् ? ) इस मनुष्यमें विदेश धूमनेवाले, सर्वत्र धूमनेवाले, नदीके समान बहनेके लिये बते हुए, लाल रंग-वाले, लोदेको साथ ले जानेवाले, तांबेके धूर्येके समान रंगवाले, ऊपर, नीचे और तिर्छे, वंगसे चलनेवाले जलप्रवाह ( अर्थात् रक्तके प्रवाह ) किसने बनीये हैं ? ॥ ११ ॥

को अस्मिन् रूपमंद्धात् को मुक्कानं च नामं च।
गातुं को अस्मिन् कः केतुं कश्चरित्रांणि पुरुषे ॥ १२ ॥
को अस्मिन् प्राणमंत्रयत् को अपानं व्यानमुं ।
समानमस्मिन् को देवोऽधि शिश्राय पुरुषे ॥ १३ ॥
को अस्मिन् यूज्ञमंद्धादेकी देवोऽधि पूरुषे ।
को अस्मिन्तस्त्रयं कोऽनृतं कुतो मृत्युः कृतोऽमृतंम् ॥ १४ ॥
को अस्मै वासुः पर्यद्धात् को अस्यामुरुकत्पयत् ।
बहुं को अस्मै प्रायंव्छत् को अस्यामुरुकत्पयत् ।
बहुं को अस्मै प्रायंव्छत् को अस्यामुरुकत्पयत् ।
कनापो अन्वतन्तन केनाहरकरोद् कचे ।
उषमं केनान्वद्ध केने सायंभुवं देदे ॥ १६ ॥
को अस्मिन् रेतो न्यंद्धात् तन्तुरातायतामिति ।
मेधां को अस्मिन्वध्यौहत् को बाणं को नृतो दधौ ॥ १७ ॥
केनाम भूमिमीणीत् केन पर्यभवद्दिनम् ।
केनाम मुहा पर्वतान् केन कमीणि प्रुष्ठंषः ॥ १८ ॥

भर्थ- ( भारिमन् रूपं के: बद्धात ? ) इसमें रूप किसने रखा है ? (मह्मानं च नाम च कः बद्धात् ) महिमा और नाम यश किसने रखा है ? ( ब्रास्मिन् गातुं कः ? ) इसमें गति किसने रखी है ? ( कः केतुं ? ) किसने ज्ञान रखा है ? और ( पुरुष चरित्राणि कः बद्धात् ? ) मतुष्यमें चरित्र किसने रखे हैं ? ॥ १२ ॥

( मिस्सिन् कः प्राणं अवयत् ? ) इसमें किसने प्राण चलाया है ? (कः अपानं ज्यानं उ ? ) किसने अपान और व्यानको जगाया है । ( मिस्सिन् पूरुषे कः देवः समानं अधि शिक्षाय ? ) इस पुरुषमें किस देवने समानको ठहराया है ? ॥ १३ ॥

(कः एकः देवः मस्मिन् पूरुषे यज्ञं मद्धात्?) किस एक देवने इस पुरुषमें यज्ञ रख दिया है ? (कः मस्मिन् (कः एकः देवः मस्य एकषे यज्ञं मद्धात्?) किस एक देवने इस पुरुषमें यज्ञ रख दिया है ? (कः मस्मिन् स्थं?) कीन इसमें सत्य रखता है ? (कः मन्-ऋतम्?) कीन असत्य रखता है ? (कुत मृत्युः?) कहांसे मृत्यु होता है और सत्यं?) कहांसे अमरपन मिलता है ? ॥ १४ ॥

( जहमै वास: क: परि-अद्धात् ) इसके लिये कवडे किसने पहनाये हैं ? कवडे=शरीर ! (अस्य आयु: ा अकल्पयत्!) इसकी आयु किसने संकालित की ? ( अस्मै बळं क: प्रायच्छत् ?) इसकी बल किसने दिया ? और ( जा अबं क: अकल्पयत्!) इसकी निश्चत किसने निश्चित किया है ? ॥ १५॥

(केन आपः अन्वतनुत ?) किसने जल फैलाया ? (केन आहः रुचे अकरोत् ?) किसने दिन प्रकाशके लिये बनाया (केन सपसं अनु ऐद ?) किसने उपाकी चमकाया ? (केन सायंभवं ददे?) किसने सायंकाल दिया है ।। १६॥

( तम्तुः आ। तायतां इति, आसिन् रेतः कः नि-अद्धात्?) प्रजातंतु चलता रहे इसलिये, इसमें वीर्य किसने रख दिया ■ ( आसिन् मेधां कः अधि-औहत्?) इसमें बुद्धि किसने लगा दी है (कः बाणं ?) किसने वाणी रखी है ? (कः नृतः दृषीं?) किसने नृत्यका भाव रखा है ? ॥ १७॥

(केन इसां भूमिं भौणीत ?) किसने इस मुभको आच्छादित किया है । (केन दिवं पर्यभयत ?) किसने सु-केनको घेरा है ? (केन सहा पर्वतान अभि ?) किसने महत्त्वसे पहाडोंको ढंका है ? (पूरुष: केन कर्माणि?) पुरुष किसके कर्मोंको करता है ? ॥ १८ ॥ वही स्थापक देवका परम स्थान है। '

इसमें इस रथका उत्तम वर्णन है, इसके घोडे, सारथी, उत्तम शिक्षित घोडे, अशिक्षित घोडे, इसका जानेका मार्ग, कीन वहां जाता है और कीन नहीं पंहुच सकता, यह सब वर्णन इस स्थानपर है। यह रथ अमृतकी प्राप्ति करनेवाला है, इसीलिये इसकी दीर्घकाल तक मुरक्षित रखना चाहिये और इसकी नीरोग भी रखना चाहिये। रोगी और अल्प्ष्तीवी होनेसे यह रथ निकम्मा हो जाता है और मनुष्य अपना ध्येय प्राप्त नहीं कर पाता। मनुष्य इसपर चढे, लगामको स्वाधीन रखे, और ज्ञान विज्ञान द्वारा योग्य मार्गसे चले, अर्थात् संयमसे व्यवहार करे और अपनी उन्नति करे यही भाव इस सुक्तद्वारा सुचित किया गया है—

(हे) पुष्य अतः उत्काम । मा अवपत्थाः (यं. ४) (हे पुरुष) ते उत् यानं । न अवयानम् । (मं. ६)

'हे मनुष्य! तू यहांसे अपर चढ, तीचे न गिर।' 'हे मनुष्य! तेरी गति उच्च हो, नीचेकी ओर न हो।' मनुष्यको यह देह इसीलिये प्राप्त हुआ है कि वह अपर चढे और कभी न गिरे। गिरना या चढना इसके आधीन है। यदि यह चाहे तो उठ भी सकता ■ और यदि यह चाहे तो गिर भी सकता है। यही भाव अन्य शब्दों इसी सुक्तमें ज्ञा किया गया है—

#### ज्योतिकी ब्राप्ति।

आ इहि । तमसः ज्योतिः आरोह । ते हस्तौ रभामहे । ( मं. ८ )

'है मनुष्य, इस मार्गसे था, अंधकारके मार्गको छोड और प्रकाशके मार्गसे अपर चढ, यदि तुझे सहारा चाहिये तो हम तेरा हाथ पकडकर तुझे सहायता देनेको तैयार हैं। ' महा-पुरुष, साधु, सन्त, महात्मा, योगी, जिल्ली, उन्नतिके पथमें सहायता देनेके लिये सदा तैयार रहते हैं, उनकी सहायता लेनेके लिये मनुष्य सदा तत्पर रहें। जो निष्ठासे उन्नतिके पथपर चढना चाहता है, उसकी सहायता मिलती जाती है। उच्च श्रेणोके पुरुष उन्नत होनेवालोंकी सहायता सदा दिना मांगे ही करते रहते हैं इसी विषयमें आगे कहा है—

अविङ् एहि । अत्र पराङ्मनाः मा तिष्ठ । (मं. ९) 'इस ओर आ । यहां अशुभ विचार मनमें धारण करके आ रह । 'यहां धर्ममार्गपर आनेका आवेश है । इससे भी

विशेष महत्रवका उपवेश यहां कहा है कि ' पराङ्मनाः मा तिष्ठ ' इसमें ' पराङ्मनाः ( पर+अञ्च्+मनाः ) यह शब्द विशेष रीतिसे ध्यानमें रखने योग्य है। इसका अर्थे (पर) शत्रुकी (अञ्च) अनुकूलतामें जिसका मन हो गया है। शत्रुकी ओर जिसका मन झका हुआ है अर्थात जी मनसे शत्रुका हित चाहता है अथवा जो शत्रुके अनकल होकर केवल अपना ध्यक्तिगत लाम अथवा स्वार्थपृति करना चाहता है और अपनी जातिका अहित होता है वा नहीं यह भी नहीं देखता। इस प्रकारका हीन विचारवाला कोई न हो। ऐसा मनुष्य तो शत्रुसे भी अधिक घातक है, अतः कहा है, ( पराङ्क्ताः अत्र मा तिष्ठ ) यहां विरोधियोंके आधीन अपने मनको रखकर न रह, अर्थात् स्वकीयोंके अनुकुल होकर ही यहां रह । राष्ट्रीय और जातीय वृष्टीसे मी इसका भाव मननीय है। जी इस प्रकारके हीनवृत्तिवाले लीग होते हैं, जो अपने स्वार्थकी पूर्तिके लिये अपने समाज और राष्ट्रका भी घात करके पाप करते हैं, वे दीर्घजीवी नहीं होते । इसलिये कोई मनुष्य ऐसी स्वार्थकी वृत्ति धारण न करे। मनुष्य सदा बीरवृत्तिवाला हो, और अपना और समाजका हित साधे।

#### शोकसे आयुष्यनाश।

शोक करना भी आयुको कम करता है। कई मनुष्य गुजरे हुए बुज्योंका नाम स्मरण कर करके शोक करनेमें दिन क्यतीत करते रहते हैं, उनकी यहां अवनित तो होती ही है, परंतु साथ साथ आयु भी क्षीण होती है; अतः इस सुक्तमें कहा है—

गतानां मा आदिधीयाः, ये परावतं नयन्ति । ( मं. ८ )

' गुजरे हुए मनुष्योंका स्मरण करके उनके लिये शोक न कर, क्योंकि ये शोक अवनितकी ओर ले जाते हैं। शोक करनसे अवना मन निर्वे होता जाता है। जिसके लिए शोक किया जाता है वह तो मरा हुआ होता ही है, अतः उसको तो किसी प्रकार लाभ पहुंच नहीं सकता, परंतु जो जीवित रहते हैं उनका समय व्यर्थ जाता है और इसके अतिरिक्त उनका मन सदा उदास रहता है, और उनकी विचार करनेकी और शेष्टतम पुरुषार्थ करनेकी शिक्त कम हो जाती है; इस प्रकार सदा शोकमें अन्न रहनेवाला पुरुष इस लोक और परलोकके लिये निकम्मा हो जाता है। प्रदन उठता है कि बूढे और बुजुर्गके मरनेपर शोक न

करना ठीक है, परंतु जब नवजवान सर जाते हैं तब भी शोक करना योग्य है वा नहीं उसके उत्तरमें वेवका कहना यह है कि—

व्यस्तकं इयः अघरुदः त्वा मा रुदन्। (मं, १०)
। बालोंको अस्तव्यस्त करके सिर खोलकर, छाती पीट
कर बुरी तरहसे रोनेवाले लोग भी न रोगें। 'क्योंकि
मरणके पश्चात् रोने पीटनेसे कोई लाभ नहीं हो सकता है।
दूसरी बात यह है कि, इस बेदके उपदेशके अनुसार आचरण
करनेसे मनुष्यकी आयु दीर्घ होगी, अतः रोने पीटनेका कोई
कारण ही नहीं रहेगा, दीर्घ आयु प्राप्त करनेका उपदेश
इस स्थानपर है और उसके लिये एक उपाय यह है कि
'मनको शोकाकुल न करना। 'यह उपदेश सर्वसाधारण
जनोंके लिये भी बडा बोधप्रद है।

#### हिंसकोंसे बचना

बुष्ट मनुष्योंकी संगतिमें रहनेसे भी आयू घटती है। बुष्ट मनुष्य और बुष्ट प्राणी सदा बुष्टता करनेकें ताकमें ही रहते हैं, अतः उनसे दूर रहनेकी आज्ञा बेबने वी है—

क्रज्यात् त्वा मा अभिमंस्त । संकुसुकात् आरात् चर ॥ ( मं. १२ ) जम्भः संहनुः त्वा मा विदत् । ( मं. १६ )

'फच्चा मांस खानेवाला प्राणी या मनुष्य तेरी हिंसा न करे। जो घात करनेवाला है उससे दूर हो और जो हिंसा-शील है वह तुसे न जाने। ' इसका तात्पयं यह है कि हिंसाशील प्राणियंकि आघातसे किसीकी अपमृत्यु न हो। वीरवृत्तिसे युद्धाविमें जो मृत्यु होती है उसका यहां विरोध नहीं है। इसका यह आशय नहीं है कि दीर्घायु प्राप्त करनेवाले मनुष्य धर्मयुद्धमें न जाकर घरमें छिपकर शृत्युसे बचें, वह मृत्यु तो अमरत्य प्राप्त करानेवाली है। यहां जिससे बचनेका आदेश है वह हिंसक जानयरोंके द्वारा होनेवाली मृत्यु है। सिंह, स्याझ, सांप आदिके कारण अथवा ऐसे जन्तुओंके कारण जो अपमृत्यु होती है उससे बचनेका तथा कुसंगतिसे बचनेका उपवेश यहां दिया है।

#### अवनतिके पात्र ।

जो मनुष्य दीर्घायु प्राप्त करना चाहते हैं वे अपने आपको ३ ( अथर्व. सु. भाष्य ) भृत्युके और अवनतिके पाशोंसे बचावें। वीर्घायु प्राप्त करनेके जपायका आशय ही यह है, इस विषयमें वेखिये—

दैव्या वाचा निर्ऋत्याः पाशेभ्यः त्वा उद्भरामि । ( मं. ३ )

मृत्योः पड्वीशं अवमुश्चमानः । ( मं. ४ )

'विच्य वाणी अर्थात् जो शुद्ध वाणी है, उसकी सहायतासे निर्ऋतिके पाशोंसे तुझे हम ऊपर उठाते हैं। मृत्युके पाशको हम खोलते हैं। 'निर्ऋति अर्थात् अधोगतिके पाश बडें कठिन होते हैं। जो उनमें अटक जाते हैं उनकी अवनित अवश्य होती है। निर्ऋति क्या है ? और ऋति क्या है ? इनका स्वरूप इस प्रकार है—

ऋतिः निर्ऋतिः सैन्यसमूह, संघ. एकाकी जीवन गति, प्रगति अगति, विरुद्ध गति धर्मयुद्ध युद्धसे भागना, अधर्मयुद्ध मार्ग अमार्ग তন্ননি अधनति सत्य, योग्य, असत्य, अयोग्यता रक्षण, असरस्व नाश, विनाश पवित्रता अपविश्वता. प्रकाश, स्वच्छता तम, अंधकार, नोरोगतः, रोग संवत्ति आपति, विपत्ति अनुक्लता संकट अनुकूल परिस्थिति विरुद्ध परिस्थिति शाप मृत्य दूर करना म्र्य असत्य, असत्यमें रमना सत्य, सत्यका पालन

निर्ऋतिक और मृत्युके पाश कौनसे हैं और उनसे कैसे बचाव करना चाहिये, इसकी कल्पना कौष्टकसे पाठकोंके जनमें सहजहीमें आ सकती है। निर्ऋतिके इन पाशोंको लोडना चाहिये, और ऋतिके साथ अपना संबंध जोडना चाहिये। वीर्घायु प्राप्त करनेवाले इसका अच्छी प्रकार मनन करें, इसी विषयमें और देखिये—

ते मनः तत्र मा गात्। मा तिरः भूत्। (मं.७) पतं पन्थानं मा गाः। एष भीमः। (मं.१०)

# केन-सूक्तका विचार।

#### (१) किसने अवयव बनाये ?

चतुर्ध मंत्रमें "कित देवाः " देव कितने हें, जो मनुष्यके अवयव बनानेवाले हें १ यह प्रश्न आता है । इससे पूर्व तथा उत्तर मंत्रोंमें भी " देव " शब्दका अनुसंधान करके अर्थ करना चाहिये । "मनुष्यकी एडियां किस देवने बनायों हें १" इंद्यादि प्रकार सर्वत्र अर्थ समझना उचित है । मनुष्यका शरीर बनोनवाले देव एक हैं वा अनेक हैं और किस देवने कीनसा भाग, अवयव तथा इंदिय बनाया है ? यह प्रश्नीका तात्पर्य है । इसी प्रकार अंग भी समझना चाहिये ।

### (२)ज्ञानेंद्रियों और मानासिक भावना-ओंकेसंबंधमें प्रकृत ।

मंत्र छः में सात इंद्रियोंके नाम कहे हैं । दो कान दो नाक, दो आंख और एक मुख । ये सात ज्ञानके इंदिय हैं । वेदमें अन्यश्न इनको ही १ एस ऋषि, २ छ। अश्व, ३ सप्त किरण, ४ सप्त अग्नि, ५ सप्त जिहा, ३ सप्त प्राण आदि नामोंसे वर्णन किया है। उस उस स्थानमें यही अर्थ जानकर मंत्रका अर्थ करना चाहिये। गुदा और मूत्रद्वारके और दो सुराख हैं। 💵 मिलकर नी सुराख होते हैं। ये द्वी इस क्रीररूपी न्गरीके नौ महाद्वार हैं । मुख पूर्वद्वार है, गुदा पश्चिमद्वार है, अन्यद्वार इनसे छोटे हैं। (इसी सूक्तका मंत्र ३१ देखें।) यद्यपि " पूरुष " शब्द ( पुर्-नस ) उक्त नगरीमें वसने-बालेका बोध कराता है, इसिलये सर्व 'साधारण प्राणिमात्रका वाचक होता है, तथापि यहांका वर्णन विशेषतः मनुष्यके शरीरकाही समझना उचित है। " चतुष्पाद और द्विपाद " शब्दोंसे संपूर्ण प्राणिमात्रका बोध मंत्र ६ में लेना आवश्यक ही है, इस प्रकार अन्य मंत्रोंमें लेनेसे कोई हानि नहीं है, तथापि मंत्र ७ में जो वाणीका वर्णन है वह मनुष्यकी वाणीका ही है, क्योंकि सब प्राणियोंमें यह वाक्शाक्त वैसी नहीं है, जैसी मनुष्यप्राणीम पूर्ण विकसित हो गई है। मंत्र ९,१० में " मति अमति '' आदि शब्द मनध्यका ही वर्णन कर रहे हैं। इस प्रकार यद्यपि मुख्यतः सब वर्णन मनुष्यकां है, तथापि प्रतंगविशेषमें जो मंत्र सामान्य अर्थके बोधक हैं, वे सर्व सामान्य प्राणिजातिके विषयमें समझनेमें कोई हानि नहीं है।

मंत्र आठमें ''स्वर्गपर चढनेवाका देव कौनसा है ? यह प्रश्न अत्यंत महत्त्वपूर्ण है। यह मंत्र जीवात्माका मार्ग बता रहा है। इस प्रश्नका दूसरा एक अनुक्त भाग है वह यह है कि, ''नरकमें कौन गिर जाता है ? '' तात्पर्य जीव स्वर्गमें क्यों जाता है ? और नरकमें क्यों गिरता है ?

मंत्र ९ और १० में अच्छे और बुरे दोनों पहलुका के प्रश्न हैं। १ आप्रिय, स्वप्न, संबाध, तंद्री, आर्ति, अवर्ति, निर्काति, अमित ये शब्द हीन अनस्था बता रहे हैं, २ और प्रिय, आनंद, नंद, राद्धि, सम्हद्धि, अव्याद्धि, मित, उदिति ये शब्द उच्च अवस्था बता रहे हैं। दोनों स्थानों अाठ आठ शब्द हैं और उनका परस्पर संबंध भी है। पाठक विचार करनेपर उस संबंधको जान सकते हैं। तथा—

#### (३) रुधिर, प्राण, चारित्र्य. अमरत्व आदिके विषयमें प्रश्न !

मंत्र ११ में शरीरमें रक्तका प्रवाह किसने संचारित किया है ? यह प्रश्न है । प्रायः लीग समझते हैं, कि शरीरमें रुधिरा- भिसरणका तत्त्व यूरोपके डाक्टरोंने ढूंढा है । परंतु इस अथवे वेदके मंत्रोंमें वह स्पष्ट ही है । रुधिरका नाम इस मंत्रमें ''लोहिनीः आपः'' है, इसका अर्थ ''(लोह-नीः ) लोहेको अपने साथ ले जानेवाला (आपः) जलः' ऐसा होता है। अर्थात् रुधिरमें जल है और उसके साथ लेहा भी है । लोहा होनेके कारण उसका यह लाल रंग है । लोह जिसमें है वही ''लोहिन'' (लोह + इत ) होता है । हो प्रकारका रक्त होता है एक '' अरुणाः आपः '' अर्थात् लाल रंगवाला और दूसरा ''तान्न-धून्नाः आपः '' तांबेके जंगके समान मलिन रंगवाला । पहिला शुद्ध रक्त है जो हृदयसे बाहिर जाता है और सब शरीरमें छपर, नीचे और चारों ओर व्यापता है । दूसरा मलिन रंगका रक्त है, जो शरीरमें अमण करके और वहांकी शुद्धता करनेके पश्चात् हृदयकी और वापिस आता है । इस

प्रकारकी यह आर्थ्यकारक रुधिराभिसरण की योजना किसने की है, यह प्रश्न यहां किया है। किस देवताका यह कार्य है? पाठको सोचिय।

मंत्र १२ में प्रश्न पूछा है, कि "मनुष्यमें सीन्दर्य, महत्त्व, यशा, प्रयान, शक्ति, शान और चारित्र्य किस देवताके प्रभाव से दिखाई देता है ? "इस मंत्रके "चरित्र " शब्दका अर्थ कई लोग " पांच " ऐसा समझते हैं, परंतु इस मंत्रके पूर्वापर संबंधसे यह अर्थ नहीं दिखाई देता। क्योंकि स्थूल पांचका वर्णन पहिले मंत्रमें हो चुका है। यहां सूक्ष्म गुणधर्मीका वर्णन चला है। तथा महिमा, यशा, शान आदिके साथ चारित्र्य हो अर्थ ठीक दिखाई देता है।

मंत्र १५ में "वास:" शब्द "कपडों" का वाचक है। यह जीवात्माके ऊपर जो शरीररूपी कपडे हैं, उनका संबंध है, घोती आदिका नहीं। श्रीमझगवद्गीतामें कहा है कि—" जिस प्रकार मनुष्य पुराने वस्नोंको छोड़कर नये प्रहण करता है उसी प्रकार शरीरका स्वामी आत्मा पुराने शरीर त्याग कर नये शरीर घारण करता है। (गीता २।२२)" इसमें शरीरकी तुलना कपडोंके साथ की है। इस गीताके स्रोक्तमें "वासांसि" अर्थाद "वास:" यही शब्द है, इसालिये गीताकी यह कल्पना इस अर्थवेवेदके मंत्रसे ली हुई है। कई विद्वान् यहां इस मंत्रमें "वास:" का अर्थ "निवास" करते हैं, परंतु "परि-जद धत्-(पहनाया)" यह किया बता रही है कि वहां कपडोंका पहनाना अमीष्ट है। इस आत्मापर शरीरक्षी कपडे किसने पहनाये? यह इस प्रश्नका सीधा तारपर्थ है।

### (४) मन, वाणी, कर्म, मेथा, श्रद्धा तथा वाह्य जगत् के विषयमें प्रश्न । (समष्टि—व्यष्टिका संबंध)

मंत्र १५ तक व्यक्तिके शरीरके संबंधमें विविध प्रश्न हो रहे ये, परंतु अब मंत्र १६ से जगत्के विषयमें प्रश्न पूछे जा रहे हैं, इसके आग मंत्र २१ और २२ में समाज और राष्ट्रके विषयमें भी प्रश्न आ जायगे। तास्पर्य इससे वेदकी शैलीका पता लगता है, (१) अध्यासमें व्यक्तिका संबंध,(२) अधिभूतमें प्राणिसमष्टिका अर्थात् समाजका संबंध, और (३) अधिदैवतमें संपूर्ण जगत्का संबध है। वेद व्यक्तिसे प्रारंभ करता है और चळते चलते सम्पूर्ण जगत्का ज्ञान यथाकम देता है। यही वेदकी शैलो है। जो इसको नहीं समझते, उनके ध्यानमें उक्त प्रश्नोंकी संगति नहीं आती। इसलिये इस शैलीको समझना चाहिये।

वेद समझत है, कि जैसा एक अवयव हाथ पांव आदि शरीरके साथ जुड़ा है, उसी प्रकार एक शरीर समाजक साथ संयुक्त हुआ है और समाज संपूर्ण जगत्के साथ मिला है। 'व्यक्ति समाज और जगत्'ये अलग नहीं हो सकते। हाथ पांव आदि अवयव जैसे शरीरमें हैं, उसी प्रकार व्यक्ति और कुढ़ंब समाजके साथ लगे हैं और सब प्राणियोंकी समष्टि संपूर्ण जगतसे संलग्न हो गई है। इसलिये तीनों स्थानोंमें नियम एक जैसे ही हैं। (चित्र अगले २० में पृष्ठपर देखों.)

सीलहवें मंत्रमें ''श्राप, श्रद्धः उषा, सायंभव'' ये चार शब्द कमशाः बाह्य जगत्में ''जल, दिन, उषःकाल श्रोर सायंकाल'' के वाचक हैं, तथा व्यक्तिके शरीरमें ''जांवन, जागृति, इच्छा श्रीर विश्रांति'' के सूचक हैं। इसिलये इस सीलहमें मंत्रका भाव दोनों प्रकार समझना उचित हैं। ये चार भाव समाज और राष्ट्रके विषयमें भी होते हैं, सामाजिक जीवन, राष्ट्रीय जागृति, जनताकी इच्छा और लेगिंका आराम ये भाव सामुद्धायिक जीवन में हैं। पाठक इस प्रकार इस मंत्रका भाव समझें।

मंत्र १७ में फिर वैयक्तिक बातका उहेख है। प्रजातंतु अर्थात् संततिका तांता (धागा) टूट न लाय, इसिलये शरीरमें वीर्थ है यह बात यहां स्पष्ट कही है। तेतिरीय उपनिषद्में "प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः (तै० १।११।१)" संततिका तांता न तोड । यह उपदेश है। वही भाव यहां सूचित किया है। यहां दूसरी वात सूचित होती हैं कि वीर्य योंही खोनेके लिये नहीं है, परंतु उत्तम संतित करनेके लियेही है। इसलिये कामोपभोगके आतिरेकम बीर्यका नाश नहीं करना चाहिये, प्रत्युत उसकी सुरक्षित करके उत्तम संतात उत्पन्न करनेमें ही खर्च करना चाहिये। इसी सूच.-में आगे जाकर मंत्र २९ में कहेंगे। के "जो ब्रह्मकी नगरीको जानता है उसको ब्रह्म और इतर देव उत्तम इंद्रिय, दीर्घ जीवन भीर उत्तम संतति देते हैं। " उस मंत्रके अनुसंधानमें इस मंत्रके प्रश्नका देखना चाहिये। वंश अथवा कुलका क्षय नहीं होना चाहिये, और संतितका कम चलता रहना चाहिये; इतना नहीं परंतु उत्तरोत्तर संतातिमें शुभगुणोंकी वृद्धि होनी चाहिये इसलिये उक्त सूचना दी है। अज्ञानी लोग नीर्यका नाश दुर्व्यसनों में कर देते हैं, और उससे अपना और अर्थात् पूर्य के प्रकाशित प्रागमें तू रह । इतीत आयु वीर्घ होगी । जो लोग तंग मकानके अंधेरे तंग कमरोंमें रहते हैं, जहां सूर्यप्रकाश उनको नहीं मिलता वे अल्पजीवी होते हैं। शरीरके चमडीपर सूर्यप्रकाशका स्पर्श होना चाहिये । योडासा भी अधिक सूर्यप्रकाश चमडीपर लगनेपर जिनकी कष्ट होते हैं वे वीर्घजीवनके अधिकारी नहीं हैं। मनुष्य सदा कपडोंसे वेष्टित रहते हैं गतः वे सूर्यके जीवनसे वंचित रह जाते हैं। यदि मनुष्य स्पर्यातपरनान करें तो उनके रक्तमें सूर्याकरणोंमे जीवनिवधुन् प्रविष्ट होगी और उनको अधिक लाम होगा। सूर्यके विषयमें प्रश्नोपनिष्य में कहा है—

आदित्यो ह वै प्राणो रियरंब चन्द्रमा रियर्वा एतत्सर्वे यन्मूर्ते चामूर्ते च तस्मान्मूर्तिरेव रिवः॥ ५॥ प्राणः प्रजानामुद्दयत्येष सूर्यः ॥ ८॥ ( प्रका उ. , )

'सूर्य ही प्राण है और जो सब अन्य मूर्त अयवा अमूर्त है वह रिय है। यह सूर्य प्रजाओंका प्राण है जो उदयको प्राप्त होता है। 'इतनी सूर्यकी मिहना है, अतः इस सुक्तम कहा है कि, 'सूर्यके प्रकाशसे अपना संबंध न तोड। क्योंकि यह सूर्यप्रकाश ऐसा है कि, जिससे मनुष्यकी आयुष्यमर्यादा बढती है। जो जो प्राणी सूर्यप्रकाशसे अपना संबंध तोडते हैं वे अल्पायु होते हैं। सूर्य ही जीवनका समुद्र है, इसिल्ये इससे दूर होना ठीक नहीं। सूर्यके समान अन्य देव भी मनुष्यका जीवन दीर्घ करते हैं इस विषयमें निम्नलिखित मन्ष्यका जीवन दीर्घ करते हैं इस विषयमें निम्नलिखित

भगः अंशुमान्सोमः मरुतः देवाः इन्द्राग्नी स्वस्तये उत्। ( मं. २ )

मातिरिश्वा वातः तुभ्यं पवताम्। ( मं. ५ ) आपः अमृतानि तुभ्यं वर्षन्ताम्। ( मं. ५ ) इह विश्वे देवाः तुभ्यं रक्षन्तु। ( मं. ७ )

अक्षयः जातवेदाः वैश्वानरः दिव्यः विद्यतः तेरक्षन्तुः ( मं. ११ )

चौः पृथिवी सूर्यः चन्द्रमाः अन्तरिक्षं त्वा रक्षताम् । ( मं १२ )

जायमाण इन्द्रः जीवेभ्यः त्वा सं-उदे दघातु । ( मं. १५ )

आदित्या वसव इन्द्राक्षी स्वस्तये त्वा उद्घरन्तु । ( मं. १६ ) यौः पृथित्री प्रजापतिः सोमराज्ञीः ओषधयः त्वा मृत्योः उद्योपरन् । ( मं. १७ )

'पृथ्वीस्थानर प्राप्त होनेवाले देवता पृथिवी, जल (आप्), अग्नि, वायु, वसु, (सोमगहीः ओषध्यः) सोमादि जीषध्यां, (प्रजापतिः) प्रजापालक राजा, बंध्वानर, जातवेवा आदि हैं, अन्तरिक्ष स्थानमें रहनेवाले अन्तरिक्षं (आपः) मेधस्थानीय जल, सातरिक्षा वाता, 'मरुतः) वायु, चन्त्रमा, इन्द्र, विधूत् (प्रजापतिः) मेघ आदि देवता है और खुलोकमें रहनेवाले छोः, सुर्य, आदित्य, मग, प्रजापति (परम अग्ना) आदि वेवता हैं, ये सम देवता मनुष्यको दीर्घ आयुष्य देवें। इनमेंसे प्रत्येक देवताका संबंध प्राणीकी दीर्घायुक्त साथ है। प्राणी तृषित होनेपर जलसे प्राणधारण करता है, भूख लगनेपर औषधिवनस्पतियां फूलोंफलों और कन्दोंमे अग्णीको जीवन देती है, सूर्यंप्रकाश तो सभी पदार्थोंमें जीवन देता हो है इसी प्रकार अन्यान्य देवतासे जीवन लेकर अनुष्यादि प्राणी प्राण धारण करता है।

ये सब देव (वयो-ध्रासः) आयुको धारण करनेवाले हैं, ये (संध्रमन्तु) मनुष्यको दीर्घजीवन प्रदान करें। इन देवोंसे जीवनशक्ति प्राप्त करनेका ही नाम यज्ञ है, इसीलिये कहा है कि—

देवान्भावयतानेन ते देवा भावयन्तु वः । परस्परं भावयन्तः श्रंयः परमवाष्स्राथ॥(भ गी. ३।११)

' यज्ञसे देवोंको संतुष्ट करो और देव तुम सबको संतुष्ट करेंगे, इस प्रकार परस्परको आनन्द प्रसम्न करते हुए तुम सब परम श्रेय प्राप्त करोगे। 'इस प्रकार मनुष्यसे यशका संबंध है, अतः इस सुक्तमें कहा है कि—

वर्हिः प्रमयुः कथा स्यात् ? ( मं. १६ )

'यज्ञ विधातक कंसे होगा ? 'सच्चा यज्ञ विधिपूर्वक किया जाये तो वह कभी विधातक नहीं हो सकता, प्रत्युत पोषक ही होगा। इस रीतिसे सूर्यादि देवोंसे शक्ति प्राप्त करके मनुष्य अपनी शिंकतका विकास कर सकता है और यहां प्रानन्दसे रहकर दीर्घजीवन प्राप्त कर सकता है। इसी प्राणधारणके विषयमें इस सुक्तमें कहा है—

ते प्राणाः अपाना इह रमन्तां। अयं पुरुषः असुना सह। ( मं. १ ) इह ते असुः, इह प्राणः, इह आयुः, इह ते मनः।

त्वा प्राणः बलं मा हासीत् । ते असुं अनु ह्रयामसि । ( मं. १९ )

इस रीतिसे यज्ञहारा देवताओंको प्रसन्न करके तेरे अन्दर प्राण, व्यान, अथ्यु, मन, बल आदि स्थिर रहें। ' अर्थात् मनुष्यको दीर्घजीवन प्राप्त हो।

ते जीवातुं दक्षतातिं कृणोमि। (मं. ६)

मनुष्यमें जो जीवन और बल हैं वह ना शुभकमें करने के लिये ही है, यज्ञकें लिये ही है। मनुष्यको जो वीर्घायु प्राप्त करनी है, बहुत बल प्राप्त करना है वह इसी कार्यकें लिये हैं, वह सब श्रेष्ठतम यज्ञरूप कर्मकें लिये ही है—अयं इह अस्तु, अयं इतः अमुत्र मा गात्। (मं. १८) मृत्योः त्वा उदपीपरम्। (मं. १९)

त्वा आहार्ष, त्वा अविदं, पुनः नवः आगाः।(मं.२०) हे सर्वांग ! त सर्वे चक्षुः ते सर्वे आगुः च अविदम् ॥ ( मं. २० )

त्वत् निर्ऋतिं मृत्युं अपनिद्धासि ।

यक्षमं अपनिद्धमसि । ( मं. २१ ) सहस्रवीयेण इमं मृत्योः उत्पारयामसि । (मं. १८ )

'यह मनुष्य इस लोकमें रहे, परलोकमें न जावे, अर्थात् न मरे। मृत्युसे तुझे बचाया है। मृत्युसे तुझे लौटा लाया हूं, मानो तु नया होकरही आ गया है, तेरा नयाही जीवन मन गया है। हे सर्वागसंपूर्ण मनुष्य! चक्षु, आयु आदि सब तुझे प्राप्त हुए हैं। तुझसे दुर्गति, मृत्यु और रोग दूर हो गए हैं। हजारों बलबीयंवाली औषधियोंके प्रयोग द्वारा तुझे मृत्युसे माना विया है।

इस प्रकार वीर्घजीवन प्राप्त करनेमें सणिमंत्र औषिषके विविध प्रयोग करके यह सिद्धि प्राप्त करनी होती है। वीर्घजीवनकी प्राप्ति उपाय आयुर्वेद, योगसावन आदिमें विस्तारपूर्वक देखे जा सकते हैं।

#### तम और ज्योति।

त्वत् तमः व्यवात्, अप अक्रमीत्। ते ज्योतिः अभूत्। ( मं. २१ )

' तुझसे अन्धकार दूर हो चुका है और तुझे प्रकाश प्राप्त हुआ है। 'इस मंत्रमें जीवनके एक महान् सिद्धान्तको स्पष्ट

किया है। मनुष्यका जीवन सचमुच प्रकाशका जीवन है पर बहुत थोडेही लोग इसका अनुभव करते हैं। प्रत्येक मनुष्यके चारों ओर एक एक प्रकाशका वर्तुल स्वतंत्र है, जैसा जिसका सामर्थ्य अधिक होता है, उतना उसका वर्तुळ बहा और प्रभावशाली होता है। जिसका आदियक बल कम है उसका प्रकाशवर्त् ल भी छोटा होता है। यह प्रकाशवर्त् ल भले ही छोटा या कमजोर हो तो भी आकाशतक, नक्षत्रींतक फैलने योग्य विस्तृत होता है। मनुष्य जब मरने लगता है 💵 यह प्रकाशवर्त्ल छोटा छोटा होता जाता है, जो मनुष्य मरने तक अपने अन्तिम अन्भव बतला सकता है, वह इस बातको प्रत्यक्ष रूपसे कह सकता है। अन्तिम समय क्षणक्षणमें जिसका प्रकाशवर्तुल छोटा होता जाता है वह वैसा कहता भी है। मनुष्यकी आत्मापर (तमः) अन्वकार या अविद्याका आवरण पडना ही मृत्यु है। अन्तसमयमें जब यह प्रकाशवर्तृल केवल अंगुष्ठमात्र रह जाता है तो उस मनुष्यकी मृत्य हो जाती है। यह अनुभव इस मंत्रद्वारा व्यक्त किया गया है। 'हे मनुष्य! तेरे ऊपर अन्धेरेका आवरण आ रहा या, वह अब दूर हो गया है और पूर्ववत् तेरी ज्योति जगत्में फैल गयी है। 'यह २१ वें मंत्रसागका आशय है। गर आत्मप्रकाशका अनुभव है। यह कोई काल्पनिक बात नहीं है। जितने जगत्का मनुष्यको ज्ञान होता है वहां तक इसका यह प्रकाशवर्तुल फैला रहता है, मरण समयमें वहांसे प्रकाशवर्तुल शनैः शनैः छोटा होता जाता है । बेहोशीका अर्थ ही प्रकाशवर्त्लका संकोच होना है । बेहोश होनेवाला मनुष्य कहता ही है कि मेरा आँख के सामने अंघेरा छा गया। इसमा स्पष्ट अर्थ यह है कि इसका जो प्रकाश फैला हुआ था वह संकुचित हो गया, इसलिये इसकी जीवनशक्ति कम हो गई और वह मूज्छित हो गया।

#### दो मार्गरक्षक ।

इयामश्च राबलश्च यमस्य पथिरक्षी श्वानौ । (मं.९)

ै काला और इवेत ऐसे वो यमके मार्गरक्षक इवान हैं। ' यहां ' इवान ' झब्दका अर्थं कई लोगोंने ' कुत्ता ' किया है और इसका अर्थ ऐसा माना है कि ' यमके वो कुत्ते यम-लोकके मार्गमें रहते हैं। ' परंतु यह जर्थं ठीक नहीं है। ' इवान ' झब्दका अर्थ यहां ' ( श्वा−न; श्वः+न ) जो कल नहीं रहता ' यह है। यह नाम सूर्य अर्थात् कालका है, इवेत कानसेही भूमि, जल, तेज, वायु, सूर्य आदि देवताओं की अनुकुलता संपादन की जाती है और ज्ञानसेही अपने सुखमय
नियासके लिये उनकी सहायता ली जाती हैं; अथवा जो ज्ञानस्वरूप परब्रह्म है वहीं सब करता है। उक्त प्रश्नका तीनें।
स्थानों में अर्थ इस प्रकार होता है। यहां भी ' ब्रह्म ' बादसे
ज्ञान, अरमा, परमात्मा आदि अर्थ लिये जा सकते हैं, क्यों कि
केवल ज्ञान आरमा से मिन्न नहीं रहता है।

दूसरे प्रश्नमें '' दैव-जनीः विद्याः'' अर्थात् दिव्यप्रजा परस्पर अनुकूल बनकर किस रीतिसे सुखपूर्ण निवास करती है, यह भाव है। इस विषयमें पूर्व स्थलमें लिखाही है। इस प्रश्नक उत्तर भी 'ज्ञानसे यह सब होता है' यही है।

तीसरे प्रश्नमें पूछा है कि ''सत् क्ष-त्र'' उत्तम क्षात्र किससे होता है ? क्षतों अर्थात् दुःखोंसे जो त्राण अर्थात् रक्षण किया जाता है, उसको क्षत्र कहते हैं। दुःख, कष्ट, आपत्ति, हानि, अवनित आदिसे बचाव करनेकी शाक्ति किससे प्राप्त होती है, यह प्रश्न है। इसका उत्तर ''ज्ञानसे वह शक्ति आति है'' यही है। ज्ञानसे सब कष्ट दूर होते हैं, यह बात जैसी व्यक्तिमें वैसीही समाजें में और राष्ट्रमें बिलकुल सत्य है।

" दूसरा न-क्षत्र किससे होता है ?" यह चीथा प्रश्न है।
यहां " न-क्षत्र " शब्द विशेष अर्थसे प्रयुक्त हुआ है।
आकाशमें जो तारागण हैं उनको "नक्षत्र " कहते हैं, इसलिये
कि वे ( न क्षरानित) अपने स्थानसे पतित नहीं होते। अर्थात्
अपने स्थानसे पतित न होनेका भाव जो " न-क्षत्र" शब्दमें

है वह यहां अभीष्ट है। यह अर्थ लेनेसे उक्त प्रश्नका तात्पर्य निम्नालिखित प्रकार हो जाता है, '' किससे यह दूसरा न गिरनेका सद्गुण प्राप्त होता है ? '' इसका उत्तर '' ज्ञानसे न गिरनेका सद्गुण प्राप्त होता है '' यह है। जिसके पास ज्ञान होता है, वह अपने स्थानसे कभी गिरता नहीं। यह जैसा एक व्यक्तिमें स्थानमें और राष्ट्रमें भी है। अर्थात ज्ञानके कारण एक व्यक्तिमें ऐसा विलक्षण सामर्थ्य प्राप्त होता है कि वह व्यक्ति कभी स्वकीय उच्च अवस्थासे गिर नहीं सकती। तथा जिस समाज और राष्ट्रमें ज्ञान मरपूर रहेगा, वह समाज भी कभी अवनत नहीं हो सकता।

इन मंत्रोंमें व्यक्ति और समाजकी उन्नतिके तत्त्व उत्तम प्रकारसे कहे हैं। ज्ञानके कारण व्यक्तिने हंदिय, राष्ट्रके पांच ही जन उत्तम अवस्थामें रहते हैं, प्रजाओं का अभ्युदय होता है, उनमें दुःख दूर करनेका सामर्थ्य खाता है और ज्ञानके कारण वे कभी अपनी श्रेष्ठ जनस्थासे गिरते नहीं। यहां भानवाचक गा। शब्द है, यह पूर्वोक्त प्रकारही 'ज्ञान, आतमा, परमारमा, परमहमा का जा जाचक है, क्यों कि सस्य ज्ञान इनमें ही रहता है।

(७) अधिदैवत ।

इस प्रश्लोत्तरम त्रिलोकीका विषय आ गया है, इसका योदासा विचार सूक्ष्म दृष्टिस करना चाहिये। भूलोक, अंतरिक्ष लोक और खुलोक मिलकर त्रिलोकी होती है। यह व्यक्तिमें भी है। और जगत में भी है। देखिये—

| ले।क       | व्यक्ति <b>में</b><br>ह्व            | रा <sup>६</sup> ट्रमें<br>६ <b>प</b><br><b>(</b> विश: ) | जगत्में<br>रूप                   |
|------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------------------------------|
| भूः        | नाभिने गुदा-<br>तकका प्रदेश,<br>पांच | प्रवा<br>प्रवा<br>धनी और कारीगर लोग                     | पृथ्वी<br>( अग्नि )              |
| भुव:       | डाति और<br>इदय                       | (क्षत्रं )<br>शुरू लोग<br>लोकसमा                        | भंतरि <b>क्ष</b><br>(वायु) इंद्र |
| खः<br>सर्ग | सिर<br>श मस्तिष्क                    | समिति<br>( ब्रह्म )<br>श्रानी कीग<br>मंत्रिगंदक         | बुलोक<br>नमो मंडक ( सुव )        |

मंत्र २४ में पूछा है कि, पृथिवी, अंतरिक्ष, और खुलोकों को अपने अपने स्थानमें किसने रखा है ? उत्तरमें निवेदन किया है कि उक्त तीनों लोकों को ब्रह्मने अपने अपने स्थानमें रख दिया है। उक्त कोष्टकसे तीनों लोक व्यक्तिमें, राष्ट्रमें और अगत्में कहां रहते हैं, इसका पत्ता लग सकता है। व्यक्तिमें सिर, हृदय और नाभिके निचला भाग ये तीन लोक हैं, इनका धारण आत्मा कर रहा है। शरीरमें अधिष्ठाता जो अमूर्त आत्मा है, वह शरीरस्थ इन तीनों केंद्रोंको धारणकरता है और वहांका सब कार्य चलाता है। अमूर्त राजशांकि राष्ट्रीय त्रिलोकीकी सुरक्षिता करती है। तथा अमूर्त व्यापक ब्रह्म जगत्की त्रिलोकीकी सारणा कर रहा है।

इस २४ वे मंत्रके प्रश्नमें पूर्व मंत्रों में किय सब ही प्रश्न संप्र-हीत हो गये हैं। यह बात यहां विशेष रीतिसे च्यानमें धरना चाहिय कि पहिले दो मंत्रोंमें नाभिके निचले भागोंके विषयमें प्रश्न हैं, मंत्र ३ से ५ तक मध्यभाग और छातिके संबंधके प्रश्न हैं, मंत्र ६ से ८ तक सिरके विषयमें प्रश्न हैं। इस प्रकार ये प्रश्न व्यक्तिकी त्रिलोकी के विषयमें स्थूल शरीरके छबंधमें हैं। मंत्र ९, १० में मनकी शाक्ति और सावनाके प्रश्न हैं, मंत्र ११ ज सर्व शरीरमें व्यापक रक्तके विषयका प्रश्निहै, मंत्र १२ में नाम, रूप, यश, झान और चारिज्यके प्रश्न हैं, मंत्र १६ में प्राणके संबंधके प्रश्न हैं, मंत्र १४ और १५ में जन्म मृत्यु आदिके विषयमें प्रश्न हैं। मंत्र १० में संतात बीर्य आदिके प्रश्न हैं। ये सब मंत्र व्यक्तिके शरीरमें जो तिलोकी है, उसके संबंधमें हैं। उक्त मंत्रेंका विचार करनेसे उक्त बात स्पष्ट हो जाती है। इन मंत्रोंके प्रश्लोंका कम देखनेसे एता लग जायगा कि वेदने स्थूलसे स्थूल पांवसे प्रारंभ करके कैसे सूक्ष्म आत्म-शक्तिके विचार पाठकों के मनमें उत्तम शातिसे जमा दिये हैं। जड शरीरके मीटे भागसे प्रारंभ करके चेतन आत्म।तक अनायाससे पाठक आ गये हैं । केवल प्रश्न पूछनेसे हैं। पाठकोंमें इतना अद्भुत ज्ञान उत्पन्न हुआ है। यह ख्वी केवल प्रश्न पूछनेकी और प्रश्नोंके क्रमकी है।

चोवीसर्वे मंत्रमें प्रश्न किय हैं कि, यह तिलेकी किसने घारण की है। इसका उत्तर २५ वे मंत्रमें है कि, " ब्रह्मही इस त्रिलोकीका धारण करता है। " अर्थात् श्वरीरकी त्रिलोकी शरीरके अधिष्ठाता आत्माने धारण की है, यह " आध्वारिक माव " यहां स्पष्ट हो गया है। इस प्रकार प्रवास प्रश्नोंका उत्तर इस एकही मंत्रने दिया है।

अन्य मंत्रों में (मंत्र १६, १८ से २४ तक्) जितने प्रश्न पूछे हैं उनके " आधिमौतिक " और " आधिदेविक" एसे दो हो विभाग होते हैं, इनका नैय्यक्तिक भाग पूर्व विभागमें आ गया है। इनका उत्तर भी २५ वा मंत्र ही दे रहा है। अर्थात सबका धारण " ब्रह्म " ही कर रहा है। तास्पर्य संपूर्ण ७१ प्रश्नोंका उत्तर एक ही " ब्रह्म " शब्दमें समाया है। प्रश्नके अनुसार " ब्रह्म " शब्दके अर्थ " ज्ञान, आत्मा परमात्मा, परब्रह्म " आदि हो सकते हैं। इसका संबंध पूर्व स्थानमें बतायाही है।

व्यक्तिमें और जगत् में जो 'बेरक' है उसका 'ब्रह्म' खब्दसे इस प्रकार बोध हो गया । परंतु यह केवल शब्दकाही बोध है, प्रत्यक्ष अनुभव नहीं है । शब्दसे बोध होनेपर मनमें चिंता उत्पन्न होती है कि, इसका प्रत्यक्ष ज्ञान किस रीतिसे प्राप्त किया जा सकता है ? हमें शरीरका ज्ञान होता है बौर बाह्य जगत्को भी प्रत्यक्ष करते हैं, परंतु उसके अंतर्थाभी प्रेरकको नहीं जानते !! उसको जाननेका उपाय अगले मंत्रमें कहा है—

#### त्रह्म-प्राप्तिका उपाय ।

इस २६ में मंत्रदें अनुष्ठानको निया कही है। यहां अनु-ष्ठान है जो कि, आत्मरूपका दर्गन कराता है। सबसे पहिली बात है '' अथवां '' बननेकी । '' अ-थवां '' का अर्थ है निश्चल। धर्न का अर्थ है गति अथवा चंचलता। चंचलता सब प्राणियोंमें होती है। शरीर चंचल है, उससे इंद्रियां चंचल है, किसी एक स्थानपर नहीं ठहरतीं। उनसे भी मन चंचल है, इस मनकी चंचलताकी तो कोई हददी नहीं है। इस प्रकार जो चंचलता है उसके कारण आत्मशक्तिका आविभाव नहीं है।ता। जब मन, इंद्रियां और शरीर स्थिर होता है, तब आत्माकी शक्ति विकसित होकर प्रगट होती है।

आसर्नों के अभ्याससे शरीर की स्थिरता होती है, और शारी-रिक आरोग्य प्राप्त होने के कारण सुख मिलता है। ध्यानसे इंद्रियों की स्थिरता होती है और भक्ति से मन शांत होता है। इस प्रकार योगी अपनी चंचलताका निरोध करता है। इस-लिये इस योगी को '' अ--धर्चा '' अर्थात् '' निश्चल '' कहते हैं। यह निश्चलता प्राप्त करना बहेही अभ्यासका कार्य है। सुगमतासे साध्य नहीं होती। सालेशासल निरंतर और एकनिष्ठासे

| अयं जीवतु मा मृतेमं समीरयामसि ।                             |    |   |    |
|-------------------------------------------------------------|----|---|----|
| कुणोम्यंसमें भेष्ठं मृत्यो मा पुरुषं वधीः                   | 11 | 4 | II |
| जीवुलां नेघारियां जीवुन्तीमोर्यधीमहम्।                      |    |   |    |
| <u>त्रायमाणां सहंमानां सहंस्वतीमिह हुवैस्मा अंश्वितातये</u> | 11 | ξ | () |
| अधि बूहि मा रंभथाः सूजेमं तबैव सन्त्सवीहाया इहास्तुं।       |    |   |    |
| भवांशवीं मूडतं शर्म पच्छतमप्रसिध्यं दुरितं धंत्रमायुः       | 11 | G | 11 |
| अस्मै मृत्यो अधि बूहीमं द्युस्वोद्दितोईयमंतु ।              |    |   |    |
| अरिष्टः सर्वीद्भः सुश्रुज्जरसा ज्ञतहायन आत्मना मुजंमरनुताम् | H  | 6 | H  |

अर्थ — ( अयं जीवतु ) यह पुरुष जीवित रहे, ( मा मृत ) न सरे। ( इमं सं ईरयामिस ) इसकी हम सचेत करते हैं। ( अस्मै भेषजं कृणोमि ) इसके लिये में औषध बनाता हूं। हे ( मृत्यो ) मृत्यो ! ( पुरुषं मा वधीः ) इस पुरुषका वध न कर ॥ ५ ॥

( अहं अरिष्ट-तातये ) में सुखका विस्तार करनेके लिये ( जीवलां ) जीवन वेनेवाली ( नघारिषां ) हानि न करनेवाली ( त्रायमाणां सहमानां सहस्वतीं ) रक्षा करनेवाली, रोग हटानेवाली और वल बढानेवाली, ( जीवन्तीं अस्मै हुवे ) जीवनीय आविधिको इसे देता हूं ॥ ६ ॥

(अधि ब्रुहि) तू उपदेश कर, (मा आरभथाः) बुरा बर्ताव न कर. (इम स्तुज) इस पुरुवको जगत्में चला (तव एव सन्) तेराही होकर यह (सर्वहायाः इह अस्तु) पूर्ण आयुतक यहां रहे। (भवा-शवों) है भव और शवं! तुम दोनो (मृद्धतं) मुखी करो, (शर्म यच्छतं) मुख दो। (दुरितं अपसिध्य) पापको दूर करके (आयुः धत्तं) दीर्घ आयु प्रदान करो।। ७॥

है (मृत्यो ) मृत्यो ! (अस्मै अधि बृहि ) इसको उपदेश कर, (इसं दयस्व ) इसवर दया कर। (अयं इतः उत् एतु ) यह इस विवित्तसे अवर उकें। और (अ-रिष्टः सर्वोङ्गः ) पीडारहित सब अंगोंसे पूर्ण, (सु-श्रुत् ) उत्तम ज्ञान या श्रवण शक्तिसे पुक्त होकर (जात्मना भुजं अञ्जतां ) अपनी शक्तिसे भोगोंको प्राप्त करे।। ८।।

भावार्थ — यह मनुष्य दीर्घजीवी होवे, शाघ्र न मरे। ऐसी शक्ति इसमें संचालित करते हैं। इस रोगीको हम जीवध देते हैं। इसकी मृत्यु न हो।। ५।।

इसके दीर्घजीवनके लिये जीवन्ती औषधिके रसको देता हूं। यह आयुष्य बढानेवाली, बल देनेवाली, दोष हटानेवालो, और रोग दूर करनेवाली है। ६।।

इस दीर्घजीवनके उपायका उपदेश जनताको दे, कोई बुरा आचरण म करे, यह पुरुष इससे निर्दोष होकर जगत्में संचार करें । इसको दीर्घजीवन प्राप्त हो । इसको सुखमय शरीर मिले, रोग और दोष दूर हों और पूर्ण आयु प्राप्त हो ॥ ७ ॥

इसको आरोग्य प्राप्तिका उपदेश दे, मृत्यु इसपर इस सभय वया करे, यह सब प्रकार अभ्युवयकी प्राप्त होवे, इसके सब अवयव पूर्ण रीतिसे बढ़ें, निर्वाव हों। यह जानवान् होकर पूर्णायु होवे और अन्ततक अपने प्रयस्तसे अपने लिये आवश्यक भोग प्राप्त करे ॥ ८॥

| देवानौ हेतिः परि त्वा वृणक्त पारयांमि त्वा रजंस उत त्वां   | मृत्योरंपीपरम् । |
|------------------------------------------------------------|------------------|
| आराद्रियं ऋग्यादं निरूहं जीनावंने ते परिधि दंधामि          | 118.11           |
| यत् ते नियानं रज्ञसं मृत्यो अनवधुर्धिम् ।                  |                  |
| प्थ इमं तस्माद् रक्षन्तो ब्रह्मास्मै वर्भ कुण्मास          | 11 80 11         |
| कृणोमि ते प्राणापानी जरां मृत्युं दीर्घमायुः स्वस्ति।      |                  |
| वैव्रक्वतेन प्रहितान् यमद्तां अर्वोऽपं सेचामि सर्वीन्      | 11 88 11         |
| आरादराति निकीति पुरो ग्राहि कव्यादेः पिशाचान् ।            |                  |
| रक्षो यत् सर्वं दुर्भृतं तत् तमं इवापं इन्मिस              | ॥१२॥             |
| अमेष्टे प्राणममृतादायुंष्मतो वन्वे जातवदसः।                |                  |
| यथा न रिष्यों अमृतंः सजूरसस्तत् तें कृणोमि तद्दं ते समृष्य | ।ताम् ॥ १३॥      |

अर्थ— (देवानां हेतिः त्वा परिवृणकतु) देवोंका शक्य तुसे दूर रखे। (त्वा रजसः पारयामि) तुसे रजस्से पार करता हूं। (त्वा सृत्योः उत् अपीपरं) तुसे सत्युसे ठठाया है, तू सृत्युसे दूर हो चुका है। (क्रव्यादं अप्निं सारात् निक्दं) सांसमक्षक अप्निको दूर रखता हूं। (ते जीवातवे परिधि दधामि) तेरे जीवनके छिये मर्थादा निश्चित करता हूं॥ ९॥

हे मृत्यो ! ( यत् ते अनवधर्धे रजसं नियानं ) जो तेरा वर्जिष्य रजोमय मार्ग है ( तस्मात् पथः इमं रश्चन्तः ) उस मार्गसे इस पुरुषकी रक्षा करते हुए इम ( अस्मे ब्रह्म वर्म क्रण्मिस ) इसके किये ज्ञानका जन्म करते हैं ॥ १०॥

(ते प्राणापानी जरां मृत्युं दीर्घ आयुः स्वस्ति कुणोमि) तेरे किये प्राण अपान, बुरापा, दीर्घ आयु और अन्तमें मृत्यु कस्याणमय करता हूं। (वैवस्वतेन प्रदितान् चराः सर्वान् यमदूतान्) विवस्वान स्यंसे उत्पक्ष कालके भेजे हुए सर्वत्र संचार करनेवाके सब यमदूतीको (अपसेधामि) में दूर करता हूं॥ ११॥

(अरातिं) शत्रु, (निर्फानिं) दुर्गति, (ब्राहिं) रोग, (क्रज्यादः) मांसमक्षक जन्तु, (पिशाचान्) मांस खानेवाके (रक्षः) विगाशक और (यत् सर्वे दुर्भूतं) जो हा अदिवकारी है, (तत्तम इव) उसको मन्धकारके समान (परः आरात् अपहन्मिस ) दूर हटाता हूं ॥ १२॥

(अमृतात् आयुष्मतः जातवेद्सः अग्नेः) बमर, बायुवाके जातवेद अग्निसे (ते प्राणं वन्वे ) तेरे प्राणको प्राप्त करता हुं। (यथा अमृतः हा रिष्याः) जिससे अमर होकर त् न विनष्ट होगा। (सज्ः असः) उसके साथ रह, (तत् ते समृध्यतां) वह तेरा कार्य समृदियुक्त होवे॥ १३॥

भावार्थ— देवोंके राम्न तुसंपर न गिरें। तुझे भोगवृत्तिसे परे के जाता हूं। सृत्युको इटाला हूं। सुदीको जलानेबाका भाम तेरे पाससे दूर होने और तू पूर्णायुकी शन्तिम मर्यादातक जीवित रह ॥ ९ ॥

मृत्युका अजिनय मार्ग है, स्थापि उससे इम इसकी रक्षा करते हैं। और इसकी जानका जान देते हैं जिससे इसकी रक्षा होगी ॥ १० ॥

प्राण अपान, बुद्धावस्था, दीर्च आयु आहिके कारण तुसे सुख प्राप्त हो । तुसे 💵 देनेवाके जो होंगे उनको में दूर

शत्रु, विवस्ति, रोग, विनाशक, वातक, और श्लीणता करनेवांके जो होंने बनको दूर हटाता हूं ॥ १२ ॥

अमर और आयु देनेवाले अप्ति देवसे मैं तेरे किये प्राण काता हूं। इससे तेरी मृत्यु नहीं होगी। त् यहां जीवित रह और संमृद्धिसे युक्त हो ॥ १३ ॥

४ (अथर्थ, सु. भारव )

(२) फैलनेसे उसका सबके साथ संबंध आता है। (३) वह विपुल होने के कारण ही चारों तर्फ फैल रहा है। (४) सबकी शोभा उसी कारण होती है, इसलिये वह सुशोभित भी है। ये 'सृष्ट'' शब्दे अर्थ सब कोशों में हें और इस प्रसंगमें बड़े योग्य हैं। परंतु इसका विचार न करते हुए वईयोंने ''उत्पन्न हुआ'' ऐसा असिंद अर्थ केकर इस मंत्रका अर्थ करनेका यत्न किया है। इसका विचार पाठक ही कर सकते हैं।

इस मंत्रमें '' सष्टा-३: '' तथा ''बभूवाँ३'' शब्द प्लुत हैं। प्लुत स्वरका उच्चार तीन गुणा लंबा करना चाहिये। प्लुत शब्दका उच्चारण अत्यंत आनंदके समय प्रेमातिशयमें होता है। इसके अन्य भी प्रसंग हैं, परंतु यहां आनंदातिशयके प्रसंगमें इसका उपयोग किया है। बह्मपुरीको जाननेसे अत्यंत आनंद होता है और परमात्माको सर्वव्यापकता प्रत्यक्ष अनुभव में आनेसे उस आनंदका पारावार ही क्या कहना है। इस परम आनंदको शब्दोंमें व्यक्त करनेके लिये प्लुत स्वरका प्रयोग इस मंत्रमें हुआ है।

जिस पुरुषके परमात्मसाक्षात्कारका अनुभव उक्त प्रकार आ जाता है, वह आनंदसे नाचने लगता है, वह उस आनंदमें मग्न हो जाता है, वह प्रेमसे ओतप्रीत भर जाता है, वह शोकमोहसे रहित अतएव अस्यंत आनंदमय हो जाता है। अब ब्रह्मज्ञानका और एक फल देखिये—

## (११) ब्रह्मज्ञानका फल

ब्रह्मनगरीका थोडासा अधिक वर्णन इस २९ वे मंत्रमें है। 'अमृतेन ब्रावृता ब्रह्मणः पुरिः'' अर्थात् "अमृतसे आवृत ब्रह्मकी नगरी है।" यहां "अ-मृत 'शब्दसे अज, अमर, अजरामर आत्मा लेना उचित है। इस ब्रह्मपुरिमें ब्रात्मा परि-पूर्ण है। आत्मा अ-मृत रूप होनेसे जो उसको प्राप्त करता है, वह अमर बन जाता है। इसिलये हरएककी यथाशिक इस मार्गमें प्रयत्न करना चाहिये। यह ब्रह्मकी नगरी कहां है, उस स्थानका पता मंत्र ३१ में पाठक देखेंगे।

बहानगरीको यथावत् जाननेसे बहा और ब्राह्म प्रवन्न होते हैं और उपासकको चक्ष, प्राण और प्रजा देते हैं। ''ब्रह्म'' शब्दसे ''आत्मा, परमात्मा, परब्रह्म'' का बोध होता है और ''ब्राह्मा:'' शब्दसे ''ब्रह्मसे बने हुए इतर देन, अर्थात् अभि, वायु, रिन, विद्युत्, इंद्र, वरुण आदि देन बोधित होते हैं।'' ब्रह्मनगरीको जाननेसे ब्रह्मकी प्रसन्नता होती है और संपूर्ण इतर देवोंकी भी प्रसन्नता होती है। प्रसन्न होनेसे ये सब देव और सब देवोंका मूल प्रेरक ब्रह्म इस उपासकका तीन पदार्थोंका अर्पण करते हैं। ये तीन पदार्थ ''चक्क, प्राण और प्रजा' नामसे इस मंत्रमें कहे हैं।

''चक्छ ''शब्दसे इंद्रियोंका बोध होता है, सब इंद्रियों में चक्छ मुख्य होनेसे, मुख्यका प्रहण करनेसे गौणोंका खयं बोध होता है। '' प्राण '' शब्दसे आयुका बोध होता है। क्योंकि प्राणही आयु है। ''प्रजा'' शब्दसे ''अपनी औरस संतति '' ली जाती है। तासर्व '' चक्छ, प्राण और प्रजा '' शब्दोंसे कमशः (१) संपूर्ण इंद्रियोंका खास्थ्य, (२) दीर्घ आयुष्य और (३) सत्तम संततिका बोध होता है। उपासनासे प्रसन्न हुए ब्रह्म और देव उक्त तीन बातें अर्पण करते हैं। ब्रह्मज्ञानका यह फल है।

(१) शरीरका उत्तम बल और भारोग्य, (२) भितिदीर्घ आयुष्य और (३) सुप्रजानिर्माण की शक्ति ज्ञह्मज्ञानसे प्राप्त होती है। इनमें मनकी शांति, बुद्धिकी समता और भारिमक बळकी संप्रजान अंतर्भृत है, यह बात पाठक न भूलें। इनके अतिरिक्त उक्त सिद्धि हो नहीं सकती। मानसिक शांतिके अभावमें, बौद्धिक समता न होनेपर तथा आत्मिक मिर्बर्जता की अवस्थामें, न तो शारीरिक स्वास्थ्य प्राप्त होनेकी संभावना है और न दीर्घायुष्य तथा सुप्रजानिर्माण की शक्यता है। ये सद्युण तथा इनके सिवाय अन्य सब 'शुम गुण ब्रह्मज्ञानसे सहज प्राप्त होते हैं।

बहाकी कृपा और देवोंकी प्रसन्नता होनेसे जो उत्तम फल मिल सकता है वह यही है। हमारे आर्थराष्ट्रमें प्राचीन कालके लोग अति दीर्घ आयुष्यसे संपन्न थे, बलिष्ठ ये और अपनी इच्छानुसार स्त्रीपुरुष संतानकी उत्पत्त तथा विद्वान रहर आदि जिस चाहे उस प्रवृत्तिकी संतति उत्पन्न करते थे। इस विषयमें शतपथ बाह्मणके अंतिम अध्यायमें अथवा बृह्दारण्यक उपनिषद्के अंतिम विभागमें प्रयोग ही स्पष्ट शब्दों में लिखे हैं। इतिहास प्रयोगें इस विषयकी बहुतसी साक्षियों है। पाठक वहां इस बातको देख सकते हैं। उसका यहां उद्धरण करनेके लिये स्थान नहीं है। यहां इतना ही बताना है कि, बहासान होनेसे करने शारितिक स्थास्थ्य संपादन करके आतिदीर्घ आयुष्य प्राप्त करनेके पाप क्या अपनी इच्छाके अनुसार सत्ति की उत्पत्ति की जा सकती है। अस कालमें, जिस

देशमें, जिन लोगोंको यह विद्या साध्य होगी वे लोग ही धन्य हो सकते हैं। एक कालमें आर्थोंको यह विद्या प्राप्त थी, आगे भी प्रयस्न करनेपर इस विद्याकी प्राप्ति हो सकती है।

संतान-उत्पातिकीः संभावना होनेकी आयुमें ही ब्राह्मज्ञान होनेयोग्य शिक्षाप्रणाली होनी चाहिये। आठ वर्षकी आयुमें उपनयन करके उत्तम गुरुके पास योगादि अभ्यासका प्रारंभ करनेसे २०, २५ वर्ष की अविधिमें ब्रह्मसाक्षात्कार होना असंभव नहीं है। अष्टावक्र, गुरुवाचार्य, सनस्क्रमार आदिकोंको वीस वर्षके पूर्व हो तत्त्वज्ञान हुआ था। इससे बड़ी उत्तरमें जिनकी तत्त्वज्ञान हो गया था ऐसे सस्युरुष भरतखंडके इतिहासमें बहु तही हैं। तात्पर्य विशेष योग्यतावाले पुरुष जो कार्य अल्प आयुमें कर सकते हैं, वही कार्य मध्यम योग्यतावालोंको अधिक कालमें सिद्ध होगा, और कानिष्ठ योग्यतावालोंको बहुतही काल लगेगा। इसलिये यहां सवसाधारण रीतिसे इतनाही कहा जा सकता है कि ब्रह्मचर्य-समाप्तितक उक्त योग्यता प्राप्त हो सकती है, और तत्पश्चात् गृहस्थाक्षममें सुयोग्य संतान उत्पन्न करनेकी संभावना कोई अश्वीक्य कोटीकी बात नहीं।

आजकल ब्रह्मज्ञानका विषय वृद्धोंकाही है ऐसा समझा जाता है, उनके मतका निराकरण इस मंत्रके कथनसे हो गया है। ब्रह्मज्ञानका विषय वास्तविक रीतिसे 'ब्रह्म-चारि"योंका ही है। वनमें गुरुकुलोंमें रहते हुए ये 'ब्रह्म-चारी ' ही ब्रह्मप्राप्तिका उपाय कर सकते हैं और ब्रह्मचर्य-आश्रम की समाप्तितक ' क्राय-पुरी' का पता लगा सकते हैं। तथा इसी आयुमें (१ शारिक स्वास्थ्य, (२) दीर्घ आयुष्य और (३) सुप्रजा निर्माण की शक्ति, आदिकी नीव डाल सकते हैं। इस रीतिसे सच्चे ब्रह्मचरी, ब्रह्मपुरीमें जाकर, ब्रह्मज्ञीन बनकर, ब्रह्मनिष्ठ रहते हुए उत्तर तीनों आश्रमोंमें शांतिके साथ त्यागपूर्वक भोग करते हुए भी कमकपत्रके समान निर्लेष और निर्दोष जीवन व्यतीत कर सकते हैं। इस विषयके आदर्श विस्तृ, याज्ञवल्क्य, जनक, श्रीकृष्ण आदि हैं।

हरएक आयुमें ब्रह्मज्ञानके लिये प्रयस्त होना ही चाहिये।
पदा उक्त बात इसालिये लिखी है कि यदि नवयुवकी की प्रश्नित
इस दिशामें हो गई तो उनको अपना जीवन पवित्र बनाकर
उत्तम नागरिक बननेहारा सब जगत्में सबी शांति स्थापन करनेके महत्कार्यमें अपना जीवन समर्पण करनेका बढा सीभाग्य
प्राप्त हो सकता है। अस्तु। यह मंत्र और भी बहुत बातोंका

बोध बा रहा है, परंतु यहां स्थान न होनेसे अधिक स्पष्टीकरण यहां नहीं हो सकता। आशा है कि पाठक उक्त दृष्टिस इस मंत्रका अधिक निचार करेंगे। इसी मंत्रका बोर स्पष्टिकरण असले मंत्रमें है, देखिये-

मंत्र २९ में जो कथन है उसीका स्पष्टीकरण इस मंत्रमें है। लक्षपुरीका ज्ञान प्राप्त होनेपर को अपूर्व काम होता है उसका वर्णन इस मंत्रमें है। (१) जित इस अवस्थाके पूर्व दकके चक्ष आदि इंदिय उसकी छोड़ते नहीं, (२) और न प्राण उसके उस बृद्ध अवस्थाके पूर्वही छोड़ता है। प्राण जलदी चला गया तो जकालमें मृत्यु होता है, और अल्प आयुमें इंदिय नष्ट होनेसे अंधापन आदि शारीरिक न्यूनता कह देती है। लक्ष्यानीको ये कष्ट नहीं होते।

| आठ       | वर्षकी | आयुतक | कुमार        | अवस्था           |
|----------|--------|-------|--------------|------------------|
| सोलइ     | 22     | 19    | बाल्यं       | 35               |
| सत्तार   | 79     | 1,    | तारुण्य      | 10.              |
| ម៉ែ      | "      | "     | <b>बृद्ध</b> | <i>n</i> .       |
| एकसा वीस | 23     | 92    | जीर्ण        | पश्चात् मृत्यु । |

ब्रह्मज्ञानीका प्राण जरा अवस्थाके पूर्व नहीं जाता। इस अवस्थातक वह आरोग्य और शांतिका उपभीग लेता है और तत्पश्चात् अपनी इच्छासे शरीरका त्याग करता है। जैसा कि भीष्मिपितामद आदिकोंने किया था। (इस विषयमें मानवी आयुष्य " नामक पुस्तक देखिये)

तास्पर्य यह ब्रह्मविद्या इस प्रकार लाभदायक है। ये लाभ प्रत्यक्ष हैं। इसके अतिरिक्त जो अभौतिक अमृतका लाभ होता है तथा आरिमंक राक्तियोंके विकासका अनुभव होता है वह अलगही है। पाठक इसका विचार करें। अगले मंत्रमें देवोंकी नगरीका स्वरूप बताया है, देखिये—

## (१२) ब्रह्मकी नगरी । अयोध्या नगरी ।

यह मनुष्यशरीर ही "देवोंकी अयोध्या नगरी " है। इसके ने। द्वार हैं। दो आंख, दो कान, दो नाक, एक मुख, एक मुख, एक मुख और एक गुदद्वार मिलकर भी दरवाजे हैं। पूर्वद्वार मुख है और पश्चिमद्वार गुदा है। पूर्वद्वारसे मंदर प्रवेश होता है और पश्चिमद्वारसे बाहिर गमन होता है। अन्य द्वार छोटे हैं और उनसे करने के कार्य निश्चितही हैं। प्रत्येक द्वारमें रक्षक देव मौजूद हैं और वे कभी अपना नियोजित

| सो∫ऽरिष्ट् न मंरिष्यसि न मंरिष्यसि मा विमेः।        |          |
|-----------------------------------------------------|----------|
| न वे तर्त्र भियन्ते नो यन्त्यधर्म तर्मः             | 11 48 11 |
| सर्वो वै तत्र जीवति गौरश्वः पुरुषः पुशुः ।          |          |
| यत्रेदं त्रक्षं क्रियते परिधिजीत्रंनाय कम्          | ॥ २५ ॥   |
| परि त्वा पातु समानेस्योऽभिचारात् सर्वन्धुस्मः।      |          |
| अमंभ्रिभं वामृतों ऽति जीवो मा ते हासिषुरसंबः शरीरम् | ॥ २६ ॥   |
| ये मृत्यव एकंश्रवं या नाष्ट्रा अतिवायोिः।           |          |
| मुखन्तु तस्मात् त्वां देवा अग्रेवेश्वान्शद्धि       | ॥ २७॥    |
| अमेर भरीरमसि पारविष्णु रक्षोहासि सपत्नहा ।          |          |
| अभी अमीव्चातंनः पृतुदुर्नामं मेष्जम्                | 11 26 11 |

अर्थ — हे (अ-रिष्ट) नहीं सरेगा। (त मरिष्यित मनुष्य! (सः त मरिष्यिति) वहा पूनहीं मरेगा। (त मरिष्यिति, मा विभे:) नहीं मरेगा, जाना मत पर। (तत्र व विभियन्ते) वहां नहीं मरेगे अधमं तमः नयन्ति) दीन जन्मकारके प्रति भी नहीं जाते हैं ॥ २४॥

( यत्र इदं ब्रह्म ) जहां यह आन और (जीवनाय कं परिधिः क्रियते) जीवनके क्रिये सुखमयी मर्गादा की जाती है ( तत्र ) वहां ( गौः अथ्वः पशुः पुरुषः ) गाय, घोडा, पश्च और मजुष्य ( सर्वः व जीवति ) सब कोई जीवित रहता है ॥ २५॥

(समानेभ्यः सबन्धुभ्यः) समान बान्धवेसि होनेवाळे (अभिचारात् त्वा परिपातु ) हमळेसे तेरी रक्षा होते । द्(अ-मिद्रः असृतः वा अतिजीवः) नक्षीण, गागर भीर दीर्भजीवी हो । (अक्षवः ते शरीरं मा हासिषुः) प्राण तेरे शरीरको न छोडे ॥ २६॥

(ये एक शतं सृतवः) जो एक सौ एक सृत्यु हैं, (या अतितार्याः नाउद्याः) जो पार करने योग्य नाश करनेवाळी दे (तस्मात्) इससे (देवाः वेश्वानरात् अग्नेः) सकदेव वैश्वानर अग्निकी शक्तिसे (स्वां) हुसे (अधिमुञ्जन्तु) सुकत करें ॥ २७॥

(अग्नेः पारियच्णु दारीरं असि ) अग्निका पार करनेवाका वारीर त् है (रश्लोहा सपत्नहा असि ) वातकों और राश्चकों नाशक त् है। (अथो अमीवचातनः) और रोग दूर करनेवाका है। (पू-तु-द्भुःनाम भेषजं) पवित्रता, वृद्धि और गति देनेवाका यह औषध है॥ २८॥

भावार्थ — अब त् नहीं मरेगा। जतः जब हरनेका कारण नहीं है। जहां कोई मरते नहीं जीर जहां अंधेरा नहीं, ऐसे स्थानमें तुसको काया है ॥ २४॥

जहां पा जान भीर दीर्घजीवनकी विद्या है वहां साम घोषा मनुष्य नादि स्वय दीर्घायु होते हैं ॥ २५ ॥ अपने बन्धुवान्धवोंके जाक्रमणसे तेरी रक्षा करते हैं। त् नीरोग होकर दीर्घायु हुना है। तेरे प्राण तुझे जान नहीं कोची ॥ २६ ॥

जो संबंधों प्रकारसे मानेवाके मृत्यु हैं, भीर नाशके जो नाम साधन हैं वे परमेश्वरकी कृपासे दूर हों ॥ २७ ॥ तैजस करना भरीर ही तेरा है। जाना तू सब्धं भारकोंका नाश करनेवाका है। तू स्वयं रोगोंको दूर करनेवाका है। तेरेही अन्वर पवित्रता, वृद्धि और गति करनेवी शक्ति । जाना कमसे तू दीर्घायु हो ॥ २८ ॥

## दीर्घायु बननेका उपाय।

## मृत्युका सर्वाधिकार।

दीर्घायु बननेकी इच्छा दरएक प्राणीके अन्तःकरणमें रहती है। परंतु मृत्युका अधिकार सबके अपर एकसा है, इस विषयमें इस स्कर्म कहा है—

मृत्युरीशे द्विपदां मृत्युरीशे चतुष्पदाम् । (मं. २६)

"द्विपाद और चतुष्पाद इन मण प्राणियोंपर मृत्युका अधिकार है।" द्विपाद प्राणी दो पावदाले होते हैं जैसे मनुष्य, पक्षी आदि। चतुष्पाद प्राणी चारपाववाले पशु आदि होते हैं। इनसे अन्य भी जो प्राणी हैं जिनको बहुपाद और अपाद भी कहा जा सकता है, इन सब प्राणियोंपर सृत्युका प्रभुत्व है। अर्थाद मृत्युके आधीन में गण प्राणी हैं। मृत्युके अधिकारके बाहर इनमेंसे कोई नहीं है। सबकी अन्तिमगति मृत्युके आधीन है। मृत्यु जबतक इस लोकमें इन प्राणियोंको रहने देगा तबतक ही वे रहेंगे, और जिस दिन मृत्यु प्राणीको लेना चाहेगा, तब प्राणी यहारे चळ बसेंगे। इसल्ये मृत्युसे दयाकी याचना करते हैं—

#### मृत्यो ! इमं दयस्व । ( मं. ८ )

"हे मृत्यु । इसपर दया कर। " सर्वाधिकारी होता है, वह दया करेगा तो ही अपना कुछ कार्य बनेगा। और यदि उसने प्राणिगेंपर कोध किया, तो किर उनकी रक्षा कौन करेगा? परंतु वैसा देखा जाय तो मृत्युके द्वावमें सर्वाधिकार रहते हुए भी वह नियमोंके आधीन है। वह भी विशेष नियमसे चळता है, अतः उसकी प्रसन्तता होनेके कुछ नियम हैं। उन नियमोंके अनुसार चळनेवालोंको ही लाभ हो सकता है। अतः इन नियमोंका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये, इसी ज्ञानका उपदेश करना चाहिये। ग्रदी अपदेश करने योग्य विषय है। इस कारण कहा है—

## जीवनीय विद्याका उपदेश।

अधिबृहि। (मं० ७) अस्मै अधि बृहि। (मं० ८) अस्मै ब्रह्म वर्म रूपमसि। (मं० १०) सर्वो वै तत्र जीवति गौरश्वः पुरुषः पशुः। यत्रेदं ब्रह्म क्रियते परिष्मिर्भीवनाय कम्॥ (मं० १५) " मनुष्योंको इस तीयनीय विधाका उपदेश कर।
मनुष्योंको दीर्घायु बननेके नियमोंका उपदेश दे। जिसमें
जीवनकी अवधितक सुखपूर्वक रहनेका और दीर्घजीयनके
नियमोंका ज्ञान सबको उपदेशद्वारा दिया जाता है, वहां
मनुष्य तो दीर्वजीवी होते ही हैं, परंतु क् देशके गाय घोडे
शादि एशु भी दीर्बजीवी होताते हैं।"

दीवंजीवनकी विद्या है, इसमें प्राणिमोंको दीर्भजीवन प्रास् करनेके लिये विशेष नियम हैं। उन जीवनीय नियमोंका पाल जनताको देनेके लिये अपदेशक नियुक्त करना चाहिये। इनका यही कार्य होगा कि ये प्राप्तप्रममें जांय, वहांकी जनताका जीवनकम देखें, अनका व्यवहार देखें और उनके रहने सहनेके अनुसार उनका दीर्घजीवन होनेके किये थोग्य उपदेश हैं। इस प्रकार हरएक प्राप्तक कोगोंको उपदेश दिया जाय। उनसे जो मूळें होती हों, अनके विषयमें अनको समझाया जाय और उनके जीवनमें ऐसा परिवर्तन खाया जाय कि, जिससे दीर्घायु प्राप्त होने योग्य दैनिक व्यवहार वे कर सकें।

#### ज्ञानका करच।

व्स स्वतके दसवें मंत्रसे ' ब्रह्म वर्म ' अर्थात् ' आनकर्णा कवच ' बनानेके विषयमें कहा है। ज्ञान यह बढा
भारी कवच है। अन्य कवच ये क्षुद कवच हैं। सबसे
विशेष प्रभावशाली कवच ज्ञानका कवच है। मानो, ज्ञानके
कवचकी निचली श्रेणीपर अन्य कवच होते हैं। इस कारण
जिसने ज्ञानका कवच पहन किया वह सबसे अधिक सुरक्षित
होता है। यहां तो यहांतक किखा है कि जिसने ज्ञानका
कवच पहन किया हसको तो मृत्युकाभी हर नहीं रहता।
हतना ज्ञानके इस कवचका सामध्ये है। मृत्युका सामध्ये
सबसे अधिक है, परंतु जो मनुष्य ज्ञानका कवच पहनता है
हसपर मृत्युके शक्षभी कार्य नहीं मा सकते। ज्ञानका कवच
जिसने पहन किया है वह मृत्युके पात्रोंको तोह सकता है,
देखिये—

अवमुञ्चन्मृत्युपाशानशस्ति । (मं॰ २) देवानां हेतिः त्वा परि वृणक्तु । (मं॰ ९) " मृत्युके पाशोको और नवनतिके बन्धनोंको तोह दो।

मनुष्यसमाजमें वे ही मनुष्य हैं कि जो 'केन ' यह प्रक्रन करते मनुष्य प्राणी भी जन्मते और मरते और में क्यों जन्मकी प्राप्त हैं, यह है ' केन ' शब्दका महत्त्व । यह प्रश्न मनुष्यकी मान-क्ता सिद्ध करनेवाला है, पाठक इस घाडदका महत्त्व जाने भौर अपने जीवनका विचार करना इससे सीखें।

में किस शक्तिसे बोलता हूं, किस शक्तिसे सोचत किस शक्तिसे जीवित रहता हूं, किस शक्तिसे जन्ममरण तथा प्रजनन हो रहे हैं, इस संपूर्ण संसारके आधारमें कौन । है, वह इसका विमाण क्यों करता है ? ये प्रश्न हें जो हरएक मनुष्यके मनमें उत्पन्न होने चाहिये। परंतु किन मनुष्योंके अन्त करणमें वे प्रक्त उठते हैं ! पाठकों विचार तो कीजिये ।

अर्थात् मनुष्यजाति अगणित वर्षोसे इस भूमंडलपर उत्पन्न हुई है, पश्तु अभीतक सम मनुष्य सच्चे मानव नहीं बने जो 'केन' इस प्रश्नको कर सकते हैं और उत्तर सुयोग्य गुरुसे प्राप्त होनेतक चुंप नहीं रह सकते।

जैसे अन्यान्य कृमिकीटक हैं जन्मते और मरते, वैसेही

हुआ और क्यों मर गया इसका विचारतक करते नहीं। अपने जीवनके विषयमें कैसे प्रश्न करने चाहिये वह इस स्कर-ने स्पष्ट कर दिया है। मानवजीवनके विषयमें कई प्रश्न यहा हैं, यदि इतने ही प्रश्न मनुष्य करना सीख जांयरे सी उनको आत्मज्ञान हो जायगा और उनका जीवित सुफळ भी हो जायगा।

अतः पाठक इस जिज्ञासा-बुद्धिकी जामति करनेवाले इस केनसक्तका मनन करें, और विश्वके अंदर जी। अद्भुत शाकि है उस अद्भुत शक्तिके विषयमें ज्ञान प्राप्त करके अपने जीवन-का सार्थक करें। मानवी जीवनकी सफलता करनेवाला यह ज्ञान है। आशा है कि इस केनसूक्तने जो यह जिज्ञासा जाग्रतिका-साधन बताया है वह आचरणमें लाकर सब साधक सिद्ध बनेगें ।

## (३) सपत्ननाशक वरणमाणि।

( ऋषि:- अथर्वो । देवता- वरणमाणि:, वनस्पति:, चनद्रमाः । ) अयं में वर्णो मुणि: संपत्कक्षयंणो वृषां । तेना रंभस्व त्वं शत्रून् प्र मृणिहि दुरस्थतः ॥ १ ॥ प्रणान्छुणीहि प्र मृणा रशस्त्र मृणिस्ते अस्त पुरएता पुरस्तात । अवारयन्त व्रणेन देवा अभ्याचारमसुराणां श्वःश्वः ॥ २ ॥ अयं मुणिवरुणो विश्वभेषजः सहस्राक्षो हरितो हिरण्ययः । स ते शत्रुनर्धरान् पादयाति पूर्वस्तान् दंभ्रुहि ये त्वा दिषान्ते ॥ ३ ॥

**मर्थ-( मे अयं वरणः मणिः)** मेरा यह वरण मणिं ( वृषा सपरनक्षयणः ) ब लवान् है और शत्रुओं का नाश करनेवाला है। (तेन) उसके सहस्यसे ( रवं शत्रून् णा रभस्व ) तू शत्रुका नाश कर और (दुरस्यतः प्र मणीहि ) दुष्ट इच्छा करनेवालीका नाश करें || १ ॥

<sup>(</sup>इनान् न शृणादि) इनकी सार, (प्रमृण) नाश कर, ( 🕶 रभस्व) नष्ट कर । यह (मणिः) मणि (ते पुश्स्तात् पुरप्ता चना ) तेरे अग्रभागमें आनेदाला अग्रेसर होवे। (द्वेचाः वरणेन ) देवोंने इस वरण मणिसे ही (असुराणां श्वः **वा अभ्याचारं )** अपुर्विके प्रतिदिन होतेवाले अस्याचाराँका (अवारयत्न) निवारण किया ॥ २ ॥

<sup>(</sup>अयं वरणो भणि: विश्वभेषकः ) यह वरणमणि सब औषियोंका सार है। (सहस्राक्षः हरितः ) सहस्र अखिवाला, सब दुःखोका इरण करनेवाला है और यह(दिरण्ययः) धुवर्णसे युक्त है(सः ते नामून् अधरान् पादवासि)नइ तेरे 💵 शत्रुओंको नीचे गिराता है। (ये ध्वा द्विषनित) जो तेरा द्वेष करते हैं ( तानू पूर्व: दम्बुद्धि ) उनको सबसे पूर्व दबाका नीचे रखी ॥३॥

अयं तें कृत्यां वितेतां पौरुषियाद्वयं मुयात् । अयं त्वा सर्वस्मात् पापाद् वेर्णो वारियिष्यते॥४॥ वर्णो वारियाता अयं देवो वनस्पतिः । यक्ष्मो यो अभिकाविष्टस्तम् देवा अविवरत् ॥ ५ ॥ समं सुप्त्वा यदि पश्यांसि पापं मुगः मुति यति धावादर्ज्याम् । परिक्षवाच्छक्कतेः पापवादादयं मृणिवरणो वारियष्यते ॥ ६ ॥ अरात्यास्त्वा निर्श्वत्या आभिचाराद्यो भ्यात् । मृत्योरोजीयसो वधाद् वर्रणो वारियष्यते॥७॥ यन्मे माता यन्मे पिता आतरो यच्चं मे स्वा यदेनश्रकृमा वयम् । तती नो वारियष्यतेऽपं देवो वनस्पतिः ॥८॥ वर्रणेन प्रवर्षता आर्वच्या मे सर्वन्धवः । असर्ते रज्ञा अप्यंगुस्ते यन्त्वध्मं तमः ॥ ९ ॥ अरिष्ट्रोऽहमिरिष्टगुरायुष्मान्त्सवप्रकाः । तं मायं वर्रणो नृणिः परि पातु दिशोदिशः॥१०॥ (७) अयं मे वर्ण उरित्ते राजां देवो वनस्पतिः । स मे अत्रृत् वि वाधतामिनद्वो दस्युनिवास्तरा ॥ ११ ॥

( अयं बरणः देवो चनस्पतिः ) यह वरण माणि वनस्पति देव (वारयाते ) दुःखीनवारक है । ( यः यहमः क्षास्मिन् आ-

विष्टः ) जो क्षयरोग इसमें प्रविष्ट हुआ है, ( तं दिवा अवीवरन् ) उसको देव निवारण करते हैं ॥ ५ ॥

(स्वप्नं सुद्ध्वा) स्वप्नमें निद्राके समय (यदि पापं पश्यिस) यदि तू पापके दृश्य देखता है (यति अजुष्टां स्विधावत्) यदि अयोग्य गतिसे कोई दौडे, (शकुने: परिक्षवात्) शकुनिक अत्यंत दुष्ट शब्दसे और (पापवादात्) निन्दाके शब्दोंसे (अयं वरणो मणि: वारियध्यते ) यह वरण मणि निवारण करता है ॥ ६ ॥

(अरात्याः निर्फारयाः ) शत्रुभयसे, विनाशसे, (अभिचारात् अयो भयात् ) विनाशक प्रयोगसे और अन्य भयसे, (मृत्योः

मोजीयसो वधात् ) मृत्युके भयानक वधसे (स्वा वरणः वारियव्यते ) तुझे यह वरण मणि निवारण करेगा ॥ ७ ॥

ं सत् में माता ) जो मेरी माता, ( यत् में पिता ) जो मेरा पिता ( यत् च में आतरः ) जो मेरे भाई, जो मेरे ( स्वाः ) आप्तजन तथा (चयं यह एनः चक्रम ) हम सब जो पाप करते रहे हैं, (ततः ) उसे पापसे (अयं वनस्पितः देवः ) यह वनस्पित देवं ( नः वार्यिष्यते ) इमारा निवारण करेगा ॥ ८॥

(मे सबन्धवः भ्रातुच्याः) मेरे बांधवीके साथ शत्रुगण (वरणेन प्रच्यथिताः) वस्ण मणिक कारण पीडित होकर (असूर्व रजः अपि अगुः) अन्धकारमय धूलिमय स्थानको प्राप्त हो। (ते अधमं तमः यन्तुः) वे निकृष्ट अन्धकारको प्राप्त हो॥ ९॥

(सहं सरिष्टः) में अविनाशी, (अरिष्टगुः) अविनाशी वस्तुओंको प्राप्तः करनेवाला (आयुष्मान् वर्षप्रः) दीर्घायु और समस्त पुरुषार्थी जनींसे युक्त हूं। (अयं वरणः मणिः) यह वरण मणि (दिशोदिशः मा परि पातु) समस्त दिशानोंमें मेरी रक्षा करे।। १०॥

(सरं वरणः राजा वनस्पतिः देशः ) यह वरण मणि राजा वनस्पति देव (मे उराति ) मेरी छातीमें विराजता हुआ (सः मे शत्रून विवाधतां भेरे शत्रुओं को पीडा देवे (इन्द्रः दस्यून अधुरान् इव ) जैसा इन्द्र अधुरों और शत्रुओं को ताप देता है।। १९॥

अर्थ-( अयं वरणः) यह वरण मणि ( ते विततां कृत्यां ) तेरे चारों ओर फेले हुए कृत्याप्रयोगकी, ( पौरुषेयात् भयात्) मनुष्यकृत भयसे, ( अयं त्वा सर्वस्मात् पापात् ) यह तुझे सब प्रकारके पापोंसे ( वारियव्यते ) निवारण करेगा ॥ ४ ॥

सामाजिक और राजकीय क्षेत्रमें अत्याचारी शत्रु भी इनमें संमिछित हैं। राक्षस शब्दसे इन सबका बीध होता है।

७ दुर्भूत= जो भी चूरा होना है वह सब दूर करना बाहिय ; हरएक प्रकारकी बुराईको हटाना चाहिये।

८ तमः= अज्ञान, दीनता आदि सव तमोगुणके प्रकार दूर करने चाहिये। इससे दरएक प्रकारकी जवनति होती है और जल्पायु भी दोती है।

९ रजः= कि विषयमें पूर्व स्थलमें कहा ही है, यह शन्द यहाँ इन मंत्रोंमें नहीं छाया है पीछेके मंत्रसे लिया है।]

१० अभिचार— (समाने अयः सवन्धु अयः अभिचारः) अपने समान जो अपनी सम्यतावाके अपने भाई हैं, उनसे इमके होते हैं। ये इसके भी विधातक होनेसे इनके कारण विपत्ति और मृत्युभी होते हैं। अतः अपने बन्धु बांधवोंमें एक विचार होना चाहिये जिससे आयु घढ़नेमें सहायता होगी। ये एक प्रकारके इमके हैं, इनसे मिस दूसरे प्रकारके भी इसके होते हैं वे (विधामेश्व्यः अयन्धुश्व्यः अस्मिचारः) अपनी सम्यतासे विपरीत सम्यतावाके बात्रुवांसे जो इसके होते हैं वे भी अकाक मृत्यु करनेवाले होते हैं, अतः इस प्रकारके बात्रु सदाके किये दूर करन चाहिये। कोई किसीके उपर इसका न करे और सब जानन्य जान

११ दारीरं असवः मा हासिषुः= किसी अन्य प्रकारसे होनेवाके लागा मृत्यु भी न हों। सब कोग (अ-माद्रिः) मिरयक न हों, (अ-मृतः) अकालमें ल मेरे, और (अतिष्ठीयः) अतिष्ठीर्ष कालतक जीवित रहें। मनुष्यको ये तीन वार्ते साध्य करना है कि मिरयक न रहना, अकालमें ल मरमा और अतिष्ठीर्घ भायु प्राप्त करना। इसके विरुद्ध शीन विद्या हैं जो ये हैं, एक मिरयल होना, रोगाविकोंसे शीण होना; तूसरा अकालसे तथा व्रणादिसे पीढत होना और अस्प आयु होना। मनुष्यका प्रयस्त हन विपत्तियोंको हटानेके लिये होना चाहिये।

१२ एक रातं मृत्यवः = एक सी एक मृत्यु हैं। मृत्यु हतने अनेक प्रकारके हैं। इन सबकी हटाना मनुष्यका कर्ते व्य हैं। जीवनविद्याके नियमों के अनुकूछ व्यवहार करने से ये लाग नियमों हैं। जो महामृत्यु है वह दूर होगा परंतु हटेगा नहीं, अपमृत्यु सी हों, या अधिक हों, वे सब दूर किये जासक ते हैं।

रैरे नाष्ट्राः = जो अन्य नाशक साधन हैं वे भी ( आति-तार्याः ) दूर करने योग्य हैं। जिस जिस कारणसे मनुष्य आदि प्राणीका नाश होता है, वात होता है, श्रीणता होती है, अवनति होती है, समित रुक्त जाती है वे सब कारण हटाना अत्यंत सावद्यक है।

१४ तस्मात् मुञ्चतु = प्रेंकि विपत्तियेशि बनाव करनेका नाम मुक्ति है। यह मुक्ति मनुष्य इसी कोकमें प्राप्त कर सकता है और यह प्राप्त करना मनुष्यका आवश्यक कर्तव्य है। 'वैश्वानर' की कुपासे यह मुक्ति प्राप्त हो सकती है। वैश्वानर उसको कहते हैं कि, जो ( विश्व ) सब (नर) मनुष्योंका एक अभेध संघ होता है। मानव संघने अपना ऐसा व्यवहार करना चाहिये कि जिससे सबका मुख बढ़े, सबकी उन्नति हो और कोई पीछे न रहे। संघटित प्रयत्नसे सबका मछा हो सकता है। संघटना मानवी उन्नतिका मूक मंत्र है।

हस प्रकार इन मंत्रोंमें मानवी विपत्तिके कारण दिये हैं और उनको तूर करनेके उपाय भी कहे हैं। पाठक इनका विशेष विचार करें।

इससे पूर्व बात ही दिया है कि वेदको तीन बातें सिख करना अभीए है— (१) एक (अ—मिन्नः) लोग मिरयक महों, हृष्टपुष्ट नीरोग और सुरद बनें, (२) दूसरे लोग (अ—मृतः) अमर जीवनसे युक्त, अर्थात् अमृतक्ष्मी सुखमय जोवनवाले बनें और (३) तीसरे मनुष्य (अतिजीवः) दीधंजीवी बनें। वेदको अभीष्ट है कि मनुष्य समाज ऐसा बने, यही बात अन्यं शब्दोंसे निम्नलिखित मन्त्र भागोंसें कही है—

ते अच्छिद्यमाना जरदृष्टिः अस्तु । ( मं. १ ) द्राधीय आयुः प्रतरं ते द्घामि । ( मं. २ ) अयं जीवतु, मा मृत इमं समीरयामि, सर्वद्दाया इद्दास्तु। ( मं० ७ )

" तेरी सविष्टिस वृद्धानस्था होवे। दीर्घ आयु इत्कृष्ट-रूपसे तेरे किये धारण करता हूं। यह मनुष्य जीवित रहे, मठ मरे, इसको सचेत करता हूं यह पूर्ण सायु होकर यहां रहे।"

ये सब मंत्र भाग मजुष्यकी दीर्श बायु होने योग्य समात्रकी रचना करनेने सूचक हैं। दीर्श नाबु प्राप्त करनेके किये व्यक्तिके जंदरका तथा समाजके जन्दरका पाप कम दोना चादिये, हसकी सूचना देनेके किये कहा है---

अवसेध्य दुरितं घत्तमायुः। (सं. ७)

'' पापको तूर करके दीर्घ मायुको धारण करिये!" वही दीर्घायु पास करनेका उपाय है। जनतक मंदर पाप दोगा, सबतक भायु क्षीण ही होती जायगी। व्यक्तिका पाप व्यक्तिमें होता है और संघका पाप संघमें होता है, इस पापसे जैसी व्यक्तिकी वैसी संघकी भायु भ्रीण होती है। बतः पापको दूर करना दीर्घायु प्राप्तिके किये भरवंत भावश्यक है। जब पाप तूर होगा, सब मनुद्ध सी वर्षकी भायुके किये बोग्ब होगा—

जीवतां ज्योतिः अविक् अभ्येहि त्वा शतशारदाय आहरांभि । (मं० २)

ते जीवासवे परिधि द्यामि। (म.९)

''जीवित छोगोंकी ज्योतिक पास था, तुझे सी वर्षकी रीमें बायुके किये में भारण करता हूं। तेरे किये सी वर्षकी बायुक्यकी अवधी निश्चित करता हूं। '' यह सी वर्षकी बायुक्य अर्थादाका निश्चय कन छोगोंके किये ही बचना है कि जिन्होंने अपना जीवन पवित्र किया है, पापरहित किया है और पुण्यसंख्यसे युक्त किया है। इस प्रकार दीर्घजीवनके साथ अनुक्यके पापपुण्यका संबंध है। पाउक इस बायून बायून्य विश्वार करें।

#### प्राणधार्णा

बीर्घायु प्राप्त करनेके लिये शरीरमें प्राण स्थिर रहना चाहिये। प्राण जनतक नाम अवस्थामें शरीरमें रहेगा तब-तक दीर्घायु प्राप्त होना असंभव है, वह बात राम करनेके लिये कहते हैं—

ते अलं आयुः पुनः शामराभि । (मं. १)

"तेरी आयु और प्राणको तेरे अन्दर में पुनः ला देता हूं।" यह इस लिये कहा है कि पाठकों के अन्दर यह विश्वास जमा रहे कि यदि किसीके प्राण अस्यन्त निषंड हुए हों तो भी उनमें पुनः बा भर दिया जा सकता है। इस कारण निषंड बना हुआ महान्य हताहा म होने, निरुत्साहित बने; परंतु उत्साह भारण करे कि में वेदकी जाजा है अनुसार अक्टर फिर मधीन बन प्राप्त कर सकता हूं और अपने

बन्दर प्राणका जीवन पुनः संचारित स्था सकता हूं। यह किस प्रकार पाण्य किया जा सकता है ? इसकी विधि यह है—

वाताचे प्राणमाविदं सूर्याञ्चश्चरहं तव । यत्ते मनस्त्वयि तद्धारयामि संवित्स्वाङ्गेर्वद जिद्धयालपन् ॥ ( मं. १ )

" वायुसे प्राण, स्यंसे चक्षु तेरे किये प्राप्त करता हूं, इस क्लार तुं सब अंगोंसे युक्त हो, मन भी तेरे अन्दर स्थापित करता हूं तु जिह्नासे माषण 💶 । " .सद्दां जीवनका साधन बताया है। वायुसे प्राम प्राप्त होता है, स्यंसे आंख मास होती है । स्पेंदर्शन करनेसे नेत्रके बहुत दोध दूर होते हैं, सुभेशाम प्रतिदिन टकटकी दग।कर सूर्यदर्शन करनेसे कहूँयोंके जांक सुधर गये हैं, जीर जिनको जायनकके विना पहना मसंभव था वे 💵 छपायसे विना शायनक पहने करों हैं। इसी प्रवार जिनको प्राण स्थानके रोग होते हैं. 💶 राजयक्षा भादि तथा 📭 स्थानके पाण्डुरोग भादि रोग होते हैं, उनको भी बाद वायुके सेवनसे और योग्य प्राणा-थामादिसे यौगिक उपायोंसे पुनः जारोग्य प्राप्त होता है। इसी मार्ग मृत्तिका, जक, अग्नि, सूर्यंपकाश, वनस्पति, भीष्य, चन्द्रप्रकाश, विद्युत् भादिके योग्य सेवनसे भीर उत्तम प्रयोगसे पुनः हत्तम जीवनकी और दीर्घणायुकी प्राप्ति हो सकती है। दीवंतीयन और बारोग्य प्राप्तिका अति संक्षेपसे यह साधन । मनुष्यके सर संग, अवयव इंद्रियां मादि सबका सुधार इससे हो सकता है। यह छपाय विना मृत्य बहुत अंशों में हो सकता है और युक्ति पूर्वक करनेसे छाभ भी निश्चयसे हो सकता है। यह 'निसर्गचिकित्सा' गा मुक्संत्र है। पाठक इसका इस दृष्टिसे विचार करें। यह डपाय किस रीतिसे करना चाहिये, इस विषयमें निस्नकिसित मंत्र विशेष मनन पूर्वक देखने योग्य है-

अर्थि जातिमिव प्राणेन त्वा संघमित ॥ (म. ४)
पन्नीन उत्पन्न हुए अभिकेसमान प्राणसे तुझे वक देता
हूं। " इवन कुण्डमें, चूळेमें या किसी अन्य स्थानगर अभि
प्रदीस करनेके समय प्रारंभमें बहुत सावधानीसे अभिको
मंदवायु देना पडता है और सहज जरूने योग्य सुखी उकडी
अभिके साम क्यानी पडती है। अन्यथा अभि बुझ जानेका
सब रहता है। इसी प्रकार बीमार मनुष्यको भी सहप्र

५ ( वयर्, सु. भाग्य )

पैद्वा हीन्त कसुणील पृद्धः श्वित्रमुतासितम् । पृद्वा रथ्यव्याः शिर्ः सं विभेद पृद्धकाः॥ ५ ॥ पृद्व प्रीहि प्रथमोऽनुं त्वा व्यमेमंति । अहीन् व्यू स्यितात् पृथो येनं स्मा व्यमेमाति ॥ ६ ॥ इदं पृद्धा अजायतेदमस्य प्रायणम् । इमान्यवितः प्रदाहिष्ट्यो वाजिनीवतः ॥ ७ ॥ संयतं न वि ष्पर्द व्यान्तं न सं यमत् । अस्मिन् क्षेत्रे द्वावही स्त्री च प्रमाश्च तात्रुभावरसा॥८ अस्मासं इहाहयो ये अन्ति ये चं द्रके । धनेनं हान्म वृश्चिक्मिहिं दुण्डेनागतम् ॥ ९ ॥ अधाश्वस्येदं भेषजभुभयोः स्वजस्यं च । इन्द्रो मेऽहिमधायन्त्मिहिं पृद्धो अरन्धयत्॥१०॥(१०) पृद्धस्यं मन्महे व्यं स्थिरस्यं स्थिरधान्नः। इमे पृश्चा पृद्धिकाः प्रदीष्यंत आसते ॥ ११ ॥ वृष्टास्यो नृष्टिष्या हता इन्द्रेण वृज्जिणां । ज्यानेन्द्रो जिद्धमा व्यम् ॥ १२ ॥ हतास्तरंश्चिराज्यो निर्विष्टासः पृद्धिकाः । दिवै करिकतं श्वित्रं दुभेष्वंसितं जीहे ॥ १३ ॥ करातिका कंमारिका सका खनित भेषजम् । हिर्ण्ययीभिरश्चिमिर्गिरीणामुप् सार्चुष्ठ ॥ १४ ॥

अर्थ-(पैद्वः कसर्णालं श्रितं उत असितं) पैद्व कसर्णाल श्वित्र और असित सर्पोको मारता है, (पैद्वः रथव्याः पृदानवः सिरः सं विभेद ) पैद्व रथव्यां और पृदाक्का सिर तोड देता है ॥ ५ ॥

हे ( पैद्व ) पैद्व! ( प्रथमः प्रेहि ) तू प्रथम आगे जा ( त्वा श्वनु वयं एमसि ) तेरे पीछे हम चलेंगे । और ( येन वयं एमसि ) जिन मार्गीसे हम जांयगे उन ( पथः अहीन् व्यस्यतात् ) मार्गीसे सर्पीको दूर कर दें ॥ ६ ॥

(इदं पैद्वो अजायत) यह पैद्व हुआ है, ( इदं अस्य परायणं ) यह इसका परम स्थान है। ( वाजिनीवतः জहिष्ट्यः अर्वतः ) बळवान् सर्पनाशक अर्वाके (इमानि पदा) ये पदिचन्ह हैं॥ ৩॥

( संयतं न विष्परत् ) सर्पका बंद मुख न खुले और ( ज्यातं न यमत् ) खुला हुआ बंद न होवे। ( अस्मिन् क्षेत्रे हीं अही ) इस खेतमें दो सर्प हैं ( स्त्री च पुमान् च ) एक स्त्री और दूसरा पुरुष है। ( तौ उमी अरसी ) वे दोनों सारहीन हो जांय ॥ ८॥

( इह ये मन्ति ये दूरके ) यहां जो पास और जो दूर (महयः भरसासः ) सांप है वे सारहीन ही जाय। ( घनेन हिन्म वृक्षिकं) हतौडेसे विच्छुको मारता हूं और ( भागतं भिंह दण्डेन ) आये हुए सर्पकी दण्डसे मारता हूं ॥ ९ ॥

( अधाश्वस्य स्वजस्य च ) अधारव और स्वज इन ( उभयोः इदं भेवजं ) दोनोंका यही औषध है, ( इन्द्रः मे अधा-यव्तं अहिं ) इन्द्र मेरे ऊपर आक्रमण करनेवाले सर्पको तथा ( पैद्रः अहिं अरम्ध्यत् ) पैद्र सर्पको नष्ट करता है ॥ १०॥

( स्थिरस्य स्थिरधाम्नः पैद्रस्य ) स्थिर और अचल धामवाले पैद्रकी महिमा ( वयं मनमहे ) हम मनन करते हैं जिसकें ( पश्चा ) पीछे ( इमे पुदाकवः प्रदीध्यतः आसते ) ये पुदाकु नामक सर्प देखते हुये दूर खडे रहते हैं ॥ १९॥

(नप्टासनः नष्टविधाः ) जिनके प्राण और विष नष्ट हो चुके हैं, (इन्द्रेण विज्ञणा हताः ) जो वज्रधारी इन्द्रने मारे हैं, जिनको (इन्द्रः जधान ) इन्द्रने मारा है और (वयं जिन्नम ) हम भी सपैंको मारते हैं ॥१२॥

( तिरश्चिराजयः इताः) तिरछी लकीरोंबाले सर्प मारे गये, ( पृदाकवः निपिष्टासः ) पृदाकु सांप पीसे गये, ( दिनि, करिकतं क्षिर क्षेत जातिके सांपको तथा (असितं दर्भेषु जिहि ) काले सांपको दर्भों मार ॥ १३॥

( सक। कर।तिका कुमारिका ) वह मीठोंकी लडकी ( हिरण्ययोभिः अभिभिः ) लोहेकी कुदारोंसे ( गिरीणां सानुषु ) पहाडोंके शिक्षरोंपर ( भेषञ्चं वय सनति ) औषधिको स्रोदती है ॥ १४ ॥ आयर्गग्नयुवां भिषकपृश्चिहापराजितः । स वै स्वजस्य जम्भेन द्रभयोवृध्विकस्य च ॥१५॥ इन्द्रो मे हिंगरन्धयान्मित्रश्च वर्रुणश्च । वातापर्जन्योद्रभा ॥ १६ ॥ इन्द्रो मे हिंगरन्धयुत्पृदांकं च पृदाकम् । स्वजं तिरिश्चिरार्जि कस्पाल् द्रशोनसिम् ॥ १७ ॥ इन्द्रो जधान प्रथमं जीन्तारमहे तवं । तेषांग्र तृह्यमीणानां कः स्वित्तेषांमसुद्रसः ॥ १८ ॥ पं हि श्वीषाण्यग्रंभं पौजिष्ठ ईव कर्षरम् । सिन्धोर्मध्यं परेत्य वर्षे निज्महे विषम् ॥ १९ ॥ अहीनां सर्वेषां विषं पर्श वहन्तु सिन्धवः । ह्वास्तिरिश्वराजयो निर्विष्टासः पृदाकवः २०(११) ओषंधीनामहं वृषा द्रविरीरिव साध्या । नयाम्यवितीरिवाहे निरेत् ते विषम् ॥ २१ ॥ यद्रशो सर्वे विषं पृथिव्यामोषंधीषु यत् । कान्दाविषं कनकंकं निरेत्वतं ते विषम् ॥ २१ ॥ यद्रशो स्वरे विष्टा पृथिव्यामोषंधीषु यत् । कान्दाविषं कनकंकं निरेत्वतं ते विषम् ॥ २२ ॥ ये अश्विजा अहीनां ये अष्युजा विद्युतं आवभूवः । येशं जातानि बहुधा महान्ति तेभ्यः स्पेम्यो नर्मसा विधम ॥ २३॥

भर्थ-( भयं युवा पृश्चिद्दा ) यह तरुण सर्पनाशक ( अपराजितः भिषक् ) अपराजित वैद्य आता है । । (सः वै स्वजस्य वृश्चिकस्य ) वह निःसंदेह स्वज नामक सर्पका और विच्छुका इन ( उभयो: जम्भनः ) दोनोंका नाश करनेवाला है ॥ १५ ॥ ( इन्द्रः मित्रः वरुणश्च ) इन्द्र, सूर्य और वरुण [ भे अहिं पृदाकुं च अरन्धयन् ] ये मेरे पास आये सर्पोंको मार्दो है

तथा [ वातापर्जनयो उभा ] वायु और पर्जन्य ये दोनों भी सर्पोंको मारते हैं ॥ १६ ॥

प्रदाक, प्रदाक्त, स्वज, तिरिश्वराजी, कसणलीं, दशोनिस इन सर्पोकी जातियोंकी [ इन्द्रः सरम्धर्म ] इन्द्र मार देता है ॥ १७॥

है (अहे ) सर्प ! [तव प्रथमं जिनतारं ] तेरे पहिले उत्पादक को [इन्द्रः जघान ] इन्द्र नाश करता ! । [तेषां तृक्षमाणानां ] उनके नाशको प्राप्त हुओं में [तेषां कः स्वित् रसः असत् ] क्या उनका कुछ रस रहता है ? अर्थात वे जव पूर्ण मर जाते हैं ॥ १८॥

में सापोंके [ शीर्पाणि अग्रमं ] सिरोंको पकड छूं [ इव ] जैसा [ पौँ जिष्ठः सिन्धोः कर्वरं मध्यं परे ह्य ] कैनट नदी गहरे मध्य भागतक जाकर सहजही वापिस आता है, उस प्रकार में भी [ अहेः विषं व्यक्तिजं ] सापका विष विशेष प्रकार से अष्ट करता हूं ॥ १९॥

[ सर्वेषां महीनां विषं ] सब सर्पोंके विषको [ सिन्धवः परा वहन्तु ] नदियां दूर बहा ले जाय । इस तरह किराश्चराकी भीर प्रदाक्ष जातिके गण सर्प मारे गये हैं ॥ २०॥

[ अहं ओषधीनां उर्वरीः इव साध्या वृणे ] में भौषधियोंकी उपजाऊ भूमीपर धान्य उगनेके समान सहजहांके आप करूं और [ अवंतीः इव नयामि ] उनको ले जाऊं, अतः हे [ अहे ] सर्प ! [ ते विषं निः ऐतु ] तेरा विष् दूर्र हो जावे ॥ २१॥

( यत् विषं भर्मी पृथिन्यां मोषधिषु ) जो विष अग्नि, भूमि और औषधियोंमें है, तथा जो ( कान्दविषं कनक्रक किन्दोंमें तथा वनस्पति विशेषोंमें संगठित होता है, यह तैरा विष ( निः ऐतु ऐतु ) निःशेष चला जावे ॥ २२ ॥

( ये भामिजाः भोषधिजाः ) जो आसिसे उत्पन्न, औषधियाँमें उत्पन्न, (ये भादीनां भाष्युजाः ) जो सापोंमें अलोंमें उत्पन्न ( विद्युतः भावभूषुः ) जो बिजलीसे प्रकट होते हैं, ( येषां जातानि बहुधा महान्ति ) जिनकी भनेक प्रकारकीं जातिथाँ है। ( तेश्यः सर्पेन्यः नमसा विधेम ) उन सांपोंको हम नमन करते हैं।। २३।।

हणोम्यसौ भेपजं, मृत्यो मा पुरुषं वधीः। ( सं. ५ )

"इस मनुष्पकें किये रोगिनवृत्तिके खरेश्यसे में श्रीष्य बनाता हूं, हे मृत्यु ! सब इस पुरुषका ■ कर । " इस संत्रसे स्पष्ट है कि पूर्वोक्त प्रकार विविध चिकिस्साएं करनेसे मनुष्य पूर्ण रोगमुक्त हो सकता है और बसका मृत्युभय दूर हो जाता है। इसी विषयमें निम्नक्षित्रत मंत्र देखिये—

जीवलां नघारिषां जीवन्तीमोषघीराहम् । त्रायमाणां सहमानां सहस्वतीविह हुवे समा अरियतातये ॥ ( मं. ६ )

"में इस रोगीको सुक्का विस्तार करनेके लिये जीवन वेनेवाली भीर कभी हानीन करनेवाली रक्षा करनेवाली, रोग हटानेवाली भीर कम बढानेवाकी जीवन्ती नामक भीषधीको दता हूं।" इस मंत्रमें जीवन्ती औषधीका खपयोग करनेका विधान है। इस भीषधीका नाम जीवन्ती इसलिये हैं कि यह भौषधि मनुष्यको दीर्घ जीवन देती है। (त्रायमाणा) रोगोंसे बचावी है, आरोग्य देती है, (सहस्वती) वल देनेवाली है, मनुष्यको बलशाकी करती है इतना ही नहीं परंतु (सहस्वती) विविध रोगोंको परास्त करती है, अपने बलसे श्रीणता भादिको हटाती है, इस प्रकार अनेक रीतियोंसे (त्रायमाणा) मनुष्यकी रक्षा करती है। यह नीमधी कभी किसीकी हानि नहीं (न घारिषा) करती, सदा किसी विधिक्ष लाभ ही पहुँचाती है। इस प्रकार इस जीवन्ती औषधीका वर्णन इस वेदमंत्रमें है। इस जीवन्ती जीवधीक वर्णन इस वेदमंत्रमें है। इस जीवन्ती जीवधीक वर्णन इस वेदमंत्रमें है। इस जीवन्ती जीवधीक

इसके फूड बलांत मीठ होते हैं अतः इसको 'जीववाक' कदते हैं। इसके मधुर बीर अमधुर ये हो मेद हैं। मधुर जीवन्तीसे किदोब हटता है और बमधुर जीवन्तीसे कित दूर होता है। मधुर जीवन्तीका रस मीठां, जीत तीयं और परिपाक भी मधुर होता है। इससे दृष्टदोष दूर होते हैं और प्रायः सभी शंग दूर होते हैं। वा. सू. ब. १५ में (वरा शाके जीवन्ती) बाकमें जीवन्ती श्रेष्ठ जाक हैं ऐसा कहा है। वैद्य बाखमें 'जीवन्ती' के अर्थ गुळवेळ (गुड्ची), हरीतकी, मेदा, काकोळी, हरिणी, मधुनुक्ष, वामी, इतने हैं। इसके नाम "जीवनी, जीवनीया, जीवा, बीवना, संगल्य नामधेया, जीव्या, जीव

मंगवधा, यशस्या, जीवध्या, प्रश्नमद्रा, जीवश्वा, खुबंबरी, भीवपत्री, जीवपुष्पी " संस्कृतमें भीर वैद्यक प्रंथोंने हैं। इन नामोंसे स्पष्ट हो जाता है कि यह वनस्पति जीवन ब्रेनेवाकी है। भवः इस विषयमें कहा है—

जीवन्ती स्वर्णवर्णामा सुराष्ट्रजा च । जीवनोद्यागाज्जीवन्ती नाम ॥ ( मर. व. १ )

" इस जीवनती भीषधीका सुराणके समान वर्ण है, यह (सौराष्ट्र) काठिपावाहमें होती है। इससे दीर्घजीवन प्राप्त होता है, इस कारण इसका नाम जीवनती है।"

इसके गुण ये हैं— "सपुर; बीत; रक्तपीस, वात, श्रयः वाह, ज्वरका नाग करनेवाकी, कप बढानेवाकी; वीवें बहाने-वाकी, रसायनधर्मवाकी और भूतरोग दूर करनेवाकी है।" जीवन्ती शीतला स्वादुः क्षिण्या दोषत्रयापद्दा। रसायना बलकरी चक्षुष्या प्राद्दिणी लघुः। (भा.) चक्षुष्या सवदोषधी जावन्ती मपुरा दिमा ॥

(भन्नि. ज. १६) इस प्रकार इस जीवन्ती भीविषके गुण हैं। पाठक इस भीविषका सेवन करें। वैद्यक प्रथोंने इसके विविध प्रयोग किया हैं और सुयोग्य वैद्यके द्वारा इसके सेवनविधिका आव हो सकता हैं। यह उत्तम भीविष हैं भीर जारोग्य गण भीर दीर्घायु देनेवाकी है। इसी प्रकार निम्निकिश्वत मंत्र यहाँ देखने थोग्य हैं—

शिवे ते स्तां द्यावाष्ट्रधियां असंतापे अभिभिया। शं ते सूर्य आतपतु शं वातो वातु ते हृदं ॥ शिवा अभि रक्षन्तु त्वापो दिष्याः पयस्वतीः ॥ (मं. १४)

शिवास्ते सन्त्योषघय उ स्वाहार्षमघरस्या उत्तरां पृथिवीमभि। तत्र त्वादित्या रक्षतां सूर्याचन्द्रमसाबुभा॥

( मं. 14 )

" खुकोक जीर पृथ्वी कोकके सम पदार्थ तेरा संताप न बढाव, इतना ही नहीं परंतु वे तेरे किये शोभा जीर ऐश्वर्य देवें। सूर्य तेरे किये सुख देवे, नायु तुझे सुख देवे। जलसे तुझे आनन्द शक्ष होते। शीषियां तेरा सुख बढावें। ये जीषियां सूमिसे लागी हैं। सूर्य जीर चन्द्र तेरी रक्षा करें।" इन मंत्रोंसे कहा है कि जगत्के सब पदार्थ जयांत् स्यं, चन्द्र, बायु, जक, भूमि, बीविध, गक्ष, वायु, तेन भादि बनन्त पदार्थ मनुष्यका सुग्र बढावें। मनुष्यका ज्ञान्ति हैं। मनुष्यका सन्ताप चढानेवाले हों। इसका साराप्य यह है कि ये बा पदार्थ योग्य रीतिसे वर्ते जानेपर मनुष्यका सुग्र बढानेवाले होते हैं। इन पदार्थोंका अपयोग करनेकी विधि वैद्यमंथोंमें अर्थाद मायुविदमें किसी है। मो पाठक काम प्राप्त करनेके इच्छक हैं वे इसका मम्यास करें। इसी संवंधने निग्नकिस्तित मंत्र देखने योग्य है—

भग्नेः शरीरमसि पार्ययेणु रक्षेत्वासि सपत्नहा। मधो ममीवचातनः पुतुद्रुनीम भेषजम् ॥ (मं. २८)

विश्व कारीर रोगोंसे पार करनेवाळा है, वह मिसका वारीर राक्षसों (रोगजन्तुकों) का नाश काता है तथा कामान्य शत्रुकोंको दूर करनेवाळा है। इसी प्रकार वह मामान्यके सब दोवोंको हटाता है। यह पुतुतु नामक भीषण है। " अश्विका यह दर्णन हरएकको ध्यानमें भारण करनेयोग्य है। अश्वि रोगोंस पार करनेवाळा है; जहां विविध रोग बढते हैं वहां आंग्र प्रद्रीम करनेते रोगकी हवा वहांसे हैं जाती है। इसिकेंचे जिस प्राममें सांसर्गिक रोग बहुत फैकते हैं बस प्राममें नाके नाक पर मीर गळीगळीमें हृदत् इवन किये जांय तो कामकारी होगा। माजकळ द्वित प्रामों और स्थानोंमें इसीकिये जाग जळाते हैं।

क्रिको 'रश्ती-हा' वर्थाय राक्षस संदारक करा है, यहाँ राक्षस, रक्षस्, तथा रक्षा नाव्यका वर्थ रोगबीन है। रोगबीनोंका नाम क्रिस करता है। आरोग्यके जो अन्यान्य मन्नु हैं अनका भी नाम क्रिसे होता हैं। रोगकृमि भावि सन रोगबीनोंका नाम राक्षस है ये राक्षस---

ये अञ्चषु विविध्यन्ति पात्रेषु पिबतो जनान् । (वा. यज्ञ. १६।६२)

" जो महीं मौर पानपात्रों मर्थात् सानपानाके पदार्थे। मेंसे पेटरें मान्य विविध रोग उरपन्न करते हैं।" मा वर्णन रोगबीजीका है। रोगजीज अस मीर एक द्वारा पेटरें जाते हैं भीर रोग उरपन्न करते हैं। इनके नाम रुद्र भीर रक्षस् भादि मनेक हैं। यहां मिन्न रोगबीज करी राक्षसोंका नाश करनेवाका कहा है। इसी प्रकार भिन्न सामाशयके रोगोंको तूर करनेवाका (अमीवचातनः) है। इसका वर्णन इसी स्कर्क स्वास्थाने इससे पूर्व नवामा है।

नप्ति यह एक 'प्र-दु-हु'गानय औषभ है। यह पुत्रमु स्या है इसका विचार करना चाहिये। 'पु ' जा मर्थ (पवने) 'पवित्र करना, सक दूर करना, शुद्ध करना' है। ' तु ' का मर्थ ( बृद्धी ) ' दृद्धि, बढना, संवर्धन होना ' हैं और 'हूं 'का अर्थ (गतीं ) 'गति, प्रगति ' नादि हैं। जिससे ' पवित्रता, बादि और प्रगति होती है ' उसको पुत्र कीय्य कहते हैं। चिकित्सामें क्या करना चाहिने इसका विभास इस शब्दमें हुना है। वैस रोगीके शरीरसे रोगको दूर करने के लिये तीन बातें करे- (1) पु=रोगीका श्ररीर पवित्र ग्रुद और दोषरदित करे, (१) तु=तरीरकी दृदि करे, वारीरको पुष्ट करे, वारीर बकवान् करे जीर (३) द्भ=शरीरकी नीरोग अवस्थामें प्रगति करे। वे सीन वार्ते अध्येक चिकित्सकको करना चाहिये सभी रोगोंका प्रतिकार होगा । चिकिस्साके ये तीन मुक्य कार्य हैं। जो इन कार्योंको करता है, वही बत्तम बन प्राप्त करता है। शरीरशुद्धि, शरीरबद्धवर्षन और ब्याधिप्रतिकार वे तीन भाग 🕻 जिल भागींका विचार करनेसे पूर्ण चिकित्सा हो जाती है। 'पु-तु-दु 'इस एक ही शब्दने वेदकी विकित्सा-शैंबीको क्सम रीविस इशीमा है। पा सर्वागर्ण विकिस्ताकी पद्वि है।

वेशने इस एक शब्दमें चिकित्साकी रीति कैसी उत्तम कैडीसे बतायी है यह देखिये। इस रीतिका अवछंतन करनेवांछ वैद्य सुबका विस्तार करते हैं—

मृडतं शर्म यच्छतम्। (मं. 💌)

" सुखी करो बीर शान्ति प्रदान करो " पूर्वोक्त प्रकार " प्रविज्ञता, वृद्धि और प्रगति " करनेसे सब कोग सुसी होंगे और सबको शान्ति प्राप्त होगी इसमें कोई संशय नहीं है। सुख शान्ति और दीर्घ बायुष्य यही मनुष्यका प्राप्तव्य इस जगत्में है। इसीका स्पष्टीकरण करनेके किये निश्लिकित मंत्र है—

करिष्टः सर्वोङ्गः सुश्रुज्जरसा शतहायन । भारमना भूजमञ्जूताम् । (मं. ८)

"इस शितस सब भंगों भीर भवयवोंसे पूर्ण, अक्षीण अवयववाला, बनाग जानी, वृद्धावस्थामें सी वर्षतक जीवित रहनेवाला होकर अपनी शक्तिसे सब भोग गाम करनेवाला अने।" अर्थात् बा मनुष्य अतिवृद्ध वास्थाया जीवित रहे और बान पूर्व अवस्थामें भी अपनी शक्ति और अपने

प्रयक्ष्मिस अपने लिये भीग प्राप्त करें। प्राथलम्यी न यने, जन्मलक स्वावलम्यनशील रहें। इस स्थानपर वेदका आदेश खताथा है। केवल भितृद्ध होना थेदको अप्रीप्र नहीं है, प्रश्नु अतिवृद्ध होते हुए नीरोग और बल्यान् बनना वेदका साध्य है। प्रत्येक अवयव सुरत वने, सब अवयव शीर इन्द्रिय ठीक अवस्थामें रहें, यक स्थिर रहे और थह सब होते हुए मनुष्य वृद्ध बने यह वेदका आदर्श है। वेद कहता है कि अन्यान्य उपभोगमी सनुष्य लेते रहें; उत्तम कपहे पहने और सुखते रहें, इस विषयमें निक्नलिसित मंत्र देखिये—

यसे वासः परिधानं यां नीवि छणुषे स्थम् । शिवं त तन्त्रे तत्रुणमः संस्पर्शेऽद्रूष्णमस्तु ते॥ ( मं. 1६ )

ं जो तेरा भोडनेका वस्त तू कसरपर बांतता है वह क्षपडा तेरे कारीरको सुखदायक हो भौर वह स्पर्कत छिये खुदु हो। '' खुद्गा न हो। इस मन्त्रका भाक्षय स्पष्ट जो यह दीकता है कि सुंदर मौर उत्तम कपडे जिनका स्पर्का कारीरको उत्तम सुखकारक होता है, वैसे उत्तमोचम कपडे क्षपुष्प पहने भौर वारीरका सुख छैं। इसा प्रकार हजामत कावाकर सुखकी सुंदरता बढानेक विषयमें निम्नकिस्तित भंत्र स्वस करने योग्य है—

यत्खुरेण मर्दयता सुनेजसा वण्ता वपति केशइमश्रु । छुने सुखं मान आयुः प्रभोषाः॥ (मं. १७)

को त् नापित स्वच्छता करनेवाले तेजधारवाले छु। से जो खालों और मुलोंका भुण्डन करता है, उससे मुख सुन्दर देखता है, परन्तु यह सुन्दरता किसीकी आयुका नाश न करे। '' उत्तम उस्तरेसे हजामत बनाकर मुखकी सुन्दरता खडानका उपदेश वेदमें इस प्रकार दिया है। हजामत बढ़नेसे सुख जो भादीन होता है और हजामत बनानेसे वही मुख सुन्दर होता है, यह कहनेका उद्धा यह है कि मनुष्य सुजाबत बनावें और अपने मुखकी सुन्दरता बढ़ावें। कोई सजुद्ध अपना शोभाहीन मुख न रखे। सब लोग सुन्दर, शीरीक, बलवान, पूर्णायु और कर्तव्यतस्पर बने, यह वेदका अवद्धा है। इसी प्रधार जनाम भोजनके विषयमें शी वेदका शिवी ते बीहियवावधलासावशोमधी । पती यहमं वि बाघेते पतौ सुद्रवती मंहसः ॥ ( भं. १८ )

" चावल और जी कल्याणकारी हैं, कक दोषको दूर करनेवाले और भक्षण करनेके लिये मधुर हैं। ये यहन रोगको दूर करेंगे और दोवोंसे मुक्त करेंगे।" भोजनके विषयमें अनेक मंत्र वेदमें हैं, उनका इस समय विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है। यहां केवल यही बताना है कि, भोजनके विविध पदार्थ भी वेदने दिये हैं अर्थात् जिस प्रकार भेद बल, आरोग्य और दीवं आयु देना चाइता है असी प्रकार संदर वस्त्र और उत्तम भोजन देकर भी मनुष्यकी सुखसमृद्धि बढाना चाहता है। यह भोजन निर्विष होनेकी सुवना मी समय् पर वेद देता है, पाठक इसको यहां देखें-

यदश्चािस यत्विकासि घान्यं छण्याः पयः। यदाद्य यद्गाद्यं सर्वे ते अन्नम्बिवं छणोामे ॥ (मै. १९)

" जो कृषिसे उत्पन्न दोनेवाला धान्य तू खाता है जो हुग्धादि पेय पदार्थ पीता है वह सब खाने भोग्य भीर जो न खानेकी चीज हो, वह सब निर्विष बनाता हूं, " मर्थात् वह सब खानपान विष रहित हो । यहां विषसं बचनेकी साव-भानी भारण करनेका उपदेश दिया है। मनुष्यक खानपानसं मद्म, गाँजा, भांग, अफीम, तमाखू, चा, काफी, नादि अनेकानेक पदार्थं विषसय हैं, इनका परिवाक भी विषरूप है। ऐसे पदार्थ खानेसे मनुष्यका स्वास्थ्य बिगड जाता है भीर भनुष्य अल्पायु हो जाता है। अतः मनुष्य विचार करे कि जो परार्थ में खाता भीर पीता हूं, वे कैसे हैं, वे निर्विष हैं वा नहीं ? वे सारोग्य वर्षक भीर दीर्घायुकारक 🖡 वा नहीं १ ऐसा विचार करके मनुष्य अपने श्वानपानका सेवन करे । सुयोग्य पदार्थ ही खानेवानेमें नाने चाहिये परंतु मनु-प्यको कभा उचित नहीं कि वह विषमय पदार्थीकी काछचर्ने फंसे और अपनी इ।नि करें। जा। मनुष्यकी सदा उत्तम उपदेश श्रवण करना चाहिये, अतः कहा है-

उपदेशकका कार्य

आधि बृहि, मा रभथाः, स्रोमं तत्रैव सन्सर्व-हाया इहास्तु । (मं. ७) " उत्तम उपदेश कर, बुरा काम न कर, इस मनुष्यको जगत्मों भेना, तेर नियमानुकूल चलता हुना यह मनुष्य पूर्णायु होकर यहां रहे। उपदेशक इस प्रकारका उपदेश जनताको केरे नीर जनताको केसे मागसे चलावे कि सारे कोग अपदेश सुनकर बुरे कार्यसे हटें, जगत्में जाते हुए धर्मनियमानुकूल चने नीर नीरोग बलवान् भीर पूर्णायु बनें। सणा सब प्रकारकी उन्नति प्राप्त करें—

अस्मै अधिवृहि, इमं दयस्य, अयं इतः उत् पतु । ( मं. ८ )

"इस मनुष्यको उत्तम हपदेश कर, इस पर द्या कर, शौर इसको ऐसः मार्ग बताओं कि यह यहांसे उन्नति करे " सन्न अवस्था प्राप्त करे। यह उपदेशकोंकी जिम्मेवारी है कि वेही राष्ट्रके कोगोपर कत्तम शुभ संस्कार डाकें, कनको शुभ मार्ग बताव और वे सीधे उन्नतिके प्रथपर के लाउँ। जिस देशके और राष्ट्रके उपदेशक इस रीतिसे अपना शान प्रचारका कराँ अस्त रीतिसे करते हैं, वहांके कोग नीरोग, सुदृद्ध, दीर्घायु तथा परम पुरुषार्थी होते हैं। परमपुरुषार्थी मनुष्य अपनी आयुका योग्य उपयोग करे। मनुष्यकी आयुका सत्तरदातृत्व कसीके जपर हैं यह बात कोई न मुके—

#### समयविभाग

रातं ते युतं हायनान्द्रे युगे त्रींण चत्वारि कण्मः। (म. २१)

शरदे त्वा हेमन्ताय वसन्ताय ग्राष्माय परि द्वासि। वर्षाणि तुभ्यं स्योनानि येषु वर्धन्त ओषधीः॥

(मं. २२)

अहे त्या रात्रये चौभाभ्यः परि इद्यास । (मं. २०)

'में तेरी सी वर्षकी भायु अखिन्दत करता हूं, उसमें दो संधिकालके जोडे, सर्दी, गर्मी, वर्षा यं तान काल भीर बाल्प तरुण मध्यम भीर वार्षक्य ये चार अवस्थाएं हैं। वसन्त, मीन्म भीर वर्षा, कारत, हेमन्त, आदि करत तेरे लिये ग्रुम कारके हीं। दिन और रामीके समयके लिये में तुसे सींप देता हं।''

दीर्घ जीवनकी कायुष्यमर्यादाका सी वर्षका समय है, उसमें सी वर्ष, वर्षमें दो करन , छः ऋतु और तीन काक कर्णात् सदीं, गर्मी और वर्षा ये तीन समय होते हैं। प्रत्येक दिनमें दो संधिकाल और दिन तथा राजाका समय इतने समयविभाग होते हैं। इन समयविभागों के क्रिये मनुष्य सौंपा हुआ होना चाढिये। समय विभागके लिये मनुष्यका सोंपा हुआ होना, इसका कर्य यह है कि समयविभागके अनुसार मनुष्यने कपना व्यवहार करना । जो समयविभाग करना चाढिये। इसिसे बहुत कार्य होता है और उच्चतिका निश्चय भी हो जाता है। अतः इन अंत्रोंके अपरेशसे मनुष्य यह बोध लेवे कि मनुष्यको समयविभाग करना चाढिये। इसिसे बहुत कार्य होता है और उच्चतिका करना चाढिये। इसिसे बहुत कार्य होता है और उच्चतिका सह बोध लेवे कि मनुष्यको समयविभागके अनुसार कार्य करना चाढिये, व्यर्थ बेकारीमें समय ग्रहाना लांचत नहीं। अपने पास जो समय होगा असका योग्य उपयोग करना चाढिये। समयका व्यय व्यर्थ नहीं होना चाढिये।

इस सुक्तों बहुत ही उत्तवीत्तम नाहेश दिये हैं, जो पाठक इन मादेशोंक मनुसार चडेंगे वे निःसन्देद काम प्राप्त का सकते हैं। विशेषकः दीर्घायु प्राप्त करनेक इच्छुक इस भूकते बहुत बोच प्राप्त कर सकते हैं।

# दुष्टोंका नाश।

#### [ ]

( क्रांषः- चातनः । देवता- अग्निः । )

रश्चोहणं वाजिनमा जिंघमि मित्रं प्रथिष्ठ पुर्प यामि शर्मे ।
श्चिशांनो अग्निः ऋतुंभिः समिद्धः स नो दिवा स रिषः पांतु नक्तंम् ॥ १ ॥
अयोदंष्ट्रो अविषां यातुषानानुषं स्प्रश्च जातवेद्दः समिद्धः ।
आ जिह्नया म्रंदेवात्रमस्य ऋव्यादी वृष्ट्वापि षत्स्वासन् ॥ २ ॥
उभोभयाविश्वपं घेहि दंष्ट्री हिंसः श्चिशानोऽतंरं परं च ।
उतान्तरिश्चे परि पाद्यमे जम्मे सं घेद्यमि यातुषानान् ॥ ३ ॥

अर्थ— (रक्षो-हणं वाजिनं प्रथिष्टं मित्रं आ जिस्तिं ) राक्षसोंका नाश करनेवाले वलवान् प्रसिद्ध भित्रकों में प्राकाशित करता हूं। नौर उससे (शर्म उपयामि ) सुस्न प्राप्त करता हूं। (सः ऋतुधिः समिद्धः ) वह यज्ञोंसे प्रदीस [ता (शिशानः अग्निः ) तीक्ष्ण निम्न निम्न दिवा नक्तं रिषः पातुः ) हमें दिव गाम शत्रुनोंसे बचावे॥ १॥

है (जातवेदः ) जातवेद बरने ! (सिमिद्धः अयोदंष्टः ) प्रदीत होकर होहेकी दावेंसे युक्त होकर (अर्चिषा यातु-धानान् उपस्पृशः ) अपने प्रकाशसे यातना देनेवाकोंको कहा। तथा (सूरदेवान् जिल्लया आरमस्व ) सूर-विशेषीको अपनी जिल्लारूप ज्याकासे ठीक करना आरंभ कर। (बृष्ट्वा) बक्युक्त होकर (क्रव्यादः आसनि आणि धरस्व) सांस आनेवाके हिसकोंको अपने सुखरें बाहा॥ ॥॥

हे (उभयाचिन् असे ) दोनोंको जाननेवाके कसे ! तू (हिंस्सः शिशानः ) शशुओंकी दिसा करनेवाका सीक्षण वन कर (अवरं परं च उभी ) इमसे निकृष्ट कौर उत्कृष्ट दोनों प्रकारके शशुओंको अपने (दंष्ट्री उपधेहि ) दाढों से रख। (उत् अन्तरिक्षे परियाहि ) और अन्तरिक्षमें तू संचार कर। और वहांसे (जस्मैः यातु-धानान् अभिसंधोहि ) अपने जबहोंसे पाद्या देनेवाके शशुओंपर चढाई का ॥ ६॥

भाधार्थ- युटोंका नाश करनेवाटा बढवान् प्रसिद्ध हितकर्ता सदा प्रशंसनीय है। इससे सुख प्राप्त होता है। वह

जानी अपने रेजसे दुष्टोंको निर्वेठ करे, मुद्रोंको अपने जिह्नाके अपनेशोंसे सुभारे । मांस मक्षक क्रोंको अपने सुससे अच्छादित करे अर्थाद क्रातासे निष्टत करे ॥ २ ॥

दोनोंको जामनेवाका देव बकवान् और विवेक हिंसकोंको अपने कायूमें रखे। ॥॥ स्थामपर संसार करके 💵 देनेबाके दुर्थोंको स्वादे ॥ ६॥

| अशे त्वचै यातुधानंस्य भिन्धि हिस्राधनिर्हर्शसा हन्त्वेनम् ।       |         |
|-------------------------------------------------------------------|---------|
| प्र पत्रीणि जातवेदः गृणीहि ऋव्यात्रश्रंविष्णुर्वि चिनोत्वेनम्     | 11811   |
| यत्रेदानीं पश्यंसि जातनेदुस्तिष्ठंन्तमग्र उत वा चरन्तम् ।         |         |
| उतान्तरिक्षे पर्तन्तं यातुषानं तमस्तां विष्य अर्था शियांनाः       | ा। ५ ॥  |
| युजैरिष्ं संनमंमानो अग्रे वाचा ग्रन्या अग्रिनिमिदिहानः।           |         |
| तासिविध्य हृद्ये यात्यानांन्त्रतीचो बाहून्त्रति मङ्ग्ध्येषाम्     | 11 4 11 |
| जुतार्रवधानस्पृष्णिक जातवेद जुतारे माणा ऋष्टिर्मियातुधानान् ।     |         |
| अग्ने पूर्वी नि जेहि शोर्श्यान आमाद्रः क्षित्रङ्कास्तमद्दन्त्वनीः | 11 0 11 |
| इह म ब्रंहि यतमः सो अग्ने यातुधानो य इदं कुणोति ।                 |         |
| तमा रंगस्व समिधा यविष्ठ नुचक्षंस्यक्षुंषे रन्धयैनम्               | 11 2 11 |

अर्थ — हे अमे ! (यातुधानस्य त्वचं मिन्घ) • देनेवाकेकी खचाको विश्वभित्र कर । (हिंस्न-अशानिः हरसा एनं हन्तु ) हिंसक विद्युत् वेगसे इसका नाश करे । हे (जातवेदः ) जातवेद ! शत्रुके (पर्याणि श्टणीहि ) पर्वोको काट । (क्रविच्णुः क्रव्यात् एनं विचिन।तु ) मांसभक्षक क्रूर प्राणी इस दुष्टको एकड पकड का जा जाय ॥ ४॥

हे (जातवेदः ) ज्ञानी अग्ने ! तू (यत्र इदानीं ) जहां ■■ (तिष्ठन्तं चरम्तं उत अन्तरिक्षे पतन्तं यातुधानं पश्यक्ति ) खढे हुए, अमण करनेवाळे और अन्तरिक्षमें संचार करनेवाळे यातना देनेवाळे दुएको देखता है वहां (शिशानः अस्ता शर्वा ) तीक्ष्ण शक्ष फेंकनेवाळा शत्रुहिंसक तू (तं विष्य ) ठण शत्रुका वेष कर ॥ ५॥

हे अप्ने! (यहैं:) सत्कर्मी झारा वाता हुआ तू (इच्चूः संनधमानः) अपने वाणींको रोच करके (वाचा) वाणीसे उपदेश वाता हुआ ( शाल्यान् अश्निभिः दिहानः) शल्योंको विज्ञतीसे तीक्ष्ण करता हुआ (ताभिः प्रतीचः उपदेश वाता हुआ (शामिः प्रतीचः वात्वानान् हृदये विध्य) उनसे शत्रुके संमुख होकर उन दुष्टोंको हृद्यपर वेश करके, (एषां वाहून् प्रति भिक्ष्ध) इनके वाहुलोंको तोड वाष्टा ॥ १ ॥

हे जातवेद ! (उत आरब्धान् उत ओरआणान् ) सकार्यका आरंभ करनेवाके और किये हुए लोगोंको (ऋष्टिभिः स्पृणुहि ) शक्षोंसे सुरक्षित रख । हे अग्ने ! (यातुधानान् पूर्वः शोशुचनः निजाहि ) दुष्टोंको सबसे प्रथम प्रकाशित होकर नाश कर । (आमादः पनीः हिंदकाः पनं अदन्तु ) मांस खानेवाके काल पक्षी हनको छा जावें ॥ ७॥

हे अप्ने ! (या यातुथाना इदं कुणोति ) जो दुष्ट यह दुष्ट कार्य करता है (यतमा सा इह प्रबृष्टि ) वह कीनसा है यह यहाँ कह दे। (तं आरभस्य ) ससको दण्ड देना आरंभ कर। (तं सामिधा आरभस्य ) उसको उकहियोंसे जङाना आरंभ कर। (मुचक्षसा चक्षुके एनं रन्ध्य ) मनुष्योंके हितकी दृष्टिसे इस दुष्टका नाग कर। ॥ ८ ॥

जहां कह देनेवाले हिंसक दुष्ट होंगे वहां शनको दबा दिया जावे ॥ ५ ॥ सरकमाँसे वतो, सपने राष्ट्रक तैयार रखो, वाजीसे उत्तम उपदेश करो, अपने शखोंको विज्ञुकीसे सीक्ष्ण करो, और उनसे शबुकोंके हृदयोंका वेश करो, तथा अनके बाहुका छेदन करो ॥ ६ ॥

ग्रुम कम करनेवालोंकी रक्षा अपने शखोंसे कर। दुष्टोंका नाश कर। मांस कानेवाले पश्री दुष्टोंका मांस खार्दे ॥ ७ ॥ जो दुष्ट है उनकी दुष्टता यद्दी कही, उनको दण्ड दो, जनताका हित करनेकी इष्टिसे उनका नाश कर ॥ ८ ॥

भावार्थ- दुष्टोंको पीटकर उनके चमदेको जिसमित कर । बिजुकीके जाघातसे दुष्टोंका नाश हो । दुष्टोंके जीवोंको कारो । मांस सक्षक हिंसक जीर क्रूरको प्रकृष प्रकृषकर गास्त करो ॥ ४ ॥

६ ( अध्वे. सु. भाष्य )

तीक्षणेनिम चक्षुंषा रक्ष युत्रं प्राञ्चं वर्तुम्यः प्र णेय प्रचेतः ।

हिसं रक्षांस्थिम भोश्चंचानं मा त्वां दमन्यातुधानां नृचक्षः ॥ १ ॥

नृचक्षा रक्षः परि पर्य विश्व तस्य त्रीणि प्रति भूणीधप्रां ।

तस्यांग्रे पृष्टीहरसा भूणीहि त्रेधा मूलं यातुधानस्य वृश्च ॥ १०॥

त्रियीतुधानः प्रसिति त एत्वृतं यो अंग्रे अनृतेन हन्ति ।

तम्चिषां स्पूर्वयञ्चातवेदः समक्षमेनं गूणते नि युङ्ग्धि ॥ ११॥

यदंग्रे अद्य मिथुना भ्रपातो यद्वाचस्तुष्टं जनयंनत रेभाः ॥

मन्योर्भनंसः श्राच्यादे जायंते या तयां विष्य हदंये यातुधानांन् ॥ १२॥

अर्थ— दे नमे ! (तिक्षेणे चक्षुणा प्राञ्चं यहां रक्ष) तू अपने तीक्ष्ण आंखसे श्रेष्ठ यात्रकी रक्षा कर। दे (प्र-चिताः) जानी ! तू (चलुभ्यः प्रणय) वसुनोंके लिये उसकी ले जा। दे (नृ-चक्षः) लोगोंके निरीक्षक (हिंसं रक्षांसि अभिशोचन्) हिंसकको भीर राक्षसोंको तपाते हुए (त्या) तुझको (यातुधाना मा द्भन्) यातना देनेवाले पद्मार्थे॥ २॥

हे नग्ने ! तू ( मृ-सक्षाः विश्व रक्षः परिपद्य ) मनुष्योका निरीक्षण करता हुआ सब दिशाओं में राक्षसीको देख । ( तस्य त्रीणि अग्ना प्रति शुणीहि ) उसके तीनों नमसागोंका नाश कर । ( तृह्य पृष्टीः हरसा शुणीहि ) उसकी पसुलियोंकों अपने बक्से तोद । ( यातुष्ठानस्य मूळं त्रेष्ठा बुश्च ) यातना देनेवालिकी तीनों प्रकारोंसे काट डाला ॥३०॥

हे अमे ! (या अनुतेन ऋतं हिन्ति) जो लखायसे सत्यका नाग करता है, तद (यातुधानः ते प्रसिति जिः पतु) दुष्ट तेरे बन्धनमें तीन प्रकारोंसे प्राप्त होते । हे जातवेद ! (तं अचिषा स्फूर्मायन्) उसको अपने प्रकारासे प्रभावित करता हुआ तू (एनं सप्तश्चं गूणते नि युङ्खि) इसको अपने सामने ईशस्तुति करनेवालेके हितके लिये प्रतिबन्धमें रखा। ११॥

हे अमे ! (यत् अद्य सिथुना दापातः ) जो झाज होनों एक दूसरेको जापते हैं, (यत् रेभाः वाचः एष्टं जनयन्त ) जो झाक्षोत्र करनेवाके वाणीकी कठोरणा प्रकाशित करते हैं। (या मन्योः मनसः दार्द्या याजते ) जो कोधी मनसे शख होता है (तया यातुधानान् हृद्ये विध्य ) उससे पीडकींको हृदयमें वेध डाक ॥ १२ ॥

सावार्थ-- अपनी रष्टिले-काकिसे-सरकर्मका संरक्षण कर । और भिनासकों।की ओर उसे के बक । हिंसकेंको अपने तेजसे इटा और ऐसा कर कि तुष्ट तुझे ■ दकावें ॥ ९ ॥

जनताकी रक्षा करनेके किये तू सक दिशामोंसे दुष्टोंको दंढ निकाल । भीर रानके तीनों प्रकारके प्रयतनोंको प्रतिबंध कर । दुष्टोंकी पीठ तोड भीर समकी जब सखाद दो ॥ १०॥

जी असलासे सलाको द्वाता है इस दुष्टको बंधनमें हाल । अपने तेजसे समको निःसस्य कर और हैश्वर अक्तके सन्मुख उसको प्रतिबंध कर ॥ ११॥

जो दुष्ट परस्परको शाप देते 🖁 भीर भाकोश करके कठोर भाषणा बोछते हैं, डनके समके दुष्ट भावों से जो गाठक परिणाम होता है, रुससे दुष्टीके हृदय जरू जार्वे ॥ १२॥

| परां शृणीहि तपंसा यातुधानान्वरांग्ने रक्षो हरसा शृणीहि ।     |          |
|--------------------------------------------------------------|----------|
| पराचिषा भूरदेवान्छुणीहि परामुत्यः शोश्चेचतः शृणीहि           | ॥ १३ ॥   |
| पराद्य देवा ई जिनं शृणन्तु प्रत्यमेनं शुपर्या यन्तु सुष्टाः। |          |
| वाचास्तेनं शरंव ऋच्छन्तु मम्निवश्वस्येतु प्रसिति यातुधानंः   | 11 58 11 |
| यः पौरुत्येण ऋविषां समुङ्ते यो अइच्येन पुश्चनां यातुवानाः ।  |          |
| यो अध्न्याया भरति श्रीरमंग्ने तेषां श्रीपीणि हरसापि वृथ      | में १५ ॥ |
| विषं गर्वां यातुषानां भरन्तामा ईश्वन्तामदितये दुरेवांः।      |          |
| परेणान्द्रेवः संविता दंदातु परां भागमोषंधीनां जयन्ताम्       | ॥ १६ ॥   |

अर्थ— (यातुधानान् तपसा परा श्रणीहि ) यातना देनेवालोंको सपने तपसे तूर करके नाश कर । श्रीर है अपने | (हरसा रक्षः परा श्रणीहि ) भाने बलसे दूर करके नाश कर । ( सूरदेवान् अर्थिषा परा श्रणीहि ) मुद्देंको अपने तेजसे दूर करके नाश कर तथा (अप्रतृपः शोशुचतः पगश्रणीहि ) दूसरेकि प्राणी पर तृप्त होनेवाले सोक करनेवाले दुशोंको भी तूर करके नाश कर ॥ १३ ॥

(देवाः अद्य वृजिनं परा ग्रुणन्तु ) देव काज पाप करनेवाळे पापीको तूर करें । (सृष्टाः दापथाः एतं प्रयत्क् यन्तु ) भेजी हुई गाळियां उनके प्रति वापस जीय । (वाचा स्तेनं दारवः सर्भन् ऋच्छन्तु ) वाणीके चोरको शक्ष सभीमें कार्टे । (यातुधानः विश्वस्य प्रांसिति एतु ) यातना देनेवाला दुष्ट सबके बन्धनमें जाय ॥ १४॥

(यः पौरुषेयेण ऋविषा समंक्ते ) जो मनुष्यके मांसले अपने आपको पुष्ट करता है और (यः यानुधानः अद्देशन पशुना) जो दुष्ट अध आदि पशुके मांसले अपने आपको पुष्ट करता है, दे असे ! (यः अष्ट्यायाः और भारति ) जो गायका दूध सुराकर के जाता है (तेषां शिर्धाण हरसा अपि वृक्ष्य ) उनके सिरोंको अपने बळते तोड हाल ॥ १५॥

(यातुधानः गवां विषं भरन्तां) जो दुष्ट गौशोंको विष देते हैं, श्रीर (दुरेवाः अदितये आहुअन्तां) जो दुष्ट गौको काटते हैं, (सविता देवः एनान् परा द्दातु) सविता देव इनको दूर हटावे। (आवधीनां भागं पराजयन्तां) इनको शौवधियोंका भाग भी न दिया जावे॥ १६॥

भावार्थ — जो दुष्ट लोगोंको कष्ट देले हैं उनको अपने तप, बल और लेजसे दूर कर और उनका नाश कर। मूडोंकी छपासना करनेवालोंको भी दूर कर । जो दूसरेके प्राण लेकर तुस होते हैं उनको एकाते हुए इटा दो ॥ १३ ॥

पापी मनुष्यको सीर पापको दूर किया जाय। गालियां दीं हुई देनेबालेके पास वापस जांय । वाणीसे चोरी करनेवालेके मर्मस्थान शस्त्रीसे कांट्र जांय। जनताको यातना देनेवालेको प्रतिबंधमें रखो ॥ १४॥

मनुष्यका बोडे जादि पशुका मांस जा कर जो दुष्ट अपना शरीर पुष्ट करता है जौर गयका दूच चोरी करके पीता है बसका सिर काट ॥ १५॥

जो दुष्ट मनुष्य गौको विष देते हैं भौर गौ काटते हैं, उनको समात्रसे हटाया आवे भौर अनको भान्यादिका भाग भी ां दिया जावे ॥ १६ ॥ संवुत्सरीणं पर्य उसियांयास्तस्य माशीं बातुषानी वृष्यः ।

पीयूषंममे यतुमस्तितृष्मानं प्रत्यंश्चं भृष्टियां विष्यु ममिणि ॥१७॥
सनादेमे सणिस यातुषनाश्च त्वा रक्षांशि पृतंनासु जिग्यः ।
सहस्रंगनत्तं दह ऋव्यादो मा ते हेत्या संख्त देव्यायाः ॥१८॥
तवं नी अमे अध्रादंदुक्तस्तनं पृश्चादुत रक्षा पुरस्तात् ।
प्रति तये ते अजरां सस्ताविष्ठा अघर्णतं श्चोशुंचतो दहनतु ॥१९॥
पृश्चात्पुरस्तांद्धरादुतोत्त्रात्कृतिः काव्येन परि पाद्यमे ।
सखा सखायमजरी जिन्मणे अमे मर्ता अमर्त्यम्तवं नः ॥२०॥
तदंग्ने चक्षुः प्रति धेहि रेमे श्रीफारुजो येन प्रव्यंपि यातुषानांन् ।
अथर्ववज्ज्योतिषा दैव्यंन सत्यं धूर्वन्तमचितं न्योषि ॥२१॥

अर्थ— है (मृ-चक्षः) मनुःबंकि निरीक्षक ! (इक्षियायाः संवतसरीणं पयः) गायकः वर्षभर प्राप्त होने-वाका नो दूध है (तस्य यातुधानः मा आशीत् ) उसका पान बातना हेनेवाला दुष्ट न करे। हे अप्ते ! (यतमः पीयूषं तितृष्लात् ) उनमेले नो दुष्ट दूधरूपी अमृतको पीवेगा, (तं प्रत्यक्षं अर्विया समिणि विश्य ) उसको सबके संमुख अपने तेजसे मर्मस्थानमें वेष हात ॥ १७॥

दे बग्नें ! तू (यातुघानान् सनात् मृणासि) यातना देनेवाके दुष्टोंका सदा नाश करता है। (रक्षांसि त्या पृतनासु न जिग्युः) राक्षस एमें युद्धोंमें नहीं जीत सकते। (सहमूरान् ऋत्यादः अनुदह) मृढोंके साथ मास मक्षकोंको बजा दे। (ते दैटयायाः देत्याः) वे तेरे दिन्य शस्त्रास्त्रसे (मा मुक्षत) ■ छूट जीय ॥ १८ ॥

हे अमे ! (त्वं नः अधरात् उदक्तः पश्चात् उत पुरस्तात् रक्ष ) त् हमें नीचेसे अपरसे पीछेसे और आगेसे रक्षा करं। (ते त्यं शोशुचतः अजरासः तापिष्ठा ) वे सब तेजस्वी, अक्षीण होकर तपानेवाले (अधशंसं प्रति दहन्तु ) पापीको जला देवें ॥ १९ ॥

हे अमे ! तू (किविः काव्येन) किव है बा। अपने काव्यसे (पश्चात् पुरस्तात् अधरात् उत् उतरात् परिपाहि) पीडेसे आगेसे नीचेसे और उपरसे सब शिवसे रक्षा कर। (त्वं सखा सखायं) तू मित्र है अतः मुझ जैसे मित्रकी, (अजरः जिम्मो) तू जरारिहत है अतः मुझ जराग्रस्तकी और (अमरः मर्त्यान् नः परिपाहि) तू अमर है अतः हम मरनेवालोंकी रक्षा ■ ॥ २० ■

अमे ! (येन शफा- रुजः यातुधातान् पश्यस्ति) जिससे त् लावींद्वारा ठोकरें कगानेवाले दुर्शका निरीक्षण करता है, (तत् चश्चः रंभे प्रतिधेहि) वह बाख शोर मचानेवालेवर रख। (अधर्व-वत् दैव्येन-ज्योतिषा) व्यक्तिक दिश्य तेजसे (स्तर्य अचितं धूर्वन्तं) सस्य अचेत नाश करनेवालेको (नि ओष) जला दो॥ २१॥

भावार्थ- हे मनुष्योंका हित करनेवांछे ! गायका दूच दुष्ट मनुष्य न पीवे । जो दुष्ट चुराकर पीयेगा इसकी शारीरिक दण्ड दिया जावे ॥ १७॥

त् सदा दुष्टीका नाश करता है, तुझे राक्षस पराभूत नहीं का सकते । त् मांसमक्षक कृरीको जला, तेरे पाशसे वे दूष्ट म लूटें ॥ १८ ॥

सू सब जोरसे इमारी रक्षा कर । तेजस्वी लोग पापियोंको वण्ड देवें ॥ १९ ॥

त्कवि, मित्र, जरारिहत और गागर है जाता तृहमारी रक्षा का । हम तेरे मित्र बनना चाहते हैं । और हम बरामस्त होते हैं और मृत्युसे भी त्रख हैं जाता तृहमारी सहायता कर ॥ २०॥

| परिं त्वाधे पुरं वृशं विष्रं सहस्य भी हि ।                      |          |
|-----------------------------------------------------------------|----------|
| धृषद्वेण दिवेदिवे हन्तारं भङ्कुरावंतः                           | ॥२२॥     |
| विषेण मङ्गरावतः प्रति सम रूक्षसी जिह ।                          |          |
| अमें तिरमेन शोचिषा तपुरम्राभिर्विभिः                            | ॥२३॥     |
| वि ज्योतिषा बहता भारत्यग्निराविविश्वानि कुणुते महित्वा ।        |          |
| प्रदिवीमीयाः संहते दुरेवाः शिशीते मुक्के रक्षीभ्यो विनिध्य      | 11 58 11 |
| ये ते शब्दे अजरे जातवेदिस्तामहेती ब्रह्मश्रीसर्व ।              |          |
| ताभ्या दुइ।दैमभिदासन्तं किमीदिनै प्रत्यश्चमिषां जातवेद्रा वि नि | र्व ॥२५॥ |
| अमी रक्षांसि सेधति शुक्रशोचिरमंत्यीः।                           |          |
| शुचिः पावक ईड्यंः                                               | 11 38 11 |

अर्थ — हे अमे ! हे (सहस्य) बजवान् ! (व्यं) हम सब (विमंपुरं) ज्ञानी और पूर्णता करनेवाले, ( भृषद्वर्ण ) भर्षण करनेवाळे और ( भंगुरावतः हुन्तारं ) विनाशकोंका नाश करनेवाळे, (त्वा दिवे दिवे परिधीमहि ) तेरा प्रतिदिन ध्यान करते हैं॥ २२॥

हे भग्ने ! (तिगमेन शोचिषा) तीक्षण तेजसे युक्त (तपुः अश्राभिः अर्चिभिः) तपानेवाके तेजकी दीवियोंसे

(विषेण भंगुरावतः रक्षसः प्रति जाहि सम ) विषसे नाम करनेवाले राक्षसोंका नाम कर । ॥ २३ ॥

(अग्निः बृहता ज्योतिषा विभाति ) अग्नि विशेष तेजसे प्रकाशता है। (महित्या विश्वानि आविः कृणुते ) भपने सामध्यंसे सब जगत्को प्रकट करता है। (अदेवीः दुरेवाः मायाः प्रसहते ) राक्षसोंकी दुःखदायक कपट जालोंको जीवता है। ( क्रूंगे रक्षोभ्यः विनिक्षे शिशीते) अपने दानों सींग राक्षसोंका नाग करनेके लिये सीक्ष्ण करता है ॥२४॥

दे (जातवेदः) वेदज्ञ! (ये ते अजरे तिग्म-हेती) जो तेरे तीक्षण हथियारके समान (ब्रह्मसिशते श्टेंग) जानसे तीक्ष्ण किये हुए सींग हैं, हे जातवेद ! (काम्यां) उन दोनों सींगोंसे और (अर्चिषा) अपने तेजसे (दुर्हादं किमीदिनं अभिदासन्तं ) दुध हृदय मुखे और दूसरेका नाश करनेवाले दुष्टका (प्रत्यञ्चे वि निश्व ) सामने नाश कर ॥ २५॥

(शुक्तशोचिः अमत्यः) शुद्ध प्रकाशवाला श्रमर (शुचिः पात्रकः ईश्यः) पवित्र, शुद्धता करनेवाला स्तुष्प

मप्ति (रक्षांसि सेघति ) राक्षसोंका नारा करता है ॥ २६॥

भावार्थ- जो दुष्ट छातें भारकर हमारे शरीर तोडते हैं तथा जो विरुद्ध कोळाइक सचाते हैं उनको त् वेख । त् अपने तेजसे हमारा नाहा करनेवाळेका नाहा कर ॥ २१ ॥

ज्ञानी, मनकामना पूर्ण करनेवाले, शत्रुका अर्थण करनेवाले, दुर्शोका नाश करनेवाले तुझ बळवान् देवका इस मण

प्रतिवित ध्यान करते हैं॥ २२ ॥

क्षित्र देकर जगत्में नाश करनेवाने दुष्टोंका नाश त् अपने तीक्ष्ण और ष्ठप्र तेजसे कर ॥ २३ ॥

मित्री विशेष तेअसे प्रकाशता है और अपने सामध्येंसे जगत्को प्रकाशित बाता है। राश्चसोंके कपट जाल तूर करके अनके नाशके लिये अपने दो सींग सीहण करता है।। २४ ।

तेरे सींग वीक्ष्ण द्यियार जैसे हैं और वे ज्ञानसे तीक्षण हुए हैं, अनसे और अपने तेजसे दुष्ट हृद्यवाने भातकी शत्रका सावा जर ॥ २५ ॥

श्रुद्ध, तेजस्वी, समर, पवित्र, श्रुद्धवा करनेवाका प्रशंखनीय अग्नि राक्षसीका नाम करनेवाका है। ॥ २६॥

## दुष्टोंका नाश

## दुष्टोंके लक्षण

इस स्क्रमें दुष्ट मनुष्योंका नाश करनेका विषय है। जतः दुष्ट कीन है इसका पहिले निश्चय करना चाहिये। यह निश्चय न हुआ तो कदाचित दुष्ट बचेगा और सुष्टका ही नाश अञ्चलसे किया जायगा। अतः वेदने इस स्क्रमें दुष्टीके दक्षण कहे हैं, देखिये—

१ दुह है: (दु:+हार्द )- दुष्ट हृदयवाला, जिसके मन्त:करणमें दुष्ट विचार रहते हैं, जो दुष्ट भाव मनमें धारण करक्षा है, जो हृदयमें वालपातकी कल्पनाओंको धारण करका है। (मं. १५)

2 रक्षः, राक्षकः (रक्षाति)- जो रक्षण करनेका भाविभाव बनाकर घात करता है। जो बाहरसे रक्षा करनेका बींग रचकर अन्दरसे उसीका नाम करता रहता है (मं. ९)

३ असु-तृष्- जो दूमरोंके प्राणोंकः बिल केकर तृस होता है, जो दूसरोंका नाश करके अपना स्वाधिसाधन करता है, जो दूसरोंका बात करके अपनी पुष्टि करता है। (१३)

अध्युर्वन् जो दूसरोंका वात पात और नाश करता हैं। (२१)

५ भंगुरावत् — जो दूसरोंका सत्यानात करता है (२२) ६ अभिदासन् — जो दूसरोंका वध करवा है, दूसरोंको बंधनमें डालता है, दूसरोंको गुलाम बनाता है, दूसरोंको पारतंत्र्यमें रखकर स्वयं अपने भोग बढाता है, जो दूसरोंको

दास बनाता है। (२५)

महिस्तः (३); श्रारुः (१४) – जो हिंसा करता है, मातपात करता है। तूसरोंका नाश करता है।

८ राफा-रुज्- अपनी कार्तोंके प्रहारींसे जो दूसरोंको मारता है, दूसरोंके अग्रयत्र कार्तोंकी मारसे तोड देता है। (२१)

९ रिष: → दिसक, बात पाउ करनेवाका, जो दूसरोंका विश्वंस करता है।(१)

र् कञ्यात् (२), क्रविष्णुः, आमाद (४)— जो मौल काला है, जो कचा मांस खावा है, जो रक्त पीला है, जो दूसरोंके जीवनपर जीवित रहता है।

११ यः पौरुषेथेण अङ्ग्येन क्रविषा, यः पशुना समेके- जो मनुष्य, अश्व और अन्यान्य पशुक्षीके माससे भवना शरीर पुष्ट वनता है, जो पशुपक्षियोंके सांससे अपने भांपको पुष्ट करता है, जो अपने पेटके लिये दूसरोंका जीव देता है। (१५)

१२ दुरेवाः अदितये आवृश्चन्तां- जो दुष्ट गायको काटता है अथवा कटनाता है। अ-दिति जर्थात् दिसमीय गौका भी जो वध करता है। (१६)

१३ गयां विषं भरन्तां-गीवोंको जो विष देते हैं भीर विषसे गीका वश्र करते हैं। (18)

१४ किमी दिन्- (कि-इदानीं) अब आज क्या खाये, करू उसका वध किया और पेट पाला, भाज किसका वध करके पेटपूर्ती करें इसका जो सदा विचार करते हैं। जो कभी दूसरोंका द्यात किये विना नहीं रहते। (२४)

१५ यातुधानः (यातु+धानाः)- यातना देनेवाछे, दूसरोंको सतानेवाछे दूसरोंको पीडा देनेवाछे। (२)

१६ दुरेब:- (दुः+रवः)- दुष्ट मार्गंशर चलनेवाला, बुरे कार्यमें प्रवृत्त होकर दूसरोंको कष्ट देकर मपना सुख बढानेका प्रयत्न करनेवाला। (२४)

१७ अदेवीः मायाः- (अ-दिव्य मायाः)- जी उराई और कपट करते हैं, जो घोखा देकर दूसरोंको लटते हैं, घोखबाजीसे अपना ऐक्वर्ड बढाते हैं। (२४)

१८ वृजिनः - जो पाप करता है, पापकभैमें प्रवृत्त होता है। (१४)

१९ बाचास्तेनः- (वाचा+स्तेनः)- जो वाणीका चोर है, जिसका भाषण सत्य नहीं होता। जो एक बोलता है और दूसराही करता है, जो विश्वास रसने अयोग्य है (१४)

२० मूरदेवः, (२) सहसूरः (१८) - घात पात करनेवाळा मूढ, डाकुऑक साथ रहनेवाळा, महामूर्व, महावातकी, महाहिंसक। (२)

२१ मिश्रुना शपातः - एक दूसरेको गालियां देते हैं, परस्पर बुरे शब्दों ने प्रयोग करते हैं। अपशब्द बोकते हैं। (१२)

ये सब दुष्ट हैं। ये हुष्टोंके छक्षण हैं। पाठक इन वचनोंका विचार करके अपने समाजमें अथवा इस संसारमें इन इक्षणोंसे युक्त कीन कीन हैं, इसका निश्चय करें सीर उन

दुष्टोंको तूर करनेका प्रयत्न करें। इन कक्षणोंका विचार करके पाठक श्रेष्ठ सजनोंके छक्षण भी जान सकते हैं। जैसा " जो दूसरोंका घात पात नहीं करते, जो किसीकी दिंसा महीं करते, जो महिंसा भावसे वर्तते हैं, जो सदा सल बोकते हैं, कभी कपट नहीं करते, हृदयमें शुद्ध भाव धारण करते हैं, कभी किसीका नाश करके अपना पेट भरता नहीं चाइते, परंतु अपने प्रयत्नसे दूसरोंका सुख बताना चाहते हैं, दुष्ट मनुष्यें के साथ कभी नहीं रहते, मुखसे कभी बुरे शब्द नहीं डचारते, जो पाएकमैसे प्रवृत्त नहीं होते, जो मांस भोजन नहीं करते, जो दूसरोंको मारपीट नहीं करते, जो दूसरोंको दासमावसे छुडानेके छिये प्रयस्न करते हैं, जो बूसरोंकी रक्षा करते हैं। " जो ऐसा शुद्ध सदाचार रखने हैं वे सजन कहे जाते हैं। इन सज्जनोंको पूर्वोक्त दुष्ट दुर्जन सदा कष्ट देते हैं, अत: दुष्टोंको दूर करना धर्म होता है। सञ्जनीका परित्राण करना, दुष्ट दुर्जनीका नाश करना सौर धर्मेकी स्ववस्था स्थापित करना यह मन श्रेष्ठ पुरुषोंका कर्तस्य है । जो यह कर्तस्य करेंगे वेही आहरके योश्य पुरुष हैं। बड़ी मनुष्यका धर्म है, अतः इस सुक्त हारा कहा है ि इस पुष्टोंका नाश करना चाहिये। नाश करनेका साव ः हि कि इनका दुष्ट भाव दूर करना, अनके स्वभावका धार करना, सनको दुष्ट न्यवहारसे निवृत्त करना, तनको समाज या राष्ट्रसे बदिष्कृत करना जीर इतनेसे सी कार्य " हुआ, तो उनका नाश करना । इस स्क्रका यह कार्य है । जब इन दुष्टोंका नाश करनेवाला कैला हो, इस विषयमें वेसिय-

दुष्टोंका नाश करनेवाला कैसा हो ?

पूर्वोक्त विवरणमें बुष्टींके कक्षण कहे हैं, इन कक्षणोंसे बुष्टींका ज्ञान होनेके पश्चात हो सकती है। इन कक्षणोंसे दुष्टींका ज्ञान होनेके पश्चात सनका नाश करनेका कार्य कीन करे, इसका विचार करने वाहिये। इरएक मनुष्य दुष्टींका नाश करनेका कार्य करनेका अधिकारी नहीं है, यह कार्य विशेष तिशेष तिशेष तिशेष वारीका कार्य है, अतः यह कार्य विशेष सावधानवासे होना चाहिये और विशेष योग्यवावाके मनुष्यके आधीत यह कार्य रहना चाहिये। इस विषयके निर्देश हम स्कार्य हैं, जना

र मित्रः (सं. १), स्तरक्षा (सं. २०) - तो ससुव्य सब मञ्जूष्योंकी मोर मित्रताका बर्ताव बाता है, जो गणना सखा अर्थात् हित चाहनेवाका है। जनताका हित करनेमें जो सत्यर रहता है,

२ खिप्रः (मं. २२), कविः (मं. २०)— जो विशेष प्राज्ञ क्षर्थात् झानी है, जो कवि है अर्थात् कान्तदर्शी है, जो दूरदृष्टि है, जो गहराईसे दृरप्क बातका विचार कर सकता है, जो पवित्र दृष्टिके साथ मन बातोंका आगेपीकेका विचार करनेमें चतुर है,

३ जातबंदः (क्वातबंदः)- जो ज्ञानी है, जिसने अध्ययन उत्तम प्रकारसे पूर्ण किया है, जो बहुश्रुत भीर बेद्शाख्य है, जिसके अंदर ज्ञानकी इष्टि उत्पन्न हुई है, (मं. ६)

अध्यवित् दित्यज्योतिः (मं. २१) – जो (म-भवं) अच्छळ व्धितप्रज्ञ योगीके समान दिश्य तेजसे युक्त है, जिसने योगसाधनादि द्वारा अपना मन स्थिर किया है, जो च्छळ वृत्तिवाला नहीं है, जो शान्ति और गंभीरतासे सब बातोंका विचार कर सकता है और शीव्रता करके जो कार्यका बिगाड नहीं करता है।

५ शुक्तशोचिः, शुचिः, पावकः (मं. २६)- तो पवित्र तेजसे युक्त, स्वयं आचारसे शुद्ध सीर पवित्रता करनेवाला है, जो स्ययं पवित्र विचार, पवित्र बचार सीर पवित्र साचारसे युक्त है, जिसका मन, सुद्धि, चिक्त आदि सम्तरिन्द्रिय तथा जिसके बाह्य इंद्रिय पवित्र हैं भीर शुद्ध स्थवहार ही करते हैं,

६ ईड्यः (सं. २६), प्रथिष्ठः (सं. १)= प्रकृति कारणसे जो प्रशंसनीय है, स्तुति करने योग्य है, गण कोग जिसके पवित्र जाचारकी प्रशंसा करते हैं,

अवाजी (मं. १), सहस्यः (मं. १२) - जो बलवान् है, कर्तव्य करनेका निश्चय होनेके पश्चात् जो निश्चय-पूर्वक अपने बल्ले उसकी निमाता है, जो प्रतिपक्षीको परास्त कर सकता है, जो अपने बल्ले अपने कर्तव्य कर सकता है,

८ ब्रह्मसंशितः (मं. २५)- ज्ञानसे तीक्ष्ण, ज्ञानसे तेजस्वी, ज्ञानसे सुसंस्कृत, ज्ञानसे प्रशंसायुक्त बना हुना,

९ अजरः, अमर्त्यः (मं. २०) = जरारित कीर मृत्युरित गणा हुना, श्लीण न होनेवाका कीर मृत्युसे न दरनेवाका, देवेंकि समान जरामत्युको तुर् रक्षनेवाका विषय-जीवन युक्त, र मतुभिः समिद्धः (मं. १) - विविध सरक्रमें से प्रदीस हुना, श्रेष्ठ प्रशस्त्वम कर्में से प्रकाशित, सत्यमय प्रशंसनीय हत्तम कर्म करनेवाला, जिससे उत्तम कर्म ही होते हैं,

११ शिशानः ('मं. १) – तीक्ष्ण, तेजस्वी,

१२ रावी ( मं, ५ )- शत्रुओंका नाश करनेवाला,

१३ प्रतीचः ( मं. ६ )- दुष्टोंका सामना करनेवाला, शत्रुकोंके सन्मुख खडा होकर डनका प्रतिकार करनेवाला,

१४ भंगुरावतः हन्ता ( मं. २२ )- घातकोका नाश करनेवाला,

१५ रक्षोहा (अं. ।) - राक्षसों, क्रकर्म करनेवालीका नाम करनेवाला,

१६ क्रव्यादः अपिघत्स्व (मं. १)- मांसमझकों, दूसरोंके जीवनोंपर अपनी पुष्टी करनेवाडोंको दबानी,

१७ अर्चिषा यातुंधानान् उपस्पृश (मं. २) - भपने तेजसे दूसरोंको यातना देनेवालोंका नाश कर,

रेंट दिवा नक्तं रिषः पातु (मं. 1)- दिन रात्र भातकों संज्ञनोंकी रक्षा करः

१९ जम्भैः यातुधानान् संघेहि (मं. १)-इथियारोंसे दुष्टोंको दण्ड हे ।

इस वंगसे इस स्कर्त दुष्टोंका नाश कीन कर इस विषयसें कहा है। दुष्टोंका नाश करनेवाला ज्ञानी, शान्त, मन बुद्धि रखनेवाला, गंभीर, विचारवान्, जनताका दित करनेवाला, पवित्र विचारवाला ऐसा सुयोग्य पुरुष होना चाहिये। हरएक मनुष्य यह पवित्र कार्य कर नहीं सकता। जिससे कभी अन्याय होनेकी संभावना नहीं होती, ऐसे सज्जनके आधीन यह अधिकार होना चाहिये। पाठक रमरण रखें कि अन्याय धीश नियुक्त करना हो, तो इस स्थानके किये किसी मनुष्यको नियुक्त करना हो, तो इस स्थानके किये हन गुणोंसे युक्त पुरुष नियुक्त किया जावे। और इन गुणोंसे युक्त पुरुष नियुक्त किया जावे। और इन गुणोंसे युक्त पुरुष नियुक्त किया जावे। और इन गुणोंसे इस स्थानपर जाकर कार्य करे। इस दृष्टीसे इस स्कृत्ते मंत्र वहे अपयोगी हैं। पेसे सारिवक पुरुषसे कभी अन्याय नहीं होगा, जो योग्य होगा, वही कार्य वह करेगा, और सब मनुष्योंको इसके कार्यसे संवोष होगा।

इन दुष्टोंको जो गांच देना योग्य है या दण्डोंके विविध प्रकार भी इस स्कर्में किया हैं, जो इन मंत्रोंमें स्पष्ट किया हैं, तथापि सुबोधताके किये वर्णन नहां करते हैं—

#### दण्डका विधान

इस समयतक जो विवरण किया उससे दुष्टोंके छक्षण भौर दुष्टोंको दण्ड देनेवालोंके कक्षण ज्ञात हुए। दुष्टोंको दण्ड देनेवालोंके छक्षणोंमें भी अन्तिम कुछ लक्षण ऐसे हैं कि जिनसे दण्डविधानका भी पता चळ सकता है। अब इसी दण्डविधानका अधिक विचार करते हैं—

१ रह्नो-हा- इस शब्दसे राक्षसोंको 'वध' दण्ड योग्य है यह सिद्ध होता है। 'हन्' भातुका दूसरा अर्थ 'गित ' है। यह अर्थ किया जाय तो राक्षसोंको अपने स्थानसे भगा देना अर्थात् 'देशसे निकाल देना' यह अर्थ होगा। 'रक्षस्' (रक्षन्ति यस्मात् हित रक्षः) शब्दका अर्थ जिससे सुरक्षित रहनेकी आवश्यकता होती है, जिससे जनवाका बचाव किया जाता है। ऐसे दुष्टोंको ऐसे स्थानमें रक्षना और उनपर ऐसा पहारा रखना कि ये दुष्ट दूसरोंको यातना न हे सकें, आदि बोध इससे प्राप्त होता है। (ग. 1)

२ अयोद्धूः — लोदेकी दार्ते । इस यंत्रमें दुष्टको । ■ कर उसका नाश करना । जपरसे और नीचेसे कील आकर दुष्टके शरीरको काटले हैं । (मं. २)

कृत्यादः अतिधारस्य वृसरोंके मांसपर अपने शरीरकी पुष्टी करनेवालोंको बंद करके रख, कैदमें रख, (स्व आस्त्र) जैसा खाद्य पदार्थ अपने मुखमें बंद प्या शासा है, प्याप्ता छन दुष्टोंको रखा। (मं. १)

अयरं परं च दंष्ट्री उपधेहि- दोनों प्रकारके कनिष्ठ नौर श्रेष्ठ शत्रुको सपनी दाडोंमें चंद रखा अर्थात् उसको इथर उधर हिल्नेका प्रतिसंघ कर । (मं. १)

प यातुधानान जंभैः संघेदि- यातना देनेवाकीपर जबहोंके समान शक्षोंके साम चढाई कर । शक्षोंसे काला नाश कर । (मं. १)

६ यातुधानस्य त्वचं भिनिध— बातना देनेवाहे तुष्टीकी चमदी छित्र विच्छित्र कर । मर्थात् उनको इतना ताडनकर कि उनकी चमदी फंट नाम । मं. ४ )

ईस-अञ्चानिः एनं हरला हन्तु- दिसक विज्ञती
 इनका वध वेगसे करे। अर्थात् विश्वत्के प्रयोगसे हुन दुष्टोंका
 प्रयाक्षिया कावे। (मं. ४)

८ पर्वाणि प्रकृणिहि- इष्टरे जोडोंको काह हो (सं. ४)

९ क्रविष्णुः क्रव्याद् एनं विचिनोतु- मांसभक्षक सिंह ब्याञ्र लादि प्राणियों द्वारा दुष्टोंके शरीरोंका वस्र किया जावे । (मं. ४)

१० यातुन्त्रानं विध्य- यातना देनेवाके दुष्टको बाण बादिसे वेथ ढाल । (मं. ५)

हृद्ये विध्य- हृद्यपर बाण मार। (मं. १)

११ एवा बाहुन् प्रतिःभाधि- दुष्टीके बाहु काट दे।

१२ यातुधानान् ऋष्टिभिः स्पृणुहि- यातना देने-वालोंका शक्षोंसे वध कर । (मं. ७)

१३ थातुधानान् निजिहि - दूसरोंको यातना हेने-बालोंका नाश कर। (आमादः एती। अदन्तु ) दूसरोंका मांस खाकर अपनी पुष्टी करनेवालोंको गीध खा जायं। (मं. □)

१४ रक्षाः प्रति गृणीहि - राक्षसीका नाश 💷 (मं १०) १५ पृष्टीः हरसा गृणीहि - दुष्टीकी पसकिया वेगसे तोड दे। (यातुष्यानस्य मूलं सुख) यातना देनेवाके दुष्टकी जड काट दाल। (मं. १०)

१६ यातुधानं नियुङ्धि- यातना देनेवालोंको कारा गृहसँ रक्षः ( मं. ११ )

१७ यातुधानान् हृद्ये विध्य- यातना देनेवाले दुर्शेका हृदयमें वेध कर । ( मं, १२ )

१८ असुतृएः पराद्यणीहि - तूसरोंके प्राणीको सेकर सपनी मृती करनेवाळे दुष्टोंका नाश कर । सनको दूर करके सरमा नाश कर । ( मं. १३ )

१९ मर्मन् अच्छन्तु- दुष्टीकं मर्म स्थान काटे जांग।

२० खातुष्ठानः प्रसिति एतु दुष्ट बंधनस्थान-कारागार-को प्राप्त होवें। अर्थात् दुष्टोंको कारागृहमें रसा आवे। (मं. १४)

२१ तेवां शीर्वाणि वृश्च- दुष्टोंके सिर का जांचे (मं. १५)

22 यातुचानः उद्यियायाः संवत्सरीणं पयः मार्चीत्- दुष्टको गायका तूच एक वर्षतक पीनेको न दिया नावे। एक वर्ष गायका तूच पीनेको न देना यह एक दण्ड है। आत्रकळ तो जो मैंसका ही तूच पीते हैं, डनको तोप ही

दण्य स्वभावतः हो रहा है, क्योंकि गायका दूध बहुतेंकी प्राप्त ही नहीं होता है। माजकल कैदियोंको मैंसका ही दूध दिया जायगा तो बनको कुछ भी बुरा नहीं प्रतीत होगा। परंतु वैदिक कालसे गायका दूध पीनेके लिये ब मिलना भी एक दण्ड माना जाता था। इससे ऐसा प्रतीत होता है कि कारागृहवासी कैदियोंको भी गायका तूध पीनेको प्रतिदिन भिलता होगा और जो विशेष प्रकारके दुष्ट लोग होंगे, उनकी ही वर्षभरतक गायका दूध न देनेका दण्ड होता होगा। इसी लिये जागे इसी मंत्रमें कहा है कि — (यतमः पीयूषं तितृप्सात् तं मभीण विषय ) - इन दुर्शेको गायका दूध न पीनेका दण्ड होनेपर भी जो दुष्ट चोरी करके या भन्य युक्तिसे गायका वृषः पीनेकी बेष्टा करेगा, उसके मर्म स्थानको वेध डाल । इससे स्पष्ट होता है कि विशेष प्रकारके घोर अत्याचारी केदियोंको ही गायका दूज न पीनेका दण्ड होता था, और ऐसे जेड़ी यदि गायका दूध नियम तोडकर पीयेंगे, तो उनको कठोर दण्ड किया जाता था। (मं. १७) इस उण्डकी दृष्टीसे इस संत्रका विचार पाठक अवस्य करें।

२३ अधरांसं द्हन्तु - पापीको जलाय। जावे। यह वधद्व है। यहां जलाकर वध करना है। (मं १९) यही भाव (धूर्वन्तं न्योष) विनाश करनेवालेका वध कर, नाश क्षा अथवा जलाकर नाश कर, इस आदेशमें है।

२४ रक्षसः प्रतिजिद्दि- दुष्ट राक्षसोंका नाश कर । ( मं. २३ )

२५ दुर्हार्व अभिदासन्तं विनिक्व- दुष्ट हृदयवाके भीर दूसरोंको दास बनानेवाळे दुष्टका नाश कर । (मं. २५)

इस प्रकार विविध प्रकारके दण्डोंका विधान इस स्कर्मे है। विविध प्रकारके अपराधोंके प्रमाणसे ये विविध दंड देना योग्य ही है। जो आनी और समयश विद्वान न्याया-धीश होगा वही अपराधोंकी न्यूनाधिकताके अनुसार न्यूमा-धिक दण्ड दे सकता है। किस अवराधको कीनसा १०% देना योग्य है, इसका विचार करनेवाका शान्त और गंभीर स्वभाववाका न्यायाधांश होना योग्य है, यह विचार इसी विवरणमें इसके पूर्व हो चुका है, इसका हेतु इससे पाठकोंके मनमें अब आ गया होगा।

इस इष्टीसे पाठक इस स्का विचार करें और न्याय-समाका कार्य करनेकी शिति जानें।

७ ( वाथवं, 🌇 भाष्य )

## रामुद्मन।

[8]

(अधि:- चातनः। देनता- इन्द्रासोमी।)

इन्द्रांसोमा वर्षतं रक्षं उड्जतं न्य पियतं वृषणा तमोवृष्धः ।
परां शृणीवमांचितो न्यो वितं हतं नुदेशां नि शिशीवमारित्रणः ॥१॥
इन्द्रांसोमा सम्पर्शन्तम्यं १ धं वर्ष्ययस्तु चरुरियमाँ ईव ।
ब्रह्मासिमा सम्पर्शन्तम्यं १ धं वर्ष्ययस्तु चरुरियमाँ ईव ।
ब्रह्मादिषे ऋव्यदि घोरचेक्षसे द्वेषी धत्तमनवायं किमीदिने ॥२॥
इन्द्रांसोमा दुब्कृतीं वृष्ये अन्तर्रनारम्भणे तमि प्र विष्यतम् ।
यतो नेषां पुन्रेकेश्चनीदयत्तद्वांमस्तु सहसे मन्युमच्छवः ॥३॥
इन्द्रांसोमा वर्त्यंतं दिवो वर्षं सं पृथिच्या अध्यस्याय तहणम् ।
उत्तक्षतं स्वर्णे १ पवैतेम्यो येन रक्षी वायुधानं निज्यव्यः ॥४॥

अर्थ — हे ( त्रुपणा ) बलवाय इन्द्र जीर सोम ! (रक्षः तपतं ) सक्षसोंको वाप दो, ( उञ्जतं ) उनको मारो । (तमो - मुधः निभवेयतं ) भन्यकार बढानेवालोंको नीचे हटा दो । ( अ-चितः परा शुणीतं ) अन्तःकरण रहित दुष्टोंको नाश करो, (वि ओषतं, हतं, ) उनका नाश करो, यनका वध करो । उनको ( जुदेशां ) इकाळ दो, ( अत्त्रिणः निशि-शितं ) दूसरोंको खानेवालोंको निर्वल करो ॥ १ ॥

हे रन्द्र और सोम! (अग्निमान चरुः इव ) आगपर चले हुए हाण्डीके समान (अघरांसं अघं आभि) पाप करनेवाले पारीके सन्मुख (तपुः सं ययस्तु ) ताप-दुःख-देता रहे। (ब्रह्माद्विषे ऋग्यादे ) ज्ञानके शत्रु, मासमक्षक, (घारचक्षसे किमीदिने ) कूर दृष्टिवाले दुष्टके साथ (अनवार्य द्वेषः घत्तं ) निरन्तर द्वेषका घारण कीनिये ॥ र ॥

हे इन्द्र भीर सोम ! ( अनारम्भणे विने तमसि अन्तः ) भगाध भावरक अन्धकारके वीचमें ( दुष्कृतः प्रविध्यतं ) दुष्कमं करनेवार्कोको वेध बालो, ( यतः एषां एकः चन ) जिससे इनमेंसे एक भी ( न उत् अयत् ) न उठ करें । इस प्रकारका ( वां मन्युमत् तत् दावः ) भाषका हत्साहयुक्त वह बळ ( सहस्चे अस्तु ) शत्रुदमनके छिये होते ॥ ३ ॥

है इन्द्र और दोम ! आप दोनों (अध-शंसाय ) पाप करनेवां हुए मनुष्यंक लिये (दियः पृथित्याः ) युकोक और पृथ्वी लोकक वं धर्मे (तईणं वधं संवर्त्तयतं ) विनाशक वध करनेवां शिखकों अवृत्त करों। (पर्वतेभ्यः स्वर्धे उत् तक्षतं ) पर्वतिवासी शत्रुकोंके लिये असितीहण शक्ष सिद्ध रक्षो। (येन वाब्ध्यानं रक्षः निजूर्वथः ) जिससे बदनेवां हे राक्षसंक्षित दुम नाश करोंगे॥ ४॥

भावार्थ— दुष्टोंको दण्ड दो, उतको साडन करो, अज्ञान फैलानेवालंको दूर हटा दो, दुष्ट हृदयवालंको समाजसे बाहर करो, उनका वस भी करो, अथवा उनको बाहर हकाल दो। जो वृसरीको खाते हैं उनको निर्वेक बनामो ॥ १॥

जो सदा पाप करता है उसकी कठिन दण्ड दे। शामका नाश करनेवाले, भांसभक्षक, क्रूर और हिंसकोंका हेप

गाह जनभकारमें रहनेवाके, दुब्कामियोंको वेध डाळो । ऐसी ब्यवस्था करो कि इनमेंत एक भी फिर कष्ट देनेके किये न बच जावे । तुम्दारा उत्साहयुक्त 📭 अपने विजयके लिये ही छम जावे ॥ १ ॥

पाप करनेवाले दुष्टकी मिन्दा करो और वध करो। अनको तृर करनेके किये भवने शक्ष (सञ्ज रको जिससे द्वम अनका माश कर सकोरी ॥ ॥ इन्द्रांसोमा वर्तयंतं दिवस्पर्धेषित्रित्ते सिर्धुवमभ्यंहन्यभिः ।
तपुर्विषेभिर्जरेभिर्त्तिणो नि पश्चीन विष्यतं यन्तं निस्वरम् ॥ ५ ॥
इन्द्रांसोमा परि वां भूत विश्वतं इयं मृतिः कृक्ष्याश्चेन वृक्तिनो ।
यां वां होत्रां परिहिनोमि मेधयेमा ब्रह्माणि नृपती इव जिन्वतम् ॥ ६ ॥
प्रति स्ररेथां तुज्यं द्विरेवैर्ह्ततं द्रुहो रक्षसी अङ्गुरावंतः ।
इन्द्रांसोमा दुष्कृते मा सुगं भूद्यो मां कृदा चिद्भिदासंति द्रुहः ॥ ७ ॥
यो मा पकिन मनंसा चर्रन्तमभिचष्टे अनृतिभिवेचोभिः ।
आपं इव काशिना संगृंभीता असंभ्रम्त्वासंत इन्द्र वक्ता ॥ ८ ॥

अर्थ— हे इन्द्र और सोम! (युवं) तुम दोनों (अञ्चितप्तेष्ठिः अश्महन्मिनः) अग्निमें तपे और फौठादसे वने हुए (अजरेभिः तपुर्वधिनः) श्लीण न होनेवाळे और संताप देकर वध करनेवाळे शस्त्रोंसे (दिवः अतित्रणः परिवर्तयतं) युळोकसे भोगी छोगोंको द्वा दो और (पर्शाने नि विध्यतं) कठिण स्थानमें सनको वैध करो, जिससे वे (निस्वरं यन्तु) शब्द न करते हुए भाग जाय ॥ ५॥

हे इन्द्र भीर सोम ! (कक्ष्या वाजिना अश्वा इव) जैसे चर्मपट्टी बक्रवान् घोडोंसे संबंधित होती है वैसे ही (इयं मितिः) यह दमारी बुद्धि (वां परि भूतु) तुमको सब प्रकार प्राप्त होवे। (यां होत्रां वां मेध्या परिहिनोमि) इस माह्वान करनेवाली वाणीको अपनी बुद्धिके साथ तुम्हारे प्रति प्रेरित करता हूं, अवः तुम दोनों ( मृपती इव) राजाओं के समान ( अह्याणि आ जिन्वतं ) इन स्तुति वाक्योंको प्रेमसे स्वीकार करो ॥ ६॥

हे इन्द्र और सोम ! (तुजयद्भिः एवैः प्रतिस्मरेथां ) वेगवान् वाहनोंसे दुष्टोंके गतिका वीद्धा करो । ( भंगुरावतः दुहः रक्षसः हतं ) विनाशक और दोहशील राक्षसोंका नाश करो । ( दुष्कृते सुगं मा भूत् ) यस दुष्क्षमें करनेवालेको दुहः रक्षसः हतं ) विनाशक और दोहशील राक्षसोंका नाश करो । ( दुष्कृते सुगं मा भूत् ) यस दुष्क्षमें करनेवालेको सुसनेका भवकाश न हो । ( यः दुहुः कदााचित् मा अभिदासति ) जो दुष्ट कभी मुझे कष्ट पहुंचायेगा ॥ ॥ ॥ सुस्रसे पूमनेका भवकाश न हो । ( यः दुहुः कदााचित् मा अभिदासति ) जो दुष्ट कभी मुझे कष्ट पहुंचायेगा ॥ ॥ ॥

हे इन्द्र ! (पाकेन मनसा चरन्तं मा ) परिपक शुद्ध मनसे भाचरण करनेवाळे मुझको (यः अनृतैः वचोभिः अभिअष्टे ) जो असस्य वचनेंसे झिडकता है, (काशिना संग्रेभीताः आपः इत्र ) मुहीद्वारा पकडे जडके समान वद्द (असतः बक्ता ) असत्य वचन बोळनेवाळा (अ-सन् अस्तु ) न होनेके समान होवे ॥ ८॥

तुन्होरे भन्दर यह विचार-शश्रुनाश करनेका विचार स्थिर रहे, जिससे तुम प्रशंसाको प्राप्त होंगे जैसे बन्दिजनोंसे राजा-कोक प्रशंसित होते हैं ॥ ६ ॥

वेगवान् वादनोंसे बैठकर शमुनोंका पीछा करो। सब दुष्टोंको प्राप्त करके उनका नाश करो। दुष्ट कर्म करनेवाले उन्हारे समाजसे सुक्से न अमण कर सकें। और किसीको कष्ट न पहुंचार्वे॥ ७॥

शुद्ध मनसे कार्य करनेवालेको जो विना कारण शुरुमूठ गालिया देता है, वह असत्यवादी जीवित न रहनेवालेके समान

भावार्थ- अप्रिमं तपाकर फीळादसे बनाये अतितीक्ष्ण और शत्रुका नाश करनेमें समर्थ शखोंसे अपने दुष्ट शत्रुकोंकों देश डाळो, जिससे देन चिछाते हुए नाशको प्राप्त हों ॥ ५॥

ये प्रकिश्वं विहर्गन्त एवैये वा मुद्रं दृष्यंन्ति स्वुमाभिः।
अहंये वा तान्यद्दांतु सोम् आ वा द्वातु निर्मतेक्पस्थे ॥ ९॥
यो नो रसं दिष्यंति पित्वा अंग्रं अधानां गवां यस्तन्नाम्।
रिष्ठ स्तेन स्तेष्कृद्वभ्रमेतु नि ष हींयतां तन्वाई तनां च ॥ १०॥
प्राः सो अंस्तु तन्याई तनां च तिस्रः पृथिवीरघो अंस्तु विद्याः।
प्रातं शुष्यतु यश्ची अस्य देवा यो मा दिवा दिष्यंति यश्च नक्तंम् ॥ ११॥
सुविज्ञानं चिकितुषे जनांय सचासंच वर्चसी पस्तृधाते।
तयोर्थत्सत्यं यंत्रहजीयस्तदित्सोमीऽवित हन्त्यासंत् ॥ १२॥
न वा ज सोमी वृज्ञिनं हिनोति न श्वित्रयं मिथुया धारयन्तम्।
हन्ति रश्चो हन्त्यासहदंन्तमुमाविन्द्रंस्य प्रसिती श्रयाते ॥ १३॥

अर्थ--( ये पवैः पाकरांसं विष्टरन्ते ) जो विशेष गति साधनोंसे परिपक्ष बुद्धिवालेको विशेष प्रकारसे हराते हैं, (ये वा मझे स्वधाभिः दूषयन्ति ) जो बच्छे अनुष्यको अद्योसे दृषित करते हैं, (सोमः वा तान् अष्टये प्रददातु ) सोत्र उन दुरोको सांपक्ष किये सौंप देवे अथवा (निर्फ़तेः उपस्थे वा आद्धातु ) विनाशके समीप सनको पहुंचावे ४९॥

है अप्रे ! (या नः पित्वः रसं दिप्सिति ) जो इमारे अबके रसको बिगाडता है, (यः अश्वानां गवां तनूनां ) जो बोडों गौओं और अन्य वारीरोंका माश करता है, वह (स्तेयकृत् रिपुः स्तेनः ) चोरी करनेवाका शत्रुरूपी चोर (द्भां पतु ) गामको प्राप्त होवे । (सः तन्या तना च नि हीयतां ) वह वारीरसे और पुत्रादिसे हीन बने ॥ १०॥

हे देवो ! (यः मा दिवा) जो मुझे दिनके समय (यः च नक्तं दिप्सिति) और जो रात्रीके समय पीडा देता है. (सः तन्त्रा तना च परः अस्तु) वह अपने शरीरके साथ और पुत्रके साथ दूर रहे, (विश्वाः तिस्नः पृथिवीः अधः अस्तु) सब तीनों भूविभागोंसे नो चे रहे और (अस्य बहाः प्रति शुष्यतु) इसका यश सूख जाय ॥ १९॥

( विकितुषे जनाय सुविद्यानं ) ज्ञान प्राप्त करनेवाळे मनुष्यके लिये यह उत्तम ज्ञान कहा जाता है कि. ( सत् आ असत् च ) सत्य और असत्य ( वचली पस्पृधाते ) साषणोंमें स्वर्धा रहती है। (तयोः यत् सत्यं ) उनमें जो सत्य है और ( यतरत् अजीयः ) जो सरक है, ( तत् इत् सोमः अवति ) उसकी सोम रक्षा करता है और ( असत् इत्नि ) असत्यका विनाश करता है ॥ १२॥

(स्रोतः बुजिनं न वा उ दिनोति) स्रोम पापको कभी नहीं सहाय करता, (मिथुया धारयन्तं क्षत्रियं न)
मिथ्या ध्यवद्वार करनेवाले क्षत्रियको कभी नहीं सद्दाय करता। (रक्षः हन्ति) वह राक्षसोंको मारता है, (असत्
वदन्तं हन्ति) असत्य बोलनेवालेको मारता है, ये दोनों (इन्द्रस्य प्रसितौ रायाते) इन्द्रके बंधनमें रहते हैं॥ ३॥

भावार्थ — जो दुष्ट जपने जनेक साधनोंसे सजतनोंको लटते हैं, जीर जन्छे आद्भियोंके जजीका बिगाड करते हैं, वे वधके किये योग्य हैं ॥ ९॥

जो सन्नरसोंको विगाहता है, मनुत्यों और पशुनोंका धात करता है, चोरी करता है वह अपने बाहवचोंके साथ बाहाको प्राप्त होते ॥ १०॥

जो दुष्ट दिन रात्र दूसरोंको पीडा देला है वह अपने बाळबच्चोंके साथ नाशको प्राप्त होवे और उसका यश जा होते॥ ११॥

सब छोगोंको यह सस्य ज्ञान कहा जाता है कि सत्य और असस्यकी स्पर्धा इस जगत्में चक रही है। जो सस्य और जो सीधा है उसकी रक्षा परमेश्वर करता है और जो असस्य है उपया नाश करता है।। १२॥

| गदि वाहमनंतदेवो अस्मि मोर्च वा देवाँ अप्यूहे अंगे ।          |          |
|--------------------------------------------------------------|----------|
| किम्सम्यं जातवेदो हणीवे द्रोध्वाचंस्ते निक्रेथं संचन्ताम्    | 11 58 11 |
| अबा मुरीय वर्दि यातुधानो अस्मि यदि वायुस्ततप प्रहेषस्य ।     |          |
| अधा स वीरेर्द्रश्रिमिविं यूंया यो मा मोधं यातुंधानेत्याहं    | ॥ १५॥    |
| यो मार्यातुं यातुंधानेत्याह यो वां रुक्षाः शुचिर्समीत्याई ।  |          |
| इन्द्रस्तं हेन्तु महुवा वृधेनु विश्वंस्य जन्तोरंधुमस्पंदीष्ट | ॥ १६॥    |
| प्र या जिगांति खर्गलें नक्तनपं दुहुस्तन्व गृहेमाना ।         |          |
| वृत्रमंनुन्तमव् सा पंदीष्ट्र ग्रावणि झन्तु रूक्षमं उपुर्देः  | 11 62 11 |

अर्थ— (यदि वा अहं अनृतदेवः अस्ति) यदि में जसत्यका उपासक बनूं, (अपि वा देवान मोघं उन्हें ) जयवा देवोंकी व्यर्थ उपासना करूं, तो ही है (जातवेदः अग्ने) जातवेद अग्ने! (अस्मभ्यं हुणीये कि ) हमारे उत्तर क्रोभ करोगे क्या ? (द्रोधवाचः ते निर्ऋथं सचन्तां) दोहका मादण करनेवाळे तो विनाशको प्राप्त होंगे॥ १४॥

(यदि यातुधानः मस्मि) गदि में वीडा देनेवाजा हूं (यदि वा पूरुवस्य आयुः तंतप) और यदि में किसी मनुष्यकी बायुको वाप देखें वो (अद्य मुरीय) बान ही मर नाऊं। (अत्रा) और (यः मा मोघं यातुधान इति आह् ) जो मुझे ब्यर्थ दुष्ट करके कहता है, (सः दशिमाः वीरैं। वि यूयाः) वह दसों वीरोंसे वियुक्त हो जाय॥ १५॥

(यः मां अ-यातुं यातुचान इति आह्) जो मुझ यातना न देनेवालेको दुष्ट करके कहता है, (यः चा) और जो (रक्षाः) स्वयं राक्षस होते हुए भी (शुच्चः अस्मि इति आह्) में शुद्ध हूं ऐसा कहता है। (इन्द्रः तं महता चिन हन्तु) इन्द्र असको बहे वधदण्डसे मारे। और वह (विश्वस्य जन्तोः अधमः पदीष्ट) सब प्राणियोंसे नीचे जिर आवे॥ १६॥

(या नकं खर्गला इस्) जो रात्रीके समय उल्लुनीके समान (तन्वं गूहमाना) अपने शरीरको छिपाती हुई (प्रजिगाति) जाती है और (द्वुदः अपाजिगाति) दोह करके भटकती है, (सा अनन्तं वर्ष पदीष्ट) वह अगाभ नहें गिर पढे और (ब्रावाणः रक्षसः उपन्दैं। ब्रन्तु ) पाथर राक्षसीको शब्दीके साथ मारे ॥ १०॥

भावार्थ — जो पाप करता है, मिथ्या व्यवहार करता है, बहत्य सायण करता है और घातपात करता है उनकी वैभागों बालना चाहिये अथवा उनका वस करना चाहिये ॥ १६ ॥

यदि हमने असस्य कहा अथवा देवोंकी पूजा कपटले की, तो हमारी अधोगित होगी। सब द्रोहका भावण करनेवाछे नाशको प्राप्त होंगे ॥ १४ ॥

पदि मैंने किसीको पीडा दी हो जयवा किसीके स्वास्थ्यमें जिगाड किया हो, तो मेरी मृत्यु हो जावे । परंतु मैंने ऐसा कभी नहीं किया विश्वापि जो मुझे दुष्ट करके कहता है उसके दशों प्राण दूर हों ॥ १५॥

में ग्रुद्धाधार होते हुए मुझे दुष्ट करके कहे और जो दुराचारी स्थयं दुष्ट होते हुए अपने आपकी पवित्र कहता रहे, उसका वम होते और यह सबसे अधोगतिको प्राप्त होते ॥ १६॥

जो उल्लूके समान राजीके ममप छिप छिपकर दुष्टभावसे संचार करती है वह गडेमें पढे और पश्यरोंसे उसका वच

वि तिष्ठच्वं महतो विक्षिक्ष कुळते गुमायते रक्षसः सं पिनष्टन ।
वयो ये मूत्वा प्रवयन्ति नक्तिमिर्गे वा रिपो दिधिरे देवे अध्वरे ॥१८॥
प्र वर्षय दिवोक्ष्मानामिन्द्र सोमिश्चितं मध्यन्त्सं शिक्षाचि ।
प्राक्तो अपाक्तो अधरादंदक्तोक्षमि जीह रक्षसः पर्वतेन ॥१९॥
प्रत उ त्ये पंतयन्ति श्वयातव इन्द्रं दिप्सन्ति दिप्सवोऽदोम्यम् ।
शिक्षीते शकः पिश्चेनेम्यो वधं नूनं संजद्भनि यातुमद्भष्यः ॥२०॥
इन्द्रो यातुनामम्बत्पराश्चरो हिविम्थीनाम्याक्षविवासताम् ।
अभीदं शकः परशुर्यथा वनं पात्रव मिन्दन्त्सत एतु रक्षसः ॥२१॥

अर्थ - दे (मरुतः) मरुतो ! (विश्व वि तिष्ठध्वं) प्रजानोंमें विशेष प्रकारसे ठहरो। (इच्छत) अपना कार्य करनेकी इच्छा करो, (रक्षसः गुभायत) राक्षसोंको पकडो और उनको (संपिनछन) पीस डाको। (ये वयः भूत्वा) जो पक्षियोंके समान दोकर (नक्तभिः पतयनित) रात्रियोंमें वूमते हैं, (ये वा) नथवा जो (देवे अध्वरे रिपः दिधरे) यज्ञ देवके विषयमें विनाशक भाव धारण करते हैं॥ १८॥

है (मध्यन इन्द्र ) धनवान् इन्द्र । (दिवः अद्मानं प्रवर्तयः) गुडोक्से अदमासको चढा और (सोमिदातं मं दिशाधि ) सोमद्वारा तीक्ष्ण किये हुए शसको नियमसे प्रेरित कर । (पर्वतेन ) पर्वताससे (प्राक्तः अपाक्तः अधरास् उदक्तः रक्षसः ) सामनेसे, पीछेसे, नीचेसे और जपरसे राक्षसोंको (अभिज्ञहि ) विनाश कर ॥ १९॥

( पते उ त्वे श्व-यातवः ) ये वे कुत्तोंके समान बर्ताव करनेवाळे दुष्ट ( पत्यन्ति ) माणा चवाते हैं, ( विष्सवः अदाभयं इन्द्रं दिष्सन्ति ) दिसक अञ्च न दबनेवाळे इन्द्रको सताते हैं। ( शक्तः पिशुनेभ्यः वर्ष शिश्ति ) इन्द्र इन दीन दुष्टोंको वधदण्ड देता है। (यातुमद्भयः अश्ति नूनं खुज्ञत्) बातना देनेवाळोंके छिये वियुत्को केजता है। २०॥

(इन्द्रः) इन्द्र (हविर्मशीनां) इवियोंके विनाशक (अभि आविवासतां) समीप स्थित (यातूनां) पातना देनेवाले दुष्टांको (परा-शरः अभवत्) दूर इटाकर नावा करनेवाला होता । (यथा वनं परशुः) जैसे वनको कुन्हाला काटता है, तथा जैसे (पात्रा इव ) मिट्टीके वर्तनोंको तोढा जाता है जस प्रकार (शकाः) समर्थ इन्द्र | सतः रक्षसः भिन्दन्) उपस्थित राक्षसोंको तोढता हुना (इस् उ अभि एतु) नागे वढे ॥ २१॥

भावार्थ — अजाजनोंमें दक्षतासे पहारा करो, दुष्टको इंदकर निकाळनेकी इच्छा करो, दुष्टोंको पकडो, उनको पीस डाको, जो दुष्ट राजीके समय संचार करते हैं जीर ईश्वर तथा यज्ञके विषयमें दुरा माव धारण करते हैं, जावा नाश किया जावे ॥ १८ ॥

अपने शीक्ष्ण शस्त्रास्त्रोंसे दुष्टोंको सब बोरसे नाश करो ॥ १९॥

जो कुत्तोंके समान हुन हैं, जो दूसरोंकी दिसा करते हैं, बचना पत्र और नाश शक्कांसे किया जावे ॥ २० ॥ यज्ञोंका नाश करनेवाळे, इवनसामग्री विगाडनेवाळे, दूसरोंका सतानेवाळे दुष्टोंको रूपा दो और और पश्चसे बनका गाल किया जाता है वैसा बनका नाश किया जावे ॥ २१॥ उत्हें क्यातं शुशुल्कं यातुं जिह स्वयंतुमृत के कंयातुम् ।
सुप्रणियंतुमृत गृधंयातुं द्वदेव ॥ मृण् रक्षं इन्द्र ॥ २२ ॥
मा नो रक्षां अभि नंडचातुमावदपो च्छन्तु मिथुना ये किमीदिनं ।
पृथ्विती नः पार्थिवात्पात्वंहं सोऽन्तरिशं दिव्यात्पात्वसमान् ॥ २३ ॥
इन्द्रं जिह पुमांसं यातुषानं मृत स्त्रियं मायया शार्यदानाम् ।
विग्रीवासो म्रदेवा ऋदन्तु मा ते देशन्तर्भयमुचरंन्तम् ॥ २४ ॥
प्रति चक्ष्त्र वि चक्ष्वेन्द्रंश्च सोम जागृतम् ।
रक्षों स्यो वृष्यं स्यतम् क्षीन यातुमद्भयः ॥ २५ ॥

अर्थ— हे इन्द्र ! (कोकयातुं) चिढियोंके समान न्यवहार करनेवाळे मर्थात् कामी, (शुगुल्क्यातुं) मेहियेके समान वर्ताव करनेवाळे मर्थात् कोभी, (उल्क्रक्यातुं) उल्लेके समान वर्ताव करनेवाळे मर्थात् कोभी, (उल्क्रक्यातुं) उल्लेके समान वर्ताव करनेवाळे मर्थात् घमंडी, (उत श्वयातुं) मोर वर्ताव करनेवाळे मर्थात् मोहित, (सुपर्णयातुं) गरुडके समान वर्ताव करनेवाळे मर्थात् घमंडी, (उत श्वयातुं) मोर क्रिके समान भापसमें सामा करनेवाळे मर्थात् मत्सरी छोगोंको (जाहि) मा। भीर (इषदा इव) जैसे परधरोंसे प्रभीको मारते हैं वैसे (रक्षाः प्रमृण) रक्षसींका नाश कर ॥ २२/॥

(यातुमावस् रक्षः नः मा अभिनद्) गातना देनेवाला राक्षस हमतक न भावे। ये किमीदिनः) जो भू के हैं भीर लो (मिधुनाः अन उच्छन्तु) वातक हैं वे दूर भाग जावें। (पार्थिवात् अंहसः) पृथिवी संबंधो पापसे (पृथिवी ना पातु) पृथिवी हमारी रक्षा करें। तथा (विद्यात् अंहसः) गुछोक संबंधी पापसे (अन्तरिक्षं अस्मान् पातु) अन्तरिक्ष हमें बचावे ॥ २३॥

हे इन्द्र ! (यातुधानं पुर्मासं ) यातमा देनेवाले पुरुषको तथा (मायया शाहादानां स्त्रियं ) कपटसे व्यवहार करनेवाली स्नीको (जिहि ) नाश कर। (मूरदेवाः विग्नीवासः ऋदन्तु ) मूर्सीके कपासक गर्रन रहित होकर नाशको शास हो। (ते उच्चरन्तं सूर्यं मा ढशन् ) वे अपर बदयको प्राप्त होनेवाले सूर्यको न देख सके ॥ २४ ॥

हे सोम! (इन्द्रः प्रतिचक्व ) इन्द्र निरीक्षण करे, (विचक्ष्व ) विशेष प्रकारसे देखे । बाप दोनों (जागुतं ) जाप्रत रहो । (रक्षोभ्यः यातुमद्भयः ) गामा और पीडक इन सबको (चयं अशिनं ) मृत्युदण्ड और वज्रदण्ड (अस्यतं ) अपैण करो ॥ २५॥

भावार्थ — कामी, कोभी, कोभी, कज़ानी, वसंबी और मरसरी थे छः प्रकारके दुष्ट हैं, इनका नाश कर ॥ २०॥ यातना देनेवाले हमसे तूर हों, सता भूखे रहनेके समाग व्यवहार करनेवाले दुग दूर भाग जावें। पृथ्वी और स्वर्ग संबंधसे होनेवाले सब पापोंसे हम बच जांग १२६॥

पातना देनेवाका पुरुष हो या को हो, प्रस्का गांच हो। मूर्वोके अनुयायियोंकी गर्दन काटी जाय। ये दुष्ट स्योदिय होनेतक भी जीवित न रहें॥ २४॥

निरीक्षण करो और सबका अवडोकन करो, जागते रही । जो राक्षस अर्थात् वासपास करनेवाके और दूसरोंको सताने-बाके हों, जनको वश्वका दण्य दिया जावे ॥ २५॥

#### शत्रुदमन

## दुष्टोंका दमन

दुष्ट मनुष्योंका दमन करनेका विषय इस स्कमें है। यही विषय पूर्व सुक्तमें भी था। 'चातन क्रियके स्कोंमें प्रायः ऐसे ही श्लुद्मनके विषय हुआ करते हैं। 'चावन' इंडर्का ही भर्य 'हटाना, हटा देना निकाक देना, दूर करना, नाश करना ' है। यह ऋषिके नामका मर्थ ही हनके नामपर मिकनेवाक सुक्तींके तारपर्यमें दिखाई देता है, यह बात विशेष रीतिसे विचार करने योग्य है। शत्रुको इटानेका इपदेश करनेवाले स्काँके ऋषिके नामका भी 'शत्रुकी हराना ' ही मर्थ है, ऐसे मर्थवाला यही एक सुक्त भीर यही ऋ व है ऐसा नहीं है। कई भन्य सुक्तोंमें यह बात ऐसी ही दिखाई देती है। ऋग्वेदमें (ऋ, १० सू. १८६ का) 'उल्लो बातायनः ' ऋषि है भीर इसमें अुद्ध वायु जीवन देनेवाला है ऐसा विषय आया है । वातायनका अर्थ खिडकी 🖥 और बिदकीका संबंध ग्रुद्ध हवा घरसे मानेके साथ ً। इस प्रकार कई ऋषियोंके नाम और उनके सुक्तोंके भाशय परस्पर संबंधित में यह बात विशेष मनन करने योश्य है। अस्तु । इस सूक्तमें दुष्टोंका दमन करनेका उपदेश है । अतः प्रथम दुष्टोंके कुछ लक्षण यहां देखते हैं। पूर्व सुक्तके विवरणके प्रसंगमें जिन स्क्षणोंका विचार किया है, उनकी यहां नहीं द्भारायेगें। इस सुक्तमें जो नये उक्षण का गये हैं वे ही यहां देवेंग-

## दुष्टोंके लक्षण

प्रवेके स्कर्मे 'रक्षः, राक्षसः, भंगुरावत्, क्रस्यात्, क्रिमीदिन्, यातुधान, मृश्देव 'ये शब्द दुष्ट वाचक ना गये हैं, इस किये पाटक इनके अर्थ वटां देखें। जो सक्षण प्रवे स्कर्मे नहीं दिये और इस स्कर्मे विशेष रूपसे कहे हैं, सनका ही विधार यहां अन करते हैं—

१ तम्मोन्ध्य – भञ्चानको बढानेवाले, सञ्चान फैलानेवाले, ज्ञानप्रसारका प्रतिबंध करनेवाले, ज्ञान देनेवालोंको कष्ट देने-बाले जल्ला उनको एकावंट करनेवाले, ( मं. १ )

२ अचित्- तिमको चित्त नहीं है, अर्थात् जिसका सन्ताकस्य बगाव नहीं है, भेष्ठ मञ्जूष्यके चित्तके सन्तान जिसका चित्त नहीं, किंवा जिसके मनमें दुष्टताके विचार हैं। (Heartless) (मं. १) पूर्व सूक्तमें इसीका माव बताने-वाका 'दुर्हाद् 'शब्द है।

३ अश्रिन् (अति इति) जो तुसरोंकी जान केकर अपनी पुष्टी करता है, अपने स्वार्थके लिये जो दूमरोंके गकोंपर खरी चलाता है। (मं. १)

४ अघ अघरांसः - पापकर्मके किये जिसका नाम विख्यात हुआ है, जिसके पापकर्मके कारण ही जिसको सर् कोग जानते हैं। ( मं. २ )

५ ब्रह्मद्विष्- ज्ञानका द्वेष करनेवाका, ज्ञानका प्रतिबंध करनेवाळा, ज्ञान प्रसारमें रुकावटें उत्पन्न करनेवाका। (मं. २) तमोनुष् (मं. १) गा शब्द इसी मर्थका सुधक है।

६ दुष्कृत्- दुष्कर्म करनेवाळा, पापी। (सं. १)

। दह- द्रोह करनेवाळे, जो विश्वासवात करते हैं, जो

कपटसे लूटमार करते हैं, जो अत्याचारी हैं। (मं. ७)

८ अनृतिभिः वचोभिः अभिचष्टे- ससस्य भाषण करता है, असस्य गवाही देकर दूसरोंको कह पहुंचाता है। (मं. ८)

९ असतः वका- (मं. ८); असत् वदन् (मं. १३)- असत्य वचन बोलनेवाका।

१० ये एवा वि-हरन्ते - जो विविध साधनीसे दूसरोंके धनादिकोंका विशेष शितिसे हरण करते हैं। (मं ९)

११ स्वधाभिः भद्रं दूषयान्त — जो अपनी शक्तियोंसे दूसरोंको दूषण देते हैं। जो अक्षोंके द्वारा अके मनुष्योंको दूषित करते हैं, बुरे अब प्रयोगसे सज्जनोंको कप्र पहुंचाते हैं। (मं. ९)

१२ स्तेनः, स्तेनकृत्— चोर और चोरी करनेवाका, नगा चोरोंका संगठन बनानेवाका बढा डाकू। (मं. १०) १३ रिपु:— जो शत्रुता करता है, खळकपट करनेवाका

है। (मं. १०)

१४ मिथुया धारयन् — मिध्या व्यवहार इरनेवाहा, सिध्या भावको धारण करनेवाहा। (मं. ११)

१५ अनृतदेवः — शसस्यका उपासक, सदा जाना विचार, असरव भाषण और ससस्य भाषार करनेवाका । (स. १४) १६ देवान् मोघं ऊहे (वहित )— जो देवोंको व्यर्थ हडाकर घूमता है, जो कपटसे देवतानोंके हासव करता है, जो स्वयं भक्तिहीन होता हुणा जपने स्वार्थ साधनके किये देवताके महोस्सव रचता है। (मं. १४)

१७ द्रोहवाक् - द्रोहयुक भाषण करनेवाका, कठोर भाषण करनेवाका, दूसरोंको दुःख देनेके क्रिये कठोर भाषण करनेवाका। ( मं. १४ ).

१८ रक्षः ग्रुचिः अस्मि इति आह्- जो स्वयं राक्षस होता हुना अपने नापको ग्रुद नीर पवित्र बताता है। (मं १६)

१९ अयातुं यातुधान इत्याह- जो महेको दुरा कहते प्रकारता है। (मं- १९)

२० तम्बं गृहमाना नक्तं प्रजिगाति-छिपकर राजीके समय इसका करती है। (सं० १७)

२१ दिदसु:- हिंसक, घातक, ( मं० २० )

२२ पिञ्जन:- चुगळी करनेवाळा ( मं० २० )

२३ हविर्माधन्- हविका नाश करनेवाला (मं. २१)

२४ कोकयातुः- चिडियाके समान काम ब्यवहार करने-पाका वर्यात् अत्यंत काम ब्यवहारमें आसक्त, ( मं० २२ )

२५ शुशुलूकयातुः- भेडियेके समान क्रता करनेवाका क्रतासे दूसरोंका नाग करनेवाका, महाक्रर,

२६ गृध्यातु:- गोधके समान दूसरोंके जीवन केकर एस होनेवाला, लोभी, इसीको पूर्व स्कार्स 'असु-एप् ' कहा है,

२७ सुपर्णयातुः- गरुडके समान जपरही जपर धमंडसे ज्यवहार करनेवाला, गर्विष्ठ, धमंडी,

२८ उल्क्रयातुः - उल्लके समान दिवाभीत जैसे व्यवहार करनेवाका वर्धात महामुढ,

२९ श्वयातुः - कुत्तींके समान नापसमें छडनेवाना, स्वजातीयोंसे छडना और दूसरोंके सामने छीगूक चाछन करना, ऐसे नीच स्वभाववाना, (मं॰ २२)

३० मायया शाशदानः- कपटसे सब व्यवहार करने-बाका, कपटी ककी। (मं. २४)

इतने कक्षण दुष्टोंके हैं ऐसा इस स्कर्म कहा है। पूर्व स्कर्म २१ और इस स्कर्म २९ कक्षण दुष्टोंके कहे हैं, दोनों स्क्रोंके मिळकर पचास कक्षण हुए हैं। इन पचास कक्षणोंसे दुष्टोंकी पहचान हो सकती है। ये दुष्टों और राक्षसोंके कक्षण हैं। इन कक्षणोंकी तुलना भीमज्ञगवद्गीताके ( अ०१६ ८ ( अथवं. सु. आध्य ) में कहे ) बासुर संपत्तिके छक्षणोंके साथ करनेले दुष्टोंका निक्षय करनेमें वडी सहायता हो सकती है। ये राक्षस कोई मिश्र योनीके प्राणी नहीं हैं, ये मानवजातीमें ही दुष्ट स्वभावके की पुरुष हैं, यह बात यहां भूळना नहीं चाहिये। बतः इन राक्षसोंसे अपनी रक्षा करनेका तास्पर्य अपने समाजके बाथवा मानव जातीके दुष्ट जनोंसे रक्षा करना है। इसीळिये इस सुक्तमें कहा है—

प्रतिचक्ष्म, विचक्ष्म, जागृतम्। (मं॰ २५) "प्रत्येक स्थानपर देख, विशेष रीतिसे देख और जामत रह ।" ये तीनों संदेश आत्मरक्षाकी दृष्टिसे अत्यंत महस्वके है, जो इस जनताकी रक्षा करनेके कार्यमें नियुक्त होते हैं, जो स्वयं सेवक होकर जनताकी रक्षा करणा चाहते हैं वे पहिके जायत रहें, न सोयें। अपनी रक्षा जायत रहनेसे ही हो सकती है। जो सोते हैं या जो सुस्त हैं वे अपनी रक्षा नहीं कर सकते। जाग्रत रहनेके प्रश्नात् (प्रतिचक्त ) प्रस्पेक मनुष्यका व्यवहार देखना चाहिये, अपने भीर पराये सब मनुष्मोंके स्ववहारकी मच्छी प्रकार परीक्षा करनी चाहिये । और देखना चाहिये कि कीन मनुष्य सहायक है नीर कीन घातक है। यह निरीक्षण (विचक्ष्व) विशेष रीतिसे करना चाहिय, गहराईके साथ निरीक्षण करना चाहिये, क्यों कि कई शत्रु ऐसे होते हैं कि जो मित्रता करनेके मिषसे पास जाते हैं और किस समय कपटसे गठा काट देते हैं, इसका पताही नहीं चहता। मतः हरएक बातका विशेष दक्षतासे निरीक्षण, करना योग्य है। अपनी रक्षा करनेके इच्छुक पाठक इन तीन भाज्ञाओंका सच्छी प्रकार स्मरण रखें। इसी भावका अधिक स्पष्टीकरण करने-बाकी आजाएं १८ वे मंत्रमें निम्नकिखित प्रकार आ गई हैं-विश्व वितिष्ठच्ये. विश्व इच्छत, रक्षसः गुभायन,

रक्षसः संपिनष्टन । (मं॰ १८)

प्रजाजनों से विशेष प्रकारसे उपस्थित रहो, प्रजाजनों से शानित सुख स्थापन करनेकी इच्छा करो, और इस कार्यके लिये राक्षसोंको दृंद निकालो, उनको पकडे रखो और उनको पीस दालो।" यहां प्रजाजनों से विशेष शितिसे उपस्थित होनेकी बाजा है, साधारण ममुख्य जैसे होते हैं वैसा रहनेकी बाजा यहां नहीं हैं, यहां वेद कहता है कि बसाधारण रितिसे प्रजाजनों से सर्वत्र संचार करो, विविध रूपोंको धारण करके सब जनोंका विशेष क्याकके साथ निरीक्षण करो, और पता करा। तो कि कीन मनुष्य राक्षस हैं जीर कीन देव हैं।

सजनोंकी रक्षा जीर दुजैनोंका जा। करनेके किये पहिके वे सम्बन्ध जीर के दुजैन के इसका निश्चय करना चाहिये। यह निश्चय विशेष निरीक्षणके विना नहीं हो सकता, जा। यह आजा कही है।

(विश्व इच्छव ) प्रजाजनोंसे सांति और तुन स्थापन करनेकी इच्छा भारण करो, इसी उद्देश्यसे विविध प्रकारसे उपस्थित हो जाओ और राक्षस कीन है इस बातका पता कया हो । ओ राक्षस है ऐसा निश्चित झाल हो जावया, उन राक्षसोंको (गृभागत) पता रखो, उनको जनसमाजने घूमनेसे रोक दो, उनकी इजचलपर बंधन डाको और उनको (संपिनप्टन) पीस डाको। यहां पीसनेका वर्ध चूर्ण करना अभीप्ट नहीं है। उनके संगठन तोड हो, उनके संगठन वरके उनका नाश करो। उनको असफक बनाओ। इसी विषयमें देखिये—

रक्षसः प्राक्तो अपाक्तो अधरात् उदकः जहि।

"इन दुर्शको सामनेसे, पीछसे, नीचसे जीर उपरसे वर्षात् सब जीरसे प्रतिबंधमें । जा नाम करो।" यहां उनके देहोंको काटनेका तास्य नहीं है। शरीर उनके बेशक जीवित रहें, परंतु उनकी गति (प्राक्तः) सामनेसे दक जाय, (अपाक्तः) वे पीछ न जा सकें, (अधराख्) वे बीच न जा सकें, जीर (उदक्तः) उपर भी न हो सकें, व्यात् चारों जोरसे उनकी इजचळ बंद हो जावे और वे ऐसे प्रतिवंधारें रहें कि वे किसी प्रकार दुएता व कर सकें। इस प्रकार वे अपनी दुएतामें असफळ हुए तो उनका मानो पूर्ण नाश ही हुआ। अर्थात् यहां उनकी वृष्ट कमें करनेसे रोकना नामा उनकी दुएतान गा। जभीए है, इसी दिवे जा है—

उभौ प्रसितौ शयाते। (मं. १६)

" दोनों प्रकारके दुष्ट बंधनमें सोते रहें।" अर्थात् कारागारमें पढ़ें, जिससे वे कांग नोच नीचे और उपर दिक न सकें। ये दुष्ट पुरुष हों या क्वियां हों, दोनोंको समाग रीतिसे प्रतिबंध करना चाहिये, इस विषयमें निम्नकिकात मंत्र देखने योग्य है—

पुर्मासं यातुधानं जहि । माण्या शाश्वादानां व्यव जहि । ( मं. १४ )

" हुन्य बुष्ट हो, या कपटाचारिणी भी हो, दोनोंको जसी प्रकार बकारक करना चाहिये।" सी है इसकिये उसको क्षमा करना योग्य नहीं, नवींकि एक दुष्ट अनेकींको क्य पहुंचाता है, अतः किसी दुष्टको सी समा नहीं होनी चाहिये। समही दुष्ट कोग अपनी दुष्टता छोडें और सण्डम यमें, ऐसा मर्चक होना आवश्यक है। राष्ट्रमें ऐसी म्यबस्था करना चाहिये कि-

दुष्कृते सुगं मा भृत्। (मं. ७)

" दुर्द्धमं करनेवाके दुष्ट मनुष्य इयर वधर सुकारे म पूर्वे । " वनके अमलके विवे प्रतिवंश हो । जब वे अपनी दुष्टता कोव हेंगे तथ, वनको साम प्रदेशमें अमल करणा सुगम होने । इस वपदेशसे पता कगता है कि वेद चाहता है कि राष्ट्रका प्रवंश करनेवाके अपने राष्ट्रमें अथवा मामके प्रवंश्वकर्ता मामके तुष्ट मनुष्योंकी पत्र पूर्ण सूची बनावें, और वनके कपर निमाणी रखें, वे कहां रहते हैं क्या करते हैं यह देखें, और उनको ऐसे द्वावमें रखें कि वे तुराई क स्थाय रखना अस्वंत आवद्यक है, इसक्रिये ही कहा है कि-

इयं मतिः विश्वतः परिभृतु । (मं. ६)

"यह भारमरक्षा भीर सज्जनरक्षा करनेकी दुदि अनुष्योत्तें सर्वत्र, अर्थात् सब नगरोंके नागरिकोंनें स्थिर रहे।" कोई अनुष्य इसको न भूळें भीर—

वां मन्युमत् शवः सहसे अस्तु । ( मं. 🛊 )

"तुरहारा उत्साद युक बळ जपने विजय जौर अनुकी पराजयके किये समर्पित हो।" शत्रु तो वेदी छोग हैं कि जिनके कक्षण इस स्कर्म और पूर्व स्कर्म दुष्ट संज्ञाके साथ कहे हैं। इन दुष्टोंको दूर करने जौर सज्ज्ञमेंकी रक्षा करनेके कार्यके किये सम्बाग बळ छगाना चाहिये। इसके करनेका उद्देश क्या है, इसका शाल पाउकोंको इस स्कर्क मणनसे ही हो सब्द्रण है। दुष्टोंके संचारके मार्ग बंद हों जौर सज्ज्ञमोंके मार्ग अधिक खुछे हों। यह बात अनेक प्रयस्मेंसे साम्य जनना चाहिये। इरएक मनुष्य अपने अपने कार्यक्षेत्रमें इस बातकी सिद्द्राके किये परम प्रयस्त करे। इस प्रवस्तका स्वस्त्र यह है—

असतः वका अ-सन् अस्तु । (मं. ८)

" असत्य भाषण करनेवाहा अर्थात् दुष्ट मनुष्य ( अ-सन् ) न होनेके समान होते। " न होनेके समान होनेका अर्थ यही है कि वह दुष्ट मनुष्य या तो अतिबन्धमें रहे, कारागृहमें रखा जाने, विमाणीमें रहे, उसके बुष्टताके मार्ग बसके किये खुके न रहें, किया बसकी ऐसी व्यवस्था की जाये कि गा अपनी दुष्टवाके कमें किसी प्रकार भी बर न सके। यहां बच्च जो मनन किया है बसमा संबंध एम मन्त्र-मागसे पाउन देशें और संगति छगाकर हस दुष्टेंकि प्रबंध विश्वक बोध प्राप्त बास सकें।

# सत्यका रक्षक ईश्वर

इस स्कर्म एक महरवपूर्ण बात कही है वह 'सरमका राज्य परमेश्वर है' ऐसा ब्या है। सर्यमार्गपर आनेवालेके सन्मुख बनाव जापतियां वा खर्डी हुई तो भी वह बाब नहीं बरेगा, क्योंकि वह इस बादेशके अनुसार जान जायगा कि क्सका बसक परमेश्वर है। बाब सत्याबा रक्षक परमेश्वर है तब कसको बरानेवाका कीन हो सकता है इस विषयमें देखिये—

सुविद्यानं चिकितुषे जनाय समासम् वचसी परपृघाते। तयोर्यत्सत्त्यं यतरहजीयस्तदित्सोमोऽवति इन्स्यासत् । (मं. १२)

" यह तथा। ज्ञान ज्ञानी वननेकी इच्छा करनेवाडे मनुष्यके हिसके किये 📲 जाता है कि सत्य और सप्ता मापणकी इस जगतमें स्पर्धा गड रही है। उनमेंसे जो सत्य बीर जो सीधा होता है, उसकी परमेश्वर रक्षा करता है बीर जो बसत्य और कुटिक होता है उसका नाशं करता है।" अर्थात् सत्मका पाळन करनेवाळे और सरक जाचरण करनेवाळे मनुष्यकी रक्षा परमेश्वर स्वयं करता है और नामन भाषणी गमा कुटिक व्यवहार करनेवाकेका नाश करता है। इरएक मनुष्य इस ईश्वरके नियमका स्मरण रखें बीर अपना आचरण सीघा और सत्यके अनुसार रखें। जो अपना आचरण ऐसा रखेंगे वे कभी दोषी नहीं हो सकते और उनको ईश्वरकी नोरसे कभी दृण्ड नहीं मिळ 🕶 ।। परमेश्वरकी रक्षा प्राप्त करनेका बा एक उत्तम उपाय है। बाता है कि पाठक वृंद एम वेदके संदेशसे काम उठावेंगे और परमेश्वरकी रक्षामें पुरक्षित रहते हुए मान और सरकताके मार्गसे जाना अपने नापको कृतकृत्य करेंगे।

जो ऐसा जाधरण करेंगे और माम पाळनमें दत्तिकत होंगे दे कभी दुष्ट नहीं होंगे। परंतु दुष्ट वे बनेंगे जो जामम और कृदिक जामनार करेंगे। इन दुष्टोंको दण्ड देना परमेश्वरका ही कार्थ है। इनको विविध इण्ड दिये जाते हैं, वे इस प्रकार हैं-

#### वधदण्ड

इन दुष्टोंको वध इण्ड देनेके विषयमें निम्नकिश्वित मंत्र-साम प्रमाण हैं---

अत्तिणः इतं, न्योषतं,
अधशंसं तर्हणं वधं वर्तयतम् । (मं. ४)
दुहः भंगुरावतः रक्षसः इतम् । (मं. ७)
रक्षः इन्ति । असत् वदन्तं हन्ति । (मं. १३)
तं महता वधंन इन्तु । (मं. १६)
पिशुनेभ्यो वधं शिशीते । (मं. २०)
रक्षोभ्यो वधं । (मं. २५)
"भोगी, पापी, द्रोही, नाग करनेवां, जाता भावण

करनेवाके, चुगकी करनेवाके, जो राक्षसवृत्तीवाके कोग होंगे वे वधदण्डके किये योग्य हैं। इसी प्रकार—

दुष्कृतः भनारंभणे तमसि वन्ने प्रविष्यतम् । ( मं. ३ )

सा अनन्तं वर्वं बद पदीष्ट । (मं. १७) अग्निततेभिः अदमहन्मभिः तपुर्वधेभिः अत्रिणः विषयतम् । (मं. ५)

"दुष्ट कर्म करनेवालोंको जन्मकारके स्थानमें रखो जीर उनपर प्राणा वेध करो। जिल्ला तथे, फीळादसे बने, घातक शक्ससे भोगी लोगोंका वेध करो।" वेध करनेका अर्थ यह है कि जनपर प्राण फेंककर उनके शरीरको घायल करना। बाणोंसे अथवा बंदूककी गोळीसे वेध जना आदि वेध दूरसे ही किया जाता है। इसी प्रकार—

यातुमद्भयः अश्रानि सृजत्। (मं. २०)
यातुमद्भयः अश्रानि अस्यतम्। (मं. २५)
मूरदेवा विश्रीवासः ऋदन्तु। (मं. २४)
तान् निर्ऋतेः उपस्थे भादधातु। (मं. ९)
द्रोधवायः निर्ऋथं सचन्ताम्। (मं. १४)

"यातमा देनेवाडोंपर विज्ञ डोडी जावे, मुदोंके डपास-कीका गण काटा जावे, वे नाराके द्वारपर पहुंचें, दोहका सामा करनेवाले नाराको माण हों।" इस माना यह करीब गण तण्ड ही है। तथापि इसमें भन्य प्रकारका नारा भी संभवनीय है। पत्थरोंसे दुष्टका गण करनेका भी उल्लेख हैं- ग्रावाणः रक्षसः उपब्दैः झन्तु । ( मं. १७ ) देषदा इव रक्षः प्रमृण । ( मं. १२ )

"प्रथरोसे राक्षसीका या किया जाते।" को गामा प्रेसा निश्चय हो जाय, उसकी किसी स्थानपर या करके अथवा वृक्षके साथ रसीसे बांधकर दूरसे जानपा परधर मारनेसे उसका वध हो जायगा। इस जाराना वधदण्ड इस समय बफगानिस्थानमें है। पाठकोंको विचार जाणा बाहिये कि यह रीति और इस मंत्रमें कही रीति एक ही है वा निश्च हैं।

# देशसे निकाल देना

यात्नां पराश्चरः अभवत् । रक्षसः भिन्दन् पतु । ( मं. २१)

"वातना देनेवालोंको तूर करनेवाला वीर राक्षसोंको वोडला हुआ चले।" यह वीरका कक्षण है, वह वीर वातना देनेवालोंके कर्त्तोंको सह नहीं मकता। यहां गाउण 'परा+शर' शब्द देखिये कैसे विलक्षण अर्थमें पडा है। (परा) तूर के जाकर (शर) जाता करनेवाला जो वीर है ससको पराशर कहते हैं। राक्षसोंको समाजसे और आमसे तूर करना चाहिये, के इसी आमवासियोंको जा देनेके लिये वातने, इस विषयमें वेहकी आश्वा देखिये—

अचितः परा शृणीतं, नुदेशाम्। (मं॰।)
यतः पषां पुनः एकश्चन न उदयत्। (मं॰३)
यातुमावत् रक्षः नः मा अभिनद्। (मं॰२३)
किमीदिनः मिथुना अपोच्छन्तु (मं॰२३)

"जिनको सदय अन्तःकरण नहीं है वे दूर इटाये जांय, इसमेंसे एक भी फिर न कीट सके, मिध्याचारी पा दूर आग जार्थे।" ये सब नाजाएं दुष्टोंको राज्यसे बहार करनेका ही भाव बताती हैं। इस प्रकार देशसे निकाका हुना कोई दुष्ट फिर देशमें या प्राममें न ना सके। ऐसा करनेसे ही प्रजा सुन्ती रह सकती है।

# दुष्टोंको तपाना।

दुष्ट दुर्जनोंको संताप देनेका भी एक दण्ड इन स्कर्म कहा है, विचार काना चाहिये कि इस तपानेका मर्थ पता है। इस विषयके मंत्र ये हैं—

रक्षः तपतं, उष्जतं। (मं॰ १) भघशंसं भद्यं तपुः ययस्तु। (मं॰ १) "राक्षसी दुष्टी, पापवृत्तिवाधीको वाप हो।" उनको संवाप उत्पन्न कर। किन साधमीसे संवाप पापन करना है, इसका यहां उद्येख नहीं। तथापि स्का विचार करनेसे हमें ऐसा प्रवीत होता है कि जब दुष्ट अपनी दुष्टताके कार्यसे हटाये जायंगे और चारों ओरसे उनको रोका जायगा, वाप उनको संवाप होगा और इस प्रकारका संवाप हो यहां अभीष्ट होगा।

# दुष्टोंका द्वेष।

वस्तुतः देखा जाय तो कोई मनुष्य किसीका कभी देव न करे। परस्पर मित्रदृष्टीसे देखें। यह निःसंदेह धर्म है। परंतु दुष्ट मनुष्य और दुष्टताका देव करनेकी आजा देव देता है। यदि देव करना हो तो दुष्ट मनुष्योंका और उनकी दुष्टताका देव करना योग्य है देखिये-

ब्रह्मद्विषे ऋव्यादे घोरचक्षसे किमीदिने अनुवायं

"शानका द्वेष करनेवाले, मांसमोजी, क्रूरहरी, सन्।
भोगविचार करनेवाले दुएके साथ निरंतर द्वेष करो।" पदि
देष करा। है, तो इससे द्वेष करो, अन्यथा (मित्रस्य
चक्षुपा समीक्षामदे। यज् ) मित्रकी दृष्टीसे सबकी जोर
देखो और किसीका कभी द्वेष न करो। द्वेष करना हो तो
केवल दुष्टोंके साथ ही द्वेष करना चाहिये। स्वयं शुद्धाचारी
होकर दुष्टोंसे द्वेष करना चोग्य है। मनुष्य स्वयं पापसे

पार्थिवात् दिव्यात् न संहसः नः पातु। ( मं॰ २६)
"भूमिके संबंधसे तथा स्वर्गके प्रयत्नमें जो पाप होगा,
इससे हमें बचाओ।" इस प्रकार मनुष्य ईश्वरकी प्रार्थना
करे। अपने आपकी पापसे बचावे। ऐसे मनुष्यको ही
अर्थात् स्वयं पागसे बचनेवालेको ही दुष्टका देख करनेका
अधिकार है। जो स्वयं पाप करता है उसको दूसरेका हेष
करनेका अधिकार नहीं है।

#### पापकी अधोगति।

पापी दुष्ट मनुष्यकी अधोगति होती है, उसकी अधीतिं होती है, पर बदनाम होता है एम विषयमें इस स्कर्में निम्नः

आरुप यशः प्रतिशुष्यतु । पा दिवानक्तं दिप्साति स अघः मस्तु । ( मं. ११) स्तेनकृत् स्तेनः रिपुः दश्चं पतुः। स तन्वा तना न निर्दायताम् । (वं १०) स दशभिः वीरैः वि यूयाः। (मं. १५) विश्वस्य जन्तोः सम्रसः परप्रतिष्टः। (मं. १६)

"इस दुष्टका का हो जाने, जो दिनरात दुष्टता करता है

मा नीचे गिरे, चोर लुटेश दुष्ट शत्रु व्या धनसे हीन होने, वह

बाजवर्षोंसे हीन होने । उसके दुर्सोपाण दूर हों । ऐसा दुष्ट

प्राच प्राणियोंसे भी सबसे नीचे गिर जाने " सर्थाद जो इस

प्रकारका दुष्ट है वह परमेश्वरीय नियमसे अधोगितको वाल

होता है, व्या तक वह अपनी दुष्टता नहीं छोडता व्यापक

हसकी उस्रतिकी कोई वामा नहीं है । उस्रतिकी इच्छा है

तो दुष्टता छोडनेकी आवश्यकता है, वाल बाल बहां सिद्ध
होती है । हाल दुष्टोंको उस्रतिका यह मार्ग खुला है, अर्थाद

उस्रतिका जावन करना उनके आधीन है । ने यदि पूर्वोक्त

स्वारिका जावन करना उनके आधीन है । ने यदि पूर्वोक्त

स्वार्य प्रापसे बचनेके लिये देश्वरकी प्रार्थना करेंगे तो

यनमें दुष्टता छोडनेका वाल जा जायगा। इसके नियम ये हैं—

#### आत्मद्ण्ड

प। स-यातुं यातुधान इत्याह । पा रक्षः शुचिः अस्मि इत्याह । ( मं. १६ ) " महेकी दुरा कहना और अपवित्रको पवित्र समझना " यह दुष्टका कक्षण है। जो उसत होना चाहते हैं वे ऐसा व करें, वे तो महेको महा, दुरेको दुरा, राक्षसको राक्षस, पवित्रको पवित्र, अपवित्रको अपवित्र कहनेका अभ्यास करें। न दरते हुए ऐसा माननेसे और माननेके अनुकूठ कहनेसे आरिमक बह बहता है। इसी रीतिसे हरएक मनुष्य कहे कि-

यदि य।तुधाने।ऽस्मि, यदि वा पुरुषस्य आयुः ततप, अद्या मुरीय । ( मं. १५ )

"यदि में किसीको यातना देनेवाका बन् नदा किसी मनुष्यको जाप दूं तो में भाजही मर जाऊं।" ऐसा उसत होनेवाका मनुष्य कहे अर्थाद यदि अपने हाथसे उन्न पाप या दोष हुआ होगा, तो उसका प्रायक्षित केनेको मनुष्य तैयार रहमा चाहिये। अपने हारा विशेष दोष होनेपर मरने-उन्न तैयार होना चाहिये। जिसकी जिस प्रमाणसे इस प्रकारकी तैयारी होगी, वह उस प्रमाणसे उसला होगा। पाठक गा बना होनेका मार्ग अपने मनमें धारण करें, इसका बहुत विचार करें और इसको अपने जीवनमें जहांतक हो सके डाउनेका यत्न करें। इस आत्मादण्डके मार्गके मनुष्य शीध बच्चत हो सकता है।

# प्रतिसर मणि

[4]

(ऋषिः - शुक्तः । देवता -- क्रत्यादूषणं, मन्त्रोक्तदेवताः ।)

अयं प्रतिसरो मुणि शिरो बीरायं बच्यते । बीर्ये वान्त्सपत्नुहा शूरंबीरः परिपाणः सुमुङ्गलंः

11 2 11

अर्थ— ( अयं प्रतिसरः ) यह शत्रुके उत्तर बाह्मण करनेवाडा, ( वीर्यवान् वीरः ) वीर्ययुक्त वीर (संपत्नहा परिपाणः ) शत्रुका नाश करनेवाडा और एम प्रकारकी रक्षा करनेवाडा, ( सुमङ्गलः शूरवीरः ) मङ्गल करनेवाडा भूरवीरका विन्हरूप ( माणः वीराय बध्यते ) मणि वीर पुरुषके उत्तर बांधा गणा है ॥ १ ॥

भावार्थ — यह मणि (या पदक) शूरवीर पराक्रमी शतुनाजक मंगलकारी है, जाता यह वीरके शरीरपर गांधा

| अयं मणिः संपत्नुदा सुवीरः सर्हस्वान्याजी सर्हमान उप्रः।   |         |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| प्रत्यक्कृत्या दूषयंत्रेति बीरः                           | 11 2 11 |
| अनेनेन्द्रो मुणिना वृत्रमंहन्ननेनासुंरान्परामानयन्मनीषी । |         |
| अनेनाजयद् द्यावाष्ट्रियो उमे इमे अनेनाजयत्यदिश्व मतंस्रः। | 11 🗦 11 |
| अयं स्नावत्यो माणिः प्रवीवर्तः प्रतिसरः।                  |         |
| अोर्जस्वान्विमुधी वृक्षी सो अस्मान्पातु सुर्वतः           | 11.8.11 |
| वद्विराह वद् सोमं आह बृहस्पतिः सिवता वदिन्द्रः।           |         |
| वे में देवाः पुरोहिताः प्रतीचीः कृत्याः प्रतिस्रैरंजन्त   | 11411   |
| अन्तर्दे द्यावीपृथिवी उताहं हत स्वीम् ।                   |         |
| वे में देवाः पुरोहिताः प्रतीचीः कृत्याः प्रतिसुरैरंजनत    | 11 5 11 |

अर्थ — (अयं माणिः) यह मणि (सपत्नहा सुवीरः) शत्रुका नाश्च करनेवाळा उत्तम वीर (सहस्वान् वाजी) शत्रु वेगको सहन करनेवाळा बळवान् (सहमानः उग्रः वीरः) श्रृत्रुपराज्ञम करनेवाळा बण गीन (कृत्याः दूषयन् एति) पाठक प्रयोगोंको विफल करता हुआ आवा है॥ २॥

(अनेन मणिना इन्द्र: बुत्रं अहन्) इस मणिसे इन्द्रने वृत्रका नाश किया, (अनेन मनीषी अधुरान् परामावयत्) इसीसे संयमी वीरने असुरोंका परामव किया। (अनेन उमे इमे द्यावापृथिवी अजयत्) इसीसे वे दोनों युकोक और पृथिवी कोक जीत किये, (अनेन पताना प्रदिशा अजयत्) इसीसे चारों दिशानोंको जीत किया॥ ३॥

(अयं स्टाक्त्यः मणिः) यह प्रगति करनेवाका मणि (प्रतिवर्तः प्रतिसरः) शतुशीपर हमका करनेवाका बीर करपर बावा करनेवाका (ओजस्वान् विमुधः वशीः) बकशाळी युद्धमें गमन करनेवाका शीर वशी है, यह (अस्मान् सर्वतः पातु) इस संबंध सब प्रकारसे स्था करे॥ ॥

(अग्निः तत् आए) अग्निने वह कह दिया, (सोमः तत् उ आह) सोमने मा कहा, (वृहस्पतिः सर्विता । तत् ) वृहस्पति सविता और इन्द्रने भी वही कहा है। (ते पुरोहिताः देवाः) वे अमेसर देव (प्रतिसरैः में क्त्याः प्रतिचिः अजन्तु ) इमलोसे मेरे जपर मानेवाले वातक प्रयोग विकद्वदिशासे । विदेवे ॥ ५ ॥

( द्यावापृथिवी अन्तः द्घे) गुलोक और पृथ्वी कोकको मैं अपने अन्दर भारण करता हूं ( उतः आहः उत सूर्यम् ) दिनको और प्यको भी अन्दर रखता हूं । वे अग्रेसर देव हमलोंसे मेरे कपर दोनेवाके घातक प्रयोग निस्स दिशासे हटा देवें ॥ ॥

भावार्थ— यह मणि बलवान् शतुनाशक, उम्र वीर है जो सब शतुके धातक प्रयोगोंको त्र करता है ॥ २ ॥

111 भणिसे इन्द्रने वृत्रको मारा, राक्षसोंका परामन किया, धावाप्रथिवीको नीत किया, और नाम विशाजोंमें विजय

किया ॥ ३ ॥

बह शत्रुपर नामा करनेवाका, बढवान् शत्रुको दश करनेवाका मणि हमारी ।शा करे ॥ ४ ॥ सन देव इस मणिके द्वारा मेरे उपर किये घातक प्रयोग हटा देवें ॥ ५ ॥

युकोक, प्रध्वी, सूर्व और दिनकी शक्तियों में अपने अन्दर धारण करता है। ये सब मेरे उपर किये विनाशक प्रयोग इस देवें ॥ ६ ॥

| ये साक्त्यं मुणि बना वर्मीकि कृत्वते ।                            |           |
|-------------------------------------------------------------------|-----------|
| स्य इव दिवमा जा वि कृत्या गांधते वृद्धी                           | 11 0 11   |
| साक्त्येन मुणिन ऋषिणेन मनीषिणां।                                  |           |
| अर्जेषं सर्वाः प्रतेना वि मुघी हान्म रश्वसः                       | 11 2 11   |
| याः कृत्या आंक्षिरसीर्याः कृत्या आंसुरीर्याः कृत्याः ।            |           |
| वियं केता या ह चान्ये भिरामृताः।                                  |           |
| उमयीस्ताः परा यन्तु परावती बद्धि नाच्या । अति                     | 11 8 11   |
| अस्मै मुणि वम बझन्तु देवा दुन्द्रो विष्णुः सर्विता रुद्रो अप्रिः। |           |
| युजापंतिः परमेष्ठी विराद्वैयानुर ऋषय्य सर्वे                      | 11 5 0 11 |
| वुचनो अस्योवधीनामनुद्वान्जगेतामिव न्याधाः सर्वदामिव ।             |           |
| वमैच्छामाविदाम् व प्रतिस्पार्श्वनमन्वितम्                         | 0.88.0    |

वर्ध— (ये जनाः साक्त्यं माणि) जो क्षोग प्रगतिशीष्ठ इस मणिको (वर्माणि कृण्वते) कवर्षोके स्थानपर करते हैं, वे (सूर्या द्वत्र विश्वं आवहा ) सूर्यके समान खुकोकपर चढकर (वर्षा) सबको वसमें करता गुणा (कृत्याः वि वाधते ) वातक प्रयोगोंका नांध करते हैं ॥ ७ ॥

(मनीषिणा ऋषिणा इव ) जानी ऋषिके समान इस ( क्राक्त्येन मणिना ) प्रगतिशील मणिके द्वारा (सर्वाः पृतनाः अजैषं ) सब शत्रुसेनाओंको पराभूत करता है और ( रक्षसः सुधः वि हन्मि ) राक्षसोंको युदोंमें मारता है ॥८॥

(याः आङ्किरसीः कृत्याः) जो आंगिरस प्रावक प्रयोग हैं (याः आसुरीः कृत्याः) जो बसुरोंके प्रावक प्रयोग हैं, (याः स्थयंकृताः कृत्याः) जो स्वयं किये हुए प्रावक प्रयोग हैं, (याः स्थयंकृताः कृत्याः) जो स्वयं किये हुए प्रावक प्रयोग हैं, (याः स्थयंकृताः आगृताः) जो दूसरोंके हुना मर दिवे गये हैं, (स्थयाः ताः नयति नाज्याः अति) दोनों व सब नन्ते नदियोंके परे (परावतः परा यन्तु ) दूर स्थायको आवे ॥ ९॥

इन्द्र, विष्णु, सबिवा, स्त्र, ब्राप्ति, प्रजापवि, परमेडी, विराट् बीर वैधानर, वे सब (देवाः) देव वया (सर्वे च जापयः) सब ऋषि (अस्म मार्णि वर्म ब्रान्तु) इस वीरके शरीरपर मणिरूप कवचको वर्षि ॥ १०॥

( भोषधीमां उत्तमः असि ) बीषधियोंने त् बत्तम है, (जगतां अनक्वान् इव ) जैसे गविशिकोंने बैक बौर ( श्वपदां ध्यात्रः इव ) शापदोंने वाच होता है । (यं ऐडक्काम ) जिसकी इस इच्छा करें ( श्व प्रतिस्पादानं ) उस प्रविस्पर्शांको ( अन्तितं अदिदाम ) मश हुना पार्वे ॥ ११॥

भावार्थ — जो होग करवरूप इस मणिका भारण करते हैं वे सूर्यके समान तेजस्वी होकर अपने कपर किने हुए भारक प्रयोगोंको इस देते हैं॥ »॥

इस मणिके द्वारा स्व बाजुसेनाको जीत किया है। जीर दुर्होको मार विया है ॥ ८ ॥ सब प्रकारके पातक प्रयोग इसके द्वारा दूर होते हैं ॥ ९ ॥ सब देव और ऋषि जपनी शक्तियोंसे इस मजिको मेरे शरीरपर बांधे ॥ १० ॥ यह मणि सबसे उत्तम है। इसके धारण करनेपर जिसको चाहे बीत सकते हैं ॥ ११॥

| स इद्याघो भवत्यथी सिंहो अथो वृषी ।                                |          |
|-------------------------------------------------------------------|----------|
| अथौ सपत्नुकर्भनो यो विभंतींमं मुणिम्                              | ॥१२॥     |
| नैनं झन्त्यब्स्रसो न गंन्धुर्वा न मत्याँः।                        |          |
| सर्वा दिशो वि राजित यो विभेतींमं मणिम्                            | ॥ १३ ॥   |
| कुश्यपुस्त्वामंसृजत कुस्यपंस्तवा समैरयत् ।                        |          |
| अविभुस्त्वेन्द्रो मार्नुषु विभ्रत्संश्रेषिणे∫ऽजयत् ।              |          |
| मुणि सहस्रंशिय वर्म देवा अंकण्वत                                  | 11 88 11 |
| यस्त्वां कृत्याभिर्यस्त्वां द्वीक्षाभिर्यञ्जैर्यस्त्वा जिघांसति । |          |
| प्रत्यक्त्वमिन्द्र तं जिहि वजेण श्वतपर्वणा                        | ॥ १५॥    |
| अयमिद्धे प्रतीवर्त ओर्जस्वान्संज्यो मुणिश ।                       | n 95 4   |
| युजां धनं च रक्षतु परिषाणाः सुमङ्गलेः                             | ॥ १६ ॥   |

मर्थ— (यः इसं मणि विभिति) जी इस मणीका धारण करता है, (सः इत् व्याघ्र भवति) वह निःसन्देह बावके समान (अथो सिंहः अथो खुवा) सिंहके समान बन्दा बैठके समान (अथो सपतनकरीनः) शतुका दमन करनेवाडा होता है ॥ १२॥

(यः इमं माणि विभाति ) जो इस मणिका घारण करता है गा (सर्वाः दिशः विराजति ) सण दिशानीम शोमता है। (एनं अप्तरसः न प्रनित ) इसको अप्तराएं नहीं मारतीं और (न गन्धर्वः न मत्यीः) न गन्धर्व जो

नादि मनुष्य मार सकते 🖥 ॥ १३ ॥

(कर्यपः त्वां अस्त्रत ) कर्यपने तुझे बनाबा है, (कर्यपः त्वा समैरयत ) कर्यपने तुझे प्रेरित किया। (इन्द्रः त्वा मानुषे संश्लेषिणे विश्वत्) इन्द्रने तुझे मानवी संग्राममें भारण किया और (अअयत्) विजय किया। ऐसे (सहस्रवीर्यं मणि) सफस्र सामध्यंवान् मणिको (देवाः वर्म अकृण्वतः) देवीने कवच रूप बनाया है ॥ १४॥

है इन्द्र | (यः त्वा कृत्याभिः) जो तुझ मारक प्रयोगोंसे, (यः त्वा दीक्षाभिः) जो तुझ दीक्षानोंसेसे, जयवा (यः त्वा यक्षः जिद्यां निति) जो तुझ यज्ञोंसे मारना चाहता है, (तं) उसको (त्वं) त् (दातपर्वणा वज्रण प्रत्यक् (जोडे) शैंकडों पर्वीवोठ वज्रसे प्रत्यक स्थानमें मार ॥ १५ ०

(अयं इत् वे ) यह निश्चयसे (प्रतिवर्तः ) शतुपर हमका करनेवाका (परिपाणः संजयः ) रक्षक बीर विजय, (सुमंगलः मणिः ) बत्तन मंगक करनेवाका मणि है, (प्रजां धनं च रक्षतु ) वह हमारी संतान भीर संपत्तिकी ।।।। करे ॥ १६ ॥

भावार्थं — जो इस मणिको चारण करता है वह बळवान् होकर अपने सब शत्रुकोंको जीवता है ॥ १२ ॥
इस मणिका घारण करनेवाळा सब दिशाओं में विराजता है और इसका वज कोई कर नहीं सकते ॥ १३ ॥
कश्यपके द्वारा मणि निर्माण करनेकी कळाका प्रारंभ हुना । इसको इंग्ड्रनं सबसे पहिले घारण किया था और जगत्में
विजय भी किया था ॥ १४ ॥

ाग मांगधारणसे सब मारक प्रयोग दूर होते हैं। हर एक प्रकारके मारक प्रयोग इससे इटते हैं ॥ १५ ॥ शत्रुको दूर करके रक्षा करनेदाळा यह मांग है। इसका धारण करनेवाकेका करवाण होता है, प्रता और धनकी रक्षा इससे होती है ॥ १६ ॥

| असुपत्नं नी अधुरादंसपुत्नं न उत्तुरात् ।                                                                        |          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| इन्द्रांसपुरनं नेः पृथाज्ज्योतिः शूर।पुरस्कृषि                                                                  | 11 29 11 |
| वर्षे मे धावाप्रश्विवी वर्माहुर्वर्म सर्ये                                                                      |          |
| वर्भ म इन्द्रंश्वाविश्व वर्भ घाता दंघातु मे                                                                     | ॥ १८॥    |
| ऐन्द्राग्नं वर्मे बहुलं यदुग्रं विश्वे देवा नाति विष्यंन्ति सर्वे ।                                             |          |
| तन्में तुन्वं त्रायतां सुवैतां बृहदायुंष्यां ज्रदंष्टिर्पथासांनि                                                | 11 38 11 |
| अ। मीरुक्षदेवम्णिमुद्धाः अंतिष्टतांतये ।                                                                        |          |
| हुमं मेथिमं भिसंविश्वन्तं तनूपानं जिवकं धनोजंसे                                                                 | ॥२०॥     |
| अस्मित्रिन्द्रो नि दंघातु नुम्णिमं देवासो अभिसंविधन्त्रम् ।<br>दीर्घायुत्वायं शतकारदायायुन्माञ्जरदंष्टिर्भथासत् |          |
| दुर्गियुत्वायं शतकारद्वायायुष्माञ्जरदंष्टिर्भथासत्                                                              | ॥ ११॥    |

अर्थ— हे ग्रूर हन्द्र! (नः अधरात् असपत्नं ) हमारे नीचेसे विशेष, (नः उत्तरात् असपत्नं )हमारे जनसे निवेशेष, (नः पश्चात् असपत्नं ) हमारे पीछेसे विशेष दर्शक (ज्योतिः पुरः कृषि ) हमारे सन्मुख कर ॥ १७॥

( धावापृथिवी में वर्म ) चावापृथिवी मेरे लिये कवच धारण करावें, ( अहः वर्म, सूर्यः वर्म ) दिन और सूर्य भेरे लिये कवच पहनावें। (इन्द्रः च अनिनः च धाता च ) इन्द्र, अनिन और धावा वे तीनों देव प्रत्येकमें ( में वर्म

कथात ) थेरे किये कवच पहनावें ॥ १८ ॥

(सर्वे विश्वे देवाः) सम देव (यत् न अतिविध्यन्ति) जिसका मितिक्रमण कर नहीं सकते (तत् उमं बहुलं ऐन्द्रामं बृहत् वर्म) वह हम, बहा इन्द्र भीर अग्निका बहा कवच (मे तन्वं सर्वतः त्रायतां) मेरे शरीरकी रक्षा सब ऐन्द्रामं बृहत् वर्म) वह हम, बहा इन्द्र भीर अग्निका बहा कवच (मे तन्वं सर्वतः त्रायतां) मेरे शरीरकी रक्षा सब ऐन्द्रामं ब्रह्म करे । (यथा) जिससे में (जरद्षिः) वृद्धावस्था तक कार्यं व्याप्ति करनेवाका (आयुष्यमान् असानि) बीर्षाय होकं॥ १९॥

यह (देवमणिः) दिन्य मणि ( मा मही अ-रिष्ट-तातये ) मुझपर वही सुझ समृद्धिके किये ( आरुक्षत् ) बास्ट होवे। ( हमं मोधें ) इस अनुनाशक (तनूपानं त्रियक्ष्यं ) अरीर रक्षक और तीनों वर्लोंके रक्षकको ( ओजसे

अभि संविश्व के बिये बाश्रित होवे ॥ २०॥

( अस्मिन् इन्द्रः नुम्णं निद्धातु ) इसमें इन्द्र वह धारण करे, ( देवासः इमं अभि सं विशध्वम् ) देव इसमें प्रविष्ट हों ( यथा ) जिससे ( शतशारदाय दीर्घायुश्वाय ) सौवर्षकी दीर्घायुके किये ( आयुष्यमान् जरदिष्टिः असत् ) दीर्घजीवी कौर वृद्धावस्था तक सुरह रहे ॥ २१ ॥

भावार्थ — हमारी रक्षा चारों ओरसे होती रहे और हमारे सन्मुख प्रकाशका मार्ग स्थिर रहे ॥ १७ ॥ सब देव इस कवब भारण करनेमें मुझे सहायक हों । यह दैवी शक्तिसे युक्त हो ॥ १८ ॥ सब दैवी शक्तिसे युक्त इस मिणस्य कवचसे मेरी उत्तम रक्षा होवे और मेरी जायु दीर्घ होवे ॥ १९ ॥ इस दिन्य मिणके शरीरपर भारण करनेसे मेरी रक्षा होवे और मेरे बढकी वृद्धि होवे ॥ २० ॥ इसमें सब देव जपने बळकी स्थापना करें जिससे मुझे श्रातायुवाका दीर्घजीवम प्राप्त हो ॥ २१ ॥ ९ ( अर्था सु. माण्य, )

स्विस्तिदा विश्वां पतिर्वेष्ट्रहा विमुधी वश्वी । इन्द्री बधात ते मुणि जिगीवाँ अपराजितः सोमुषा अभयंकरो वृषी । स त्वी रक्षतु सर्वतो दिवा नक्तं च विश्वतः

11 22 11

वर्थ — (स्वस्तिदा विशापितिः वृत्रहा) जनाग करनेवाका, प्रजापाकक शत्रुनाशक, (विस्धृधः वशी) शत्रुनोंको वशमें करनेवाका, (जिसीवां अपराजितः सोमपा अभयंकरः) विजयी, अपराजित, सोमरस पीनेवाका, सौम्य (वृषा इन्द्रः) बळवान् इन्द्र (तं माणि बधातु) तेरे शरीरपर मणिको बांचे। (सः सर्वतः दिया नक्तं) वह एक कोरसे दिनरात (त्वा विश्वतः पातु) तेरी सम कोरसे रक्षा करे॥ २२॥

भावार्थ — ग्रूर वीर शत्रुनाशक कामान विजयी जेता पुरुष इस मणिको शरीरपर बांचे जिससे उसकी दिनशाद रक्षा होते ॥ २२ ॥

#### प्रतिसर माण

#### मणिधारण

इस स्कर्म मणिशारणका दिषय । कई बोंका कथन है कि यहां 'मणि ' राव्यसे वीर प्रवान प्रहण किया जाते। परन्तु गा गात सत्य नहीं है। इस प्रकार अर्थका अन्य करना किसीको भी बोग्य नहीं है। इस स्कर्म कहा मणि किसी वनस्पस्तिका गाना जाता है जोर गाना धारण रारीर पर किया जाता है। प्राय: गलेमें गाना। जाता होगा। जिस मणा माजकलके सैनिकोंको विशेष शौर्यवीर्थ वैर्थके कार्य करनेपर 'पदक ' दिया जाता है और वह पदक लातीपर लटकाया जाता है, उसी माना गा मणि गलेमें या हाथपर किया बाहुपर बांधा जाता है। यह एक शौर्यका गाना जनहितके कार्य करनेका चिन्ह है। इसके धारण करनेसे वीरकी प्रतिष्ठा बढती है, उसका उरसाह गाना है, और उत्साह बढनेसे वह मनुष्य अधिक पराक्रम करनेके लिये समर्थ होता है।

पहिले किये हुए शौर्यके कार्यके लिये लिया शिकारी पुरुषोंसे इंनाम मिरुजानेपर लियक पराक्रम करनेका साहस मनुष्य लागा है, अर्थात् वह ईंनाम, या पदक, लागा सन्म प्रकारका सन्मान वीरता करानेवाका, रक्षाका कार्य करनेवाका, उत्तम वीरता करनेवाका, उपता बढानेवाका, इत्यादि गुणविशिष्ट है ऐसा मानना अयोग्य नहीं है। इसी उद्देश्यसे इस स्कर्मे इस मणिके गुण " सुवीरः, वाजी, अप " लादि कहे हैं। अन्य वर्णन भी इसी दृष्टीने विचार करके जानने योग्य है।

# एक शंका

कई लोग कहते हैं कि तुक्षकी ककडीसे बना हुआ वह ं मणि ' वीरता बढानेवाका, संगठ करनेवाका और वा बदानेवाका कैसा हो सामा। है, खूंकी ककडीके अणिमें मह सामध्ये नहीं होता, बता यहांके मणिशब्दसे । वीर सेनापति ' मर्थ केना योग्य है। या युक्ति नपना ना विचारपद्धति विवेक्युक्त नहीं है। सरकार हा सिपाड़ी हाथमें एक विशेष ज्ञास्त बाह केकर, और विशेष प्रकारका पोशास भारण करके हजारों कोगोंमें जाता है और निकर होकर अनको जनवाता है और विशेष कार्य करता है। यह सामध्ये उसके जन्दर इस सरकारी पोशास और सरकारी चिन्हके काष्ट्रधारणसे ही जाता है। वस्तुतः देशा जाय तो उसकी शारीरिक शक्ति अन्य कोगोंके संमान ही होती है। परंत सरकारी चिन्द भारण करनेसे इसकी शक्ति का गुणा बढ जाती है'। इसी महार यह विशेष सन्मानका सणि 💵 महाराजाके द्वारा किसी वीर प्रकाको दिया जाता, वा शरीरपर बांधा जाता है, तो वह राजचिन्ह होनेसे इसके धारणसे जा पुरुषका बरु और वीर्थ बहुत बढ जाना स्वाभाविक है।

इस दृष्टिसे इस स्का विचार पास्क करें और इसका आशय समझें। यह स्क इस दृष्टीसे देखनेसे बहुत पान है अतः प्रत्येक मंत्रका अधिक स्पष्टीकरण करनेकी आवश्यकता नहीं है।

# गर्भदोषानिवारणम् ।

[ 8 ]

(ऋषि:- मातृतामा। देवता:- मन्त्रोक्ताः, मातृनामा, १५ ब्रह्मणस्पतिः। छदः- अतुष्दुप् २ पुरस्ताद्बृहतीः १० ज्यवसाना षट्पदा जगतीः, ११, १२, १४, ६६, पथ्यापङ्किःः, १५ ज्यवसना सप्तपदा शकरीः १७ ज्यवसना सप्तपदा जगती ।)

यौ ते मातोन्ममार्ज जातायाः पित्वेदंनौ ।

दर्णामा तत्र मा गृंधदुलिश्चं उत् वृत्सपेः

पुळालानुपुलालौ श्चर्कं कोकं मिलिम्लुचं पुलीजंकम् ।

आश्रेषं वृत्विवाससमृक्षंग्रीवं प्रमीलिनंम्

मा सं वृत्तो मोर्प स्वय ऊरू मार्च स्पोऽन्त्रा ।

कृणोम्यस्य मेष्जं वृजं दुंणीमचार्तनम्

दुर्णामां च सुनामां चोभा संवृत्तीभच्छतः ।

आरायानपं हनमः सुनामा स्नैणीमच्छताम् ॥ ४॥

अर्थ— ( जातायाः ते ) उत्पन्न होतेही तेरे ( यो पतिचे हनों ) जो पतिको आस होनेबाहे होनों भाग तेरी ( माता उन्ममार्ज ) माताने स्वच्छ किये थे ( तत्र ) उनमें ( दुर्णामा, अलिंशः उत वस्सवः ) दुर्णामा, अर्लिशः वया वस्सवः वे रोगक्रमि ( मा गृधत् ) न पहुंचे ॥ १ ॥

(पलालानुपलालों) मांस बोर मांससंबंधी, (शकुँ) हिंसक, (कोकं) कामसंबंधी मन्या वीर्यसंबंधी, (मिलिम्लुचं पलीजकं। मिलिन, पिलत, रोग, (आश्रोषं) चित्रकनेवाले, (बिविवाससं) रूपहीनता करनेवाले, (अश्रोषं) रीडिके समान गईन बनानेवाले (प्रमीलिनं) बांखे मूंदनेवाले रोगोंकों मैं दूर करता हूं॥ २॥

(मा सं चृतः) मत् रह, (मा उप सृप) न पास जा, (ऊरू अन्तरा मा अव सृप) जंदानोंके बीच न रह। (अस्पै भेषजं रूपोमि) इसके छिये औषध बनाता हूं, यह भीषध (बजं दुर्णामचातनं) का नामक है इससे दुर्नाम कृमि दूर होते हैं ॥ इ॥

( दुर्णामा च सुनामा च उसी ) दुष्ट नामवाको और इत्तम नामवाका चे दोनों (सं वृतं इ्च्छतः ) सगिति करना चाहते हैं, उनमेंसे ( अ-रायान् अप इन्मः ) निकृष्टोंका हम नाश करते हैं और जो ( सुनामा ) उत्तम नामवाका है वह ( स्त्रीणं इच्छतां ) स्त्रोजातिकी इच्छा करे ॥ ४ ॥

भावार्थ- बच्चा उत्पन्न होते ही स्तनमें तथा भन्यत्र रोग हायम करनेवाके कृमि न पहुंचें ॥ १ ॥

मांसमें स्थम होनेवाले, दिसक, वीर्यदोष काम करनेवाले, वाण सफेद करनेवाले, कुरूपता बढानेवाले, गर्दनमें रोग बनानेवाले, बार्बोर्में सुस्ती कानेवाले रोगोंको में दर करता हूं ॥ दें ॥

होगजन्तु पास न रहे, प्रसवस्थानमें जवांशोंके मध्यमें " जावे, इसको दूर करनेके किये यह भीषध बनाता हूं, यह बज नामक भीषध इस दृष्ट किमिको दुर करता है ॥ ३ ॥

दो प्रकारके किमि दोते हैं, एक दुष्ट और दुसरा दितकारी । दोनों पास गाते हैं, उनमें दुष्टको हटाते हैं और उत्तमको जातीके पाम रखते हैं ॥ ४॥

| यः कृष्णः के्द्रयसुर स्तम्बुज उत तुर्विडकः ।            |          |
|---------------------------------------------------------|----------|
| अरायांनस्या मुष्कास्यां भंससोर्षं हन्मसि                | 11 4 11  |
| अनुजिधं प्रमुक्षन्तं ऋव्यादंमुत रेशिहम् ।               |          |
| अरायां बुकि विकणी बुजः पिक्को अनीनबात्                  | 11 \$ 11 |
| यस्त्वा स्वप्ने लिपद्यंते आतां मुत्वा पितेर्वं च।       |          |
| वुजस्तान्त्संहताभितः क्कीवर्रूपांस्तिरीटिन।             | 11 9 11  |
| यस्त्वां स्वपन्तीं तसरंति यस्त्वा दिप्संति जाग्रंतीम् । |          |
| छ।यामिव प्र वान्त्स्यीः परिकामंत्रनीनशत्                | 11 & 11  |
| यः कुणोतिं मृतवंत्सामवंतोकामिमां स्त्रियम् ।            |          |
| तमीषधे त्वं नीययास्याः कुमलमिश्चवम्                     | 11 9 11  |

अर्थ— (यः हुन्यः) जो काका (केशी असुरः) वालीवाका वसुर है, (स्तंबजः उत तुण्डिकः) वो बारीर रहेभमें रहता है वयवा सुक्षमें रहता है, इन (अरायान्) दुष्टीको (अस्याः सुन्काभ्यां) इस स्रोके दोनों प्रदेशोंसे तथा (भंसासः) कटिपदेकसे (अप-हिन्म) हटा देता हूं ॥ ५ ॥

(अनुभिन्नं प्रमृहान्तं ) गन्ध केनेके नाश करनेवाळे, स्पर्श करनेवाळेका नाश करनेवाळे, ( क्राच्यादं उत रेरिहं ) मांस क्रानेवाळे और दिसक ( श्वाकिविक्रण: अरायान् ) क्रतेके समान कष्ट देनेवाळे निःसस्य करनेवाळे रोग-

बीजोंको ( पिंगः खजः अलीमदात् ) पीका बन जीएम नाश करता है ॥ ६ ॥

( आता भूत्वा ) माई बनकर (पिता इव च ) नथवा पिता बनकर, (त्वा थः स्वप्ने निपद्यते ) तेरे पास जो स्वप्नमें जाता है, (क्कीबरूपान् तान् तिरीटिनः ) क्कीबरूप उन गुप्त रहनेवाके रोजबीजोंको (इतः बजाः सहतां) यहासे बज औषभ हटा देवे ॥ ॥ ॥

(स्वपन्ती त्वा यः तसरित ) सोवी हुई तेरे पास जो नाता है, (यः जाध्रती त्वा दिप्लिति ) जो जागवी हुई तेरे पास जो नाता है, (यः जाध्रती त्वा दिप्लिति ) जो जागवी हुई तेरे पास नाकर कष्ट पहुंचाता है, (सूर्यः छायां इव ) सूर्य जैसा नन्यकारका नाश करता है, उस प्रकार (परिक्रामन्

प्र अनीनशत् ) अमण करता हुना छनका नाश करे॥ ८ ॥

(यः इमां स्त्रियं) जो इस खीको ( मृतवत्सां अवतीकां कृणोति ) मरे बचोवाकी सथवा गर्भपात होनेवाकी करता है, हे भीषचे ! (त्वं अस्याः तं नाश्य ) त् इसके इस रोगका नाश कर तथा (कमलं अंजियं) गर्भद्वारस्पी कमकको रोगरहित कर ॥ ९ ॥

भावार्थ— काला, बालोंवाला, प्राणवातक, मुखवाला, शरीरके स्तंभमें रहनेवाला, घानकी, श्रीणता वढानेवाला कृमि है, कसको स्त्रीके अवस्वोसि हटा देते हैं ॥ ५॥

कई किसी स्वनेसे प्राणवात करते हैं, कई स्पर्शसे नाश करते हैं, कई मांसको क्षीण करते हैं, कई अन्य रीतिसे वात

करते हैं, कई कष्ट देते हैं, उन सब रोगबीजोंको पीछी बन औषि इटा देती है ॥ ६ ॥

माई सथवा पिताके रूपसे स्वमने जो माते हैं, वे निर्वत हैं, परंतु बालच होते हैं, उनको इस वज मौषधिसे हटाया जा माना है ॥ ७ ॥

सोनेकी अवस्थामें अथवा जागनेकी अवस्थामें जो रोगबीज पास आवे हैं, उनको सूर्य अन्धकारका नाश करनेके समान नाश करता है ह ८ ॥

जो रोगबीज स्त्रीको मृतवस्सा समाग गर्भपात करनेवाकी बनाते हैं, या रोगबीजोंका नाश का स्रीर क्या स्त्रीका गर्भस्थान नीरोग बना ॥ ९ ॥

| ये बालाः परिनृत्यंन्ति सायं गर्दभनादिनः ।                  |           |
|------------------------------------------------------------|-----------|
| कुस्छा ये च कक्षिलाः कंकुमाः कुरुमाः स्निमाः।              |           |
| तानोषघे त्वं गुन्धेनं विषूचीनान्वि नांश्रय                 | 11 80 11  |
| ये कुकुन्धाः कुक्र्रभाः कुक्तिद्विशान विश्रति ।            |           |
| क्कींबा इंव प्रनृत्यन्ती वने कुर्वते घोषं हानितो नांभयामिस | # \$ \$ 4 |
| ये सूर्यं न तितिक्षन्त आतपन्तमुग्नं दिनः ।                 |           |
| अरायान्वस्तवाविनी दुर्गन्धीलाहितास्यानमकंकानावयामसि        | ॥ १२ ॥    |
| य आत्मानंशविधात्रमंसं आधाय विश्वंति ।                      |           |
| स्त्रीणां श्रीणिप्रतोदिन इन्द्र रक्षांति नाश्रय            | 11 88 11  |

भर्थं— (ये गर्दभनादितः) जो गर्ने समान तब्द इस्तेवाले (सार्थ शालाः परिनृत्यन्ति) सार्थ बाकके समय बरोंके आरों और नाचने हैं, (कुन्नुका कुन्तिकाः) सूर्ति समान अप भागवाल, बढे पेटवाले, (ककुभाः करमा। सिमा।) तढे बेढे, बुरा शब्द करनेवाल, लाटे रोगकिति हैं; वे नीपचे! (त्वं तान् गंधेन) त् उनको अपने गंधसे (विधूचीनान् विनाशय) फैकाकर भाश कर ॥ १०॥

(ये कुकुन्धाः कुकूरभाः) जो बुरा शब्द करते हैं जौर शोडेमे चमकते हैं जौर जो (कुत्तीः दूर्शानि विश्चिति) काटनेवाले दंश करनेके साधनोंको धारण करते हैं, (ये जार्ष कुरोते) जो शब्द करते हुए (क्लीबा इव चने प्रमृत्यन्तः) क्लीबोंके समान वनमें नाचते हैं, (तान् इतः नाश्यामासे ) उनको यहांसे नांश करते हैं ॥ ११॥

(य दिवः आपतन्तं अमुं सूर्यं न तितिश्चन्ते ) जो युहोकसे नानेवाहे इस सूर्यको नहीं सहत कर सक्ते, हन (अरायान् वस्तवास्तिनः ) सत्वहीन करनेवाले चर्ममें रहनेवाहे ( दुर्गन्धीन् लोहितास्यान् ) दुर्गधवाहे रक्त युक्त मुहवाले, ( मककान् नाशयामि ) मञ्चरोंको यहांसे नाश करो ॥ १२ ॥

(यः आतमानं अतिमात्रं अंसे आधाय) जो अपने शापको श्रस्तं रूपसे कन्नेपर चढाकर (विभ्राति) धारण करता है, हे इन्द्र ! डन (स्त्रीणां प्रतोदिनः रक्षांसि नाशय) क्षियोंके गर्भमागको पीडा करनेवाले रोग कृमियोंका नाश कर ॥ १३ ॥

भावार्थ— गधेके समान बुरा गड़ करनेवाके अच्छर आदि जो सायंकाकके समय घरके पास नाचते और गावे रहते हैं, जिनके मुखर्में सुईके समान चुमनेवाला याद्य रहता है, जिनका पेट बढ़ा, और तेढामेढा होता है और जिनके शब्द होता है, अन रोगिकिमी अच्छर आदिकाँको क्षप्र गंधवाजी औषिसि चारों सोर फैकाकर नाश करो ॥ १० ॥

बुरा शब्द करनेवाले, समा मिलकर बढ़ा झावाज करनेवाले, मुसमें काटने और दंश करनेके साधन रसनेवाले, दनमें नाचनेवाले रोगोस्पादक नामा आदि किमियोंको यहाँसे हटा दो ॥ १९॥

शुक्रोकसे प्रकाशनेवाके सूर्यके प्रकाशको जो सह नहीं सकते, दुर्गिधियुक्त चर्म आदि पदार्थों में जो रहते हैं, उन रक पीनेवाके मच्छरोंका हम नाश करते हैं ॥ १२ ॥

जो अपने आपको कन्धेके सहारे उत्पर ही उत्पर धारण करता है, वह रोगकृमि खीके गर्माशयका रोग बनानेवाका है, असका मात्र कर ॥ १६॥

ये पूर्व व्ह्वोड्ड यन्ति हस्ते शृङ्गाणि विश्रंतः ।

आपाकेष्ठाः श्रंहासिनं स्तम्व ये कुर्वते ज्योतिस्तानितो नांश्रयामसि ॥ १४ ॥

येषां पश्चात्प्रपंदानि पुरः पार्व्णाः पुरो मुखां ।

खल्जाः शंकधूमजा उर्हण्डा ये चं मट्मटाः कुम्ममुंका अयाश्रवेः ।

तानस्या बंद्यणस्पते प्रतीवाधिनं नाश्चय ॥ १५ ॥

पूर्यस्ताक्षा अर्धचङ्कशा अर्ख्वेणाः संन्तु पण्डंगाः

अवं भेषज पाद्य य इमां संवित्रृंत्सत्यपंतिः स्वपूर्ति स्वियंम् ॥ १६ ॥

उद्धिणं मुनिकेशं जम्मयंन्तं प्रतीमृष्यम् ।

उपेषन्तमुदुम्बलं तुण्डेलंमुत शालुंडम् ॥

पदा म विष्य पाष्ट्यीं स्थालीं गीरिव स्पन्दना ॥ १७ ॥

अर्थ— (ये पूर्वे हस्ते श्रृंगाणि विश्वतः) जो पिंडि अपने हाथमें सींगोंको लेकर (वध्वः यान्ति) स्रोके पास पहुंचते हैं, (ये आपक्षेष्ठाः प्रहासिनः) जो पाक स्थानमें रहते हैं और जो इंसाते हैं, (ये स्तंबे ज्योतिः कुर्वते) जो स्तंसमें प्रकाश करते हैं, (इतः तान् नाश्यामासि ) यहांसे उनको नाश करते हैं ॥ १४॥

(येषां प्रपदानि पश्चात्) जिनके पांव पीछे और (पार्णाः पुरः) एडियां कार्गे हैं और (मुखा पुरः) मुख सी कार्गे हैं, (खलजाः शक्कधूमजाः) खलमें उत्पन्न, गोवरके धूमसे उत्पन्न, (उरुण्डा ये च मट्मटाः) जो बढे मुखवांके और कष्ट बढानेवांके (कुम्ममुष्काः अयाशवः) बढे अण्डवांके गतिमान होते हैं उनको हे ब्रह्मणस्पते ! (अस्याः तान्) इस खीके उन रोगबीजोंको (प्रतीबोधेन नाश्य) झानसे नाश कर ॥ १५॥

(पर्यस्त अक्षाः) जिनकी नांकें विगडी हैं, (अ-प्र-चंक्याः) विशेष क्षीण (पण्डगाः) निर्वंद मनुष्य (अ-स्त्रणाः सन्तु) खोसुखसे रहित हों। (इमां स्वपति स्त्रियं) इस अपने पति साथ रहनेवाकी खोको जो (अ-पतिः संवित्रत्सति) स्वयं किसीका पति न होता हुआ प्राप्त करनेकी हच्छा करता है, । (भेषज्ञ) नीषज ! उसको (अवपादय निर्वे निरा ॥ १६॥

(स्पन्दना गीः स्थाली इव ) कूरने गांच जिसप्रकार दुग्वपात्रको लाथसे दकेवती है उस प्रकार (प्राष्टण्या पदा च ) पढि और पदसे (उद्धिणं मुनिकेशं ) इत्मूठ करनेवाहे, मुनियोंके समान केशधारी कपटी, (जम्मयन्तं मरीमृशं ) दिसक और दुरा स्पर्ध करनेवाहे (उपेवन्तं उदुम्बळं) पास जानेवाहे, मारनेवाहे, (तुण्डेळं उत शास्तुदं) भयानक मुखवाहे और दुटहो (प्रविध्य) विशेष रीतिसे वेष दास ॥ १७ ॥

भावार्थ— जो अपने पास सींग रखते हैं, पाकगृहमें रहते हैं, जो चमकते हैं और खियोंके पाम जाकर रोग उत्पन्न करते हैं, उन कृमियोंको यहांसे नाश करो।। १४॥

इनके पांच पीक्रेकी और भीर एडि आंगकी ओर होती है, सुख भी आंगकी ओर होता है, जो गोयर आदिमें उत्पक्ष होते हैं थे बड़ा कष्ट देनेवाळे रोगबीज यहांसे हटा दो ॥ १५॥

जिनकी आर्थे खराब होती हैं, जो विशेष क्षीण हैं, वे खोसे सम्बन्ध न रखें। जो पुरुष अपनी खीको छोडकर अन्यकी खीसे कुकर्म करता है, उसको जीवधसे गिरा दो ॥ १६॥

जैसी गौ महीका वर्तन तोडती है, इस प्रकार एडी और पांवसे झड़े, मुनिवेषधारी, हिंसक दम्भी मादि सम प्रकारके दुष्ट मनुष्यको वेध ढाड ॥ १७॥

| यस्ते गर्भे प्रतिमुद्धान्जातं वा मारयाति ते ।       |          |
|-----------------------------------------------------|----------|
| पिक्सस्तमुग्रचनका कृणोतं हृदयाविधंम्                | 11 28 11 |
| ये अस्रो जातान्मारयंतित स्रोतिका अनुसरित ।          |          |
| स्त्रीमांगानियुङ्गो गंन्धुर्वान्नाती अभ्रामंत्राजतु | 11 28 11 |
| परिसृष्टं भारयतु यद्धितं मार्व पादि तत्।            |          |
| गर्भ त उग्रौ रक्षतां भेषुजी नीविमार्थी              | 11 20 11 |
| प्यीनसातेङ्गल्यार्डच्छायेकाद्व नयंकात् ।            |          |
| प्रजाये पत्य त्वा पिङ्गः परि पात किमीदिनः           | भ २१ ॥   |
| द्यारिधाचतुरक्षात्पश्चंपादादनङ्गुरेः ।              |          |
| वृन्तांद्रीभ प्रसर्पतः परि पाहि वरीवृतात्           | ॥ २२ ॥ - |

अर्थ — ( यः ते गर्भ प्रतिमृशात् ) जो तेरे गर्भका नाश करे, और (ते जातं चा मार्याति ) तेरे जन्मे हुए बल्कको जो भारता है, (तं ) इसको ( उथ्रधन्या पिंगः ) कप्रभनुर्भारो पीतवर्णवाका ( हृद्याविधं कृणोतु ) हृद्यमें प्रहार करे । १४॥

(ये अस्तर जातान् मारयन्ति) जो आधे हत्पन्न गर्भोंको मारते हैं, जो (सुतिकाः अनुरोरते ) प्रवृती गृहमें रहते हैं, इन (गंधवीन् स्त्रीभागान् ) गंधवान् स्त्रीयोंके भागमें रहेवाले रोगकृमियोंको (पिंगः ) पीली णा भीषधि

( वातः अश्रं इव ) वायु मेवको इटता है वैसे ( अजतु ) इटा देवे ॥ १९॥

(परिसृष्टं धारयतु) सब पकारसे डलाब हुए गर्भका धारण करे। (यत् दितं तत् मा अव पादि) तो गर्भ रखा है वह न गिरे। (नीविभार्यों उन्नी भेषजी) कपहेमें खारण करने योग्य दोनों छम औषप (ते गर्भ रक्षतां) वेरे गर्भको रक्षा करें ॥ २० ॥

(पवीत्रसात् तंगल्वात्) वज्रसमान नाकवाके, बड़े मालवाके, (क्रामास्यत् उत नग्नकात्) काळे मौर नेते (किसीदिनः) भूने रोगिकिसीसे (प्रजाय पत्ये) प्रजा भौर पतिके इक्के जरण (पिंगः त्वा परिपातु) पीछा भौषभ तेरी रक्षा करे । रवा ॥

[ द्वधास्थात् चतुरक्षात् ) हो मुखवाले, चार आंखोंबाले, (पञ्चपादात् अनंगुरेः ) पांच पांववाले और विना नंगुल्योंबाले (अभिप्रसर्पतः वरीवृतात् वृन्तात् ) आगं बवनेवाले घरे हुए जडोंसे युक्तसे (परिपादि ) रक्षा कर॥२२॥

भावार्थ — जो गर्भका नाश करेगा, अथवा उत्पन्न हुए बालको खावगा, उसके हृदयपर प्रहार कर ॥ १८ व जो जनमें बालकोंको मारता है, जो सूतिकागृहमें रहते हैं, जो खियोके पास रहत हैं उन रोगक्रमियोंको यह पीकी भौषधि दूर करे ॥ १९ ॥

गर्भाशयमें गर्भकी इत्तम धारणा हो, गर्भ न गिरे, दोनों इब औष्धियां गर्भकी वक्षा करें ॥ २० ॥ प्रजाकी सुरक्षितवाके किये वज्रनासिकाबांक, वढे गाळवाळे, काके वंग भूखे रोगकृमिते पीळी भीषधिके द्वारा तेरी रक्षा करते हैं ॥ २१ ॥

दो मुखवाहे, चार बांखवाहे, पांच पांचवाहे, अंगुकीरहित, रोगकृमि जो पास बाते हैं, हनसे रक्षा हो ॥ २२ ॥

| य आमं मांसमदन्ति पौर्श्वयं च ये ऋविः।             |          |
|---------------------------------------------------|----------|
| गर्भान्यादंनित केशुवास्तानितो नांशयामसि           | 11 83 11 |
| ये सर्वीत्परिसर्वेन्ति स्नुषेव सर्श्चरादिषि ।     |          |
| बुज्रश्च तेषा पिङ्गश्च हुदुयेऽधि कि विध्यताम्     | ॥ २४ ॥   |
| विक्व रक्षु जार्थमानुं मा पुनांसुं स्त्रियं कन् । |          |
| आण्डाद्वो गर्भान्मा दंभन्वार्धस्वेतः किम्।दिनंः   | ॥ २५ ॥   |
| अप्रजास्त्वं मात्रवत्समाद्रोदंम्घमांव्यम् ।       |          |
| वृक्षादिव सर्ज कृत्वापिये प्रति मुश्र तत्         | ॥ २६ ॥   |

अर्थ— ( ये आमं मांसं अद्गित ) जो ज्या मांस खाते हैं, ( ये च पै। रुपेयं क्रिवः ) जौर जो पुरुषका बांस खाते हैं, ( केशवाः अर्भान् खाद्गित ) बार्कावारे जो गर्मोंको खाते हैं (तान् इतः नाशयामित ) हनको यहांसे इस इटा देते हैं है ३३॥

(ये सूर्यात् परिसर्पन्ति) जो सूर्वसे पीछ इटले हैं (श्वग्रुरात् स्तुषा इव अधि) जैसे अग्रुरसे बहु दूर जाती है। (बज ज पिंगः च) बज और पिंग (तेषां हृद्ये अधि निविध्यतां) उनके हृद्यके उपर वेश करें ॥२॥।

हे ( पिंग ) पीछे भीषध ! ( जायमानं रक्ष ) उत्पन्न होनेवांके बालककी रक्षा जा ( पुमांसं क्षियं मा कृत् । पुरुष भीर स्थिको न मारे। ( अाण्डादः गर्भान् मा दभन् ) अण्ड स्थानेवांके गर्भीका न नाश धरें। ( इतः किमीदिल) वाधस्व ) यहांसे भूसे किमियोंको दूर कर ॥ २५ ॥

(अ-प्रजास्त्वं) वंध्यापन, (मार्त-वत्सं) बच्चोंका मरना, (आत् रोदं) रोना पीटना, (अधं आवयं) पापका भोग (तत्) यह सब दुःख ( बुक्षात् क्रजं इव ) वृक्षते फूळ गिरनेके समान ( अप्रिये प्रतिमुख ) अप्रिम स्थानमें कोड दो ॥ २६ ॥

भावार्थ- जो प्या मांस साते हैं, गर्भोंको साते हैं, उनको यहांसे नाश कर ॥ २३ ॥

जो कृति स्पेसे छिपते हैं, सूर्यकिश्णोंके सामने ठहर नहीं सकते, उनका नाश जब भौषिसे कर ॥ २४ ॥

उत्पन्न होनेवाके बच्चकी रक्षा कर । स्त्री पुरुषको दुःस न दो । अण्ड सानेवाके गर्भका नाश न करें । दुर्होको यहाँ व दुर का ॥ २५ ॥

वंध्यापन, बच्चे मरना, रोनेकी कोर प्रवृत्ती, पाप प्रवृत्ति, वे सब दोष इट जांग । वृक्षसे फूक गिरनेके समान वे सब दोष मनुष्यसे दूर हों ॥ २६ ॥

# गर्भदोषनिवारण

#### प्रसातिके दोष

प्रस्तिके समय खियोंको विविध रोग होते हैं, उसका कारण मिलनता है, जा। इस स्थानकी पवित्रता करके जौर कुछ जौक्षियोंका उपयोग करके खियोंके प्रस्तिके कह तूर करने वाहिये, इस महत्वपूर्ण विवयका वर्णन इस स्कर्म कहा है। इसका ऋषि 'मानु—नामा' व वर्णन इस स्कर्म कहा है। माताजोंके अनुभव स्क्मरीतिसे देखकर उनका संग्रह करके जो अनुभवश्चान गास हो सकता है, वह इस स्कर्म है। इस स्कका विषय इसी स्करे ९ वे मन्त्रमें कहा है—

यः क्रियं मृतवत्सां अवतोकां करोति।

अस्याः तं नाश्य, कमलं अञ्जितं (कुछ)॥ (मं० १)
" जिस रोगके कारण कोके बच्चे मरते हैं, जया। जिस
रोषसे कीका गर्भ पतनको प्राप्त होता है, इस कीका वह
दोष दूर करना चाहिये और इसके गर्भाशयको निर्दोष
बनाना चाहिये।" यह इस स्कका साध्य है। कीका गर्भपात
न होते और बात बच्चे भी दीर्घायु हों। यह उपाय करना
इस स्कका वांच्यित विषय है। यह विषय सब कीजातिका
दिस करनेवाका होनेके कारण बढा उपयोगी है। सब
इन्द्रम्थी इससे काभ उठा सकते हैं। इस स्कमें कहा है कि
स्विकागृहमें कुछ रोगबीज होते हैं अथवा बाहरसे श्रुसले हैं,
उनका नाश करनेके किये "बात पिंग " नामक औषिष है,
देखिये—

ये अस्नः जातान् मारयन्ति, स्तिकाः अनुदोरते । स्रीभागान् पिङ्गः अजतु ॥ ( मं० १९ )

'' जो रोगवीज जन्मे हुए बचोंको मारते हैं, वे स्तिका
गृहमें रहते हैं, वेही क्रियोंके भागोंमें पहुंचते हैं। उनको
पूर करनेके क्रिये पिंग नामक औषधि है। '' इस पिंग
औषधिका विचार हम आगे करेंगे, यहां इतनाही देखना है
कि ये रोगबीज स्तिकागृहके मछोंके कारण उत्पन्न होते हैं।
और इसके कारण गर्भस्राव होता है, गर्भपात होता है और
बचेमी मर जाते हैं। प्रायः स्तिकागृहमें अञ्चानी कोग
अन्धेरा रखते हैं, स्येप्रकाश वहां नहीं पहुंचता, अतः
अन्धेरेक दोषसे ये रोगबीज वहां, होते और बढते हैं, ये
स्येप्रकाशमें नहीं रहते, इस विषयमें निम्नाळिकात मंत्र
देखिये—

१० ( जधवै. सु. माण्य )

ये सूर्यात् परिसर्वन्ति स्नुषेव श्वशुराद्यि । बजः तेषां हृदये अघि निविध्यताम् । (मं॰ २४)

"ये रोगबीज स्वंप्रकाशसे दूर सागते हैं जिस प्रकार बहु सञ्चरसे दूर सागती है। उन रोगिकिमियों के हर्यों पर बज जीविध बहा अवका अगाती है।" यहां उपमा उत्तम रीतिसे विचार करने योग्य है। बहु जर्यात स्तुचा श्रञ्जरके पास नहीं ठहरती, वह उसके सन्मुख भी खड़ी नहीं होती, श्रञ्जर जाते ही पीछे हटकर सागती है उसी एकार ये रोगबीज स्वंप्रकाशके सन्मुख लड़े नहीं रह सकते, स्वंप्रकाशमें जीवित भी नहीं रह सकते, जहां स्वंप्रकाश पहुंचता है वहां बे नहीं रहते। जतः जहां नीरोगता करनेकी इच्छा हो वहां स्वंप्रकाश विपुछ रखना चाहिये। यदि प्रस्तिगृहके रोगबीज वष्ट करनेकी इच्छा हो तो वहां स्वंप्रकाश पहुंचानेकी उपवस्था करनी चाहिये।

वज भीषि इनके हृदयोंपर प्रहार करती है ऐसा यहां कहा है, इससे इनको हृदय है यह बात सिद्ध होती है। वर्षात ये रोगबीज हृदयवांछ होनेसे कृतिरूप हैं, ये निर्जीव नहीं हैं, ये कृति चृंकि बन्धेरमें बढते हैं और स्पंप्रकाशमें नाशको प्राप्त होते हैं, बता इनसे बचनेका उपाय स्पंप्रकाश हि है यह बात निश्चित हो गयी है। परमेश्वरने स्पंप्रकाश एक ऐसी बौधिय ही है कि जिससे बनेक रोग दूर होते हैं बीर मनुष्य बीरोग बौर दीर्घाय हो सकता है। इसकिये कहा है—

अप्रजास्त्वं मार्तवत्सं रोदं अधं आवयं प्रतिमुञ्ज । ( मं• २६ )

"संतान न होना, बचे पैदा होनेके बाद मरने, उस कारण रोने पीटनेका संभव दोना, पापाचरणमें प्रवृत्ति होना, इत्यादि बातोंसे मनुष्यको मुक्त होना चाहिये।" वर्थात् मनुष्यको ऐसा प्रबंध करना चाहिये कि घरमें संतती पैदा होने, उत्पद्म हुए बचे न मरें दीर्घकांक जीवित रहें, मनुष्यको कुटुंबियोंकी मृत्युके कारण रोने पीटनेका समय न भावे, सब कुटुंबि बावंदसे कारकमण करते रहें भीर किसीकी प्रवृत्ति पापकी बोर न होवे। वह साध्य करनेके किये विपुक्त सूर्यप्रकानमें रहनेकी बत्यंत बावस्यकता है। इसका कार्यकारणभाव यह है कि स्वप्रकाशसे नीशेगता होती है, रोगबीज दूर होते हैं, नीशेग होनेसे शरीर पुष्ट और वीर्यवान होता है। खीपुरुषिंक शरीर वीर्यवान और हष्टपुष्ट होनेसे ऐसे दोनों पतिपत्नियोंसे होनेवाला गर्भाधान उत्तम होता है, वह स्थिर होता है, संतान नीशेग, बलवान और सुदृढ होता है, दीर्घजीशं होता है, जर्थात् ऐसे संतान होनेसे अपसृत्युके कारण होनेवाली रोनेपीटनेकी संमावना नहीं होती, इस्यादि लाम पाठक विचार करके जान सकते हैं। प्रस्तिगृहका आशेग्य रखनेसे ऐसे अनेक लाम होते हैं। और प्रस्तिगृहका आशेग्य स्वनेसे ऐसे अनेक लाम होते हैं। और प्रस्तिगृहका आशेग्य स्वनेस एसे

यः स्वपन्ती जात्रती दिप्सित (तं) सूर्यः अनीनशत्॥ (मं॰. ८)

" जो रोगबीज सोती हुई या जागती हुई स्नीके करीरमें जाकर अनको पा देता है, उस रोगवीजका नाक ध्रंय करता है।" स्थंपकाशसे ये ता रोगवीज द्र होते हैं, रोगजन्तु भी स्थंपकाशसे दूर हटते हैं, यह बात जाजका नवीन शास्त्र भी कहता है। जा पाटा देखें के यदि हमारे प्रस्तिगृह इस वेदाझांके जनुसार बनाये जीय, तो कितना कल्याण होगा। परंतु इसका विचार बहुत थोडे कोग करते हैं, इसी स्यंप्रकाशका महत्त्व निम्नकिस्तित मंत्रमें विशेष रीतिसे कहा है—

ये सूर्यं न तितिक्षन्ते तान् नाश्यामसि। (मं. १२)
" जो सूर्यको नहीं ॥ सकते उन रोगक्रमियोंका नाश
हम करते हैं।" यहां कहा है कि ये रोगजन्तु सूर्यप्रकाशको
सह नहीं सकते। अन्यकारमें हि ये होते, ययते और
रोगोस्पत्ति करते हैं। जो सूर्यप्रकाशको सह नहीं सकते, वे
सूर्यप्रकाशसे हि नष्ट होते हैं। स्तिकागृहका आरोग्य इस
प्रवास सूर्य प्रकाशसे सहजहीमें प्राप्त हो सकता है सना

यः गर्भे प्रतिसृशात् जातं वा मारयाति । तं पिगः हृदशाविधं कृणोतु । ( मं० १८ )

ं जो रोगकृषि गर्भका नाग करता है, जन्मे हुए बर्चोका नाज करता है, उसकी विंगकवर्णका सूर्य (अथवा पीठी जीविधि) हदयमें वेच करके नाज करें।" वहां 'विंग' शब्दके दोनों अर्थ होना संभव है। सूर्य भी (पिंगळ) धीत वर्ण होता है और वह वनस्पति भी वैसीहि पीली होती है। जो रोगकृमि पूर्वोक्त प्रकार प्रस्तिगृहमें अधेरेमें और महिनठामें उत्पन्न होते हैं, वे इस प्रकार नाश करते हैं—

ये आमं मांसं काद्नित, ये पौरुषेयं च क्रविः । केशवाः गर्भान् खाद्गित तान् इतः नाशयामसि । (मं॰ २३)

"य रोगजन्तु शरीरका कचाहि मांस साते हैं, मानवी शरीरके उठ्ठे वहांके वहांही साते हैं, येही गर्भोंको साते हैं, जाता सनका नाश करना सचित है।" सनका नाश करना स्वीतकाशसेहि हो सकता है। जब ये रोगिकिमी शरीरमें घुसते हैं जा जहां वे जाते हैं वहां जात और मांस जावन मानुष्यको श्रीण करते हैं, और यदि ये गर्भमें पहुंचे तब गर्भको भी सुखा देते हैं, इसिडिये सूर्यप्रकाशकी शरण जाना सर्यन्त योग्य है। सत: कहा है—

पिंग जायमानं रक्ष, पुमांसं स्त्रियं मा क्रन्। आण्डादः गर्भान् मा दभन्, इतः किसीदिनः बाधस्व॥ (मं०२६)

पिंगलवर्ण सूर्य ( अथवा औषध ) जनमे हुए बालककी राण करता है, जी या पुरुषको रोनेका अवसर नहीं देता, गर्मोंको रोगकृमि दबा नहीं सकते, और ये जो भू से किमी हैं उनको सूर्यप्रकाश ही दूर हटा देता है। "ये सूर्यप्रकाश से जान होते हैं। इस मन्त्रमें इन रोगिकि मियोंका नाम किमीदिन् " और आण्डाद "कहा है। किमीदिन्का अर्थ ( किन्हदानीं ) जब क्या खार्ये, अब क्या खार्ये, ऐसा कहनेवाले ये कृमी होते हैं अर्थात् ये सदा भूखे होते हैं, क्मी इनकी भूख जानत नहीं होती, क्योंकि इनको अनुकृष्ठ पदार्थ खानेकी मिला, तो वे बहुत संख्यामें बढते हैं और अच्छमें स्थित वीर्यको णा जाते हैं और मनुष्यको निर्वीय जा देते हैं, इसिलये इनका हमला होनेसे मनुष्य कालमें मरणा है, परन्तु यदि यह मनुष्य स्थापकाशसे नीरोग बननेका बान करेगा, तो इसको अकालमृत्य हटती है।

ये रोगबीज प्रस्तिगृहमें खीके भरीरपर हमला करते हैं जीर उसके भरीरमें रोग कराव होता है। रोग उत्पन्न होनेके पश्चात उसके निवारणका उपाय करनेकी जयेक्षा रोग न होनेका बतन करना जधिक कामकारी है, इसकिये कहा है- जातायाः दुर्णीमा अलिशा वत्सपः मा गृथत् । ( मं० ॥ )

े बालक जनमते ही दुर्णामा, अलिश और बरसप ये रोगबीज खापर हमला करने की इच्छा न करें '' प्रस्तिगृदमें ये रोगिकियो होते हैं और खापर हमला करते हैं। अतः ऐसा प्रबंध करना चाहिये कि, ये छोम प्रस्तिगृहमें न उत्पन्न हों, अत्पन्न हुए तो खीके शरीरपर हमला न करें, हमका किया तो रोग उत्पन्न करनेमें समर्थ न हों। प्रस्ति-गृहमें बज नामक औषधि रखनेसे अथवा सूर्य करण वहां पहुंचानेसे यह बाम सिन्द हो सकती है, अतः कहा है—

### बजं दुर्णीभचातनं। (मं॰ ३)

" बज भीषधी इस दुर्नाम नामक रोगबीजको दूर करने-वाकी होती है। " यह वनस्पति प्रस्तिगृदमें रखनेसे वहांका बारोग्य स्थिर रह सकता है। सब कृमि रोग ठरपबा करते हैं ऐसी बात नहीं है, इन कृमियोंमें दो गकारके कृमि हैं, बनमेंसे एक बच्छा है और दूसरा बुरा, इस विषयमें निक्र-किश्वित मंत्र देखने योग्य है—

दुर्णामा च सुनामा च उभौ संतृतं इच्छतः। अरायान् अप इन्मः सुनामा स्त्रैणं इच्छताम्॥ ( मं॰ ४ )

"दो प्रकारके ये कुमी हैं, एक (सुनामा) उत्तम नामवाला वर्धात जो बारीरमें हितकारी है कौर दूसरा (दु:-नामा) दुष्ट नामवाला, जिससे बार्शरमें रोग उत्पन्न होते हैं। ये दोने बारीरपर आक्रमण करना चाहते हैं। इनमें जो (अ-रायान्) कृपण, वजुदार अथवा दुष्ट होते हैं उनका नाश हम करते हैं; और जो उत्तम हैं वे स्नीके पास पहुंचें।" वर्धात् इत्तम कृमि मजुष्यके किये दितकारक हैं, परन्तु जो रोगजन्तु हैं वेदी वातक हैं, बत: ऐसा प्रवस्थ होना चाहिये कि ये वातक रोगजन्तु यहां किसीको कष्ट न पहुंचा सके। ये कृमि किस रूपके होते हैं, इसका वर्णन निश्नकि इत मन्त्रमें कहा है—

द्वयास्यात् चतुरक्षात् पञ्चपदात् अनं गुरेः । अभिसर्पतः परिवृतात् वृन्तात्परिपादिः (मं. २२)

" हन कृमियोंको दो मुख, चार श्रांख शौर पांच पांच होते हैं। इनको शंगुळिया नहीं होता। ये हमका चढाते हैं, और संघशक्तिये रहते हैं, इनसे बचना चाहिये। " यह इन किमयोंक। वर्णन है, इसके साथ निम्नलिस्ति वर्णन और देखिये---

येषां प्रपदानि पश्चात्, पार्ध्यां मुखानि च पुरः। खलजाः राक्षधूमजाः उरुण्डाः मट्मटाः कुम्भमुष्काः अवाज्ञवः। अस्याः तान् प्रतिबोधेन नाराय।(मं. १५)

''इनके पांच पीछेकी और तथा एडी और मुख आरोकी और दोता है।'' इन कृमियोंका वर्णन करनेवाके शब्द इस मंत्रमें 'खळजाः, शक्यूमजाः, अरुण्हाः, मट्मटाः, कुरमम्प्रकाः, अरुण्हाः, मट्मटाः, कुरमम्प्रकाः, अरुण्हाः, अर्थाशवः 'ये हैं, इनमें 'शक्यूमज 'शब्दका अर्थ 'गोवरके धूनेसे उत्पन्ध 'है, अन्य शब्दोंके अर्थ अभीतक विशेष विचार करने योग्य स्पष्ट नहीं हुए हैं। पाठक इनकी खोज करें और अधिक यत्नके द्वारा इनके अर्थको जाने। इस स्कार ऐसे और भी बहुतसे घावद हैं कि जिनका अर्थ स्पष्ट खुळता नहीं है। ये कुल्म खियोंक शरीरोंमें रोग डत्पन्न करते हैं, इस विषयमें कहा है—

ये हस्ते श्टंगाणि विश्वतः वध्वः यन्ति । ये स्तम्बे ज्योतिः कुर्वते । ये आ-पाके-ष्ठाः प्रदासिनः नाशयामसि । ( मं॰ १४ )

'' जो हाथोंसे अपने सींगोंको धारण करते हैं और खिक पास पहुंचते हैं, जो चमकते हैं और पाकशालामें निवास करते हैं, उनका नाश करते हैं।'' ऐसे कृमि खियोंक शरीरमें धुसते हैं और वहां विविध गोग हरपन्न करते हैं, अतः इनका नाश करना थोग्य है। इस वर्णनका 'स्तंबमें ज्योति करनेका' क्या अर्थ है इसका ज्ञान नहीं होता। इसकी भी खोज होनी चाहिये। इस स्कर्मे गोगतंतुओं के दो भेद कहें हैं— एक स्कृप और एक बड़े। यहांतक स्कृपकृष्मयोंका वर्णन इसा अन बड़े मच्छर जैसे कृमियोंका वर्णन देखिये—

### मच्छरोंका गायन।

गर्दभनादिनः कुस्लाः कुक्षिलाः करुमाः स्त्रिमाः। सःयं शःलाः परिनृत्यन्ति, तान् गन्धेन नाशय ॥ ( मंः १० )

" गर्ध जैसा शब्द करनेवाळे, जिनके पाम चुभानेके लिखे सुई जैसे द्वथियार दोते हैं जिनका पेट वडा दोता है, जो सायंकाळके समय परके पास नाचते हैं, इनका गन्धसे नाम कर । " यह वर्णन प्रायः संस्कृरों सथवा सामा नैसे कीडोंका वर्णन है। वे भ्रव्द करते हैं, सायंकाळ इनका भवत् सुनाई वेता है, इनके काटनेकी सुईयां बढी तीहण होती हैं। इनका नाम करनेके लिये उप्रगम्भवाळे सथवा सुगम्भवाळे पदार्थ जळाना चाहिये। जह सा भूय जळानेसे और घरमें इसका भूवां करनेसे संस्कृर इटले हैं, यह सामा सी सनुभव । इसी प्रकार उप्रगम्भवाळे पदार्थ भी जळानेसे इन कीटोंको हवामा जा सकता है इन्हींका वर्णन निम्नकिस्तित सन्त्रमें है—

# मच्छरोंके शख।

कुकुम्धाः कुक्रमाः कृतीः दूर्शानि बिस्रति । ये भोषं कुषंतः वने प्रनृत्यतः; तान् नारायामसि । ( मं॰ 11 )

"( क्रतीः ) काटनेवाके ( दूर्शानि ) दंश करनेके साधन अपनेपाल धारण करते हैं। ये शब्द करते हैं और महक्रमें नाच करते हैं, इनका नाश करते हैं। " यह वर्णनभी पूर्वके समान्धी मन्बरोंका वर्णन है। मन्बरोंके मुक्कोंने जो काटनेक साधन होते हैं, इनका नाम यहां 'दूर्श' दिया है। और काटनेक कारणहि इनकों 'कृती ' अर्थात् काटनेवाका कहा है। ये उत्तरादिकों बढाते हैं इसिलिये इनका स्प्रगन्धन्वाले पदार्थ जलाकर नाश करना उचित है। इस मन्त्रमें और पूर्व मन्त्रमें कई ऐसे शब्द हैं कि जिनका अर्थ स्पष्ट नहीं ज्ञात होता। ये शब्द खोजके योग्य हैं तथा और देखिये—

### मच्छरोंके स्थान ।

अरायान् वस्तवासिनः दुर्गन्धीन् ले।हितास्यान् मककान् नाशयामसि॥ (मं॰ १२)

'ंधि कृमि वस्त अर्थात् चर्म आदिपर रहते हैं, इनको हुराँग्ध आती है, इनके मुख काक होते हैं, इन मदाकों का अर्थात् मन्छरों का नावा करते हैं। '' इस मंत्रमें ' मकक ' काव्य बहुत करके मन्छरों का वाचक है। 'वस्त ' वाव्य के निश्चित अर्थकी भी खोज करना आवश्यक है। इन कृमियों को बहा ' अराव ' कहा है। इस वाव्य का अर्थ 'न देनेवाला ' है। वे कृमि बारोग्यको नहीं देते, खूनको नहीं देते, आयुष्यको नहीं देते तथा शरीरकी शोमाको और वक्षको भी

नहीं देवे हैं। क्योंकि इनसे अनेक रोग होते हैं और उस कारण उक्त बातोंका क्षय होता है। रोगक्रमियोंके कुछ कक्षण निम्नक्रिकित शब्दोंद्वारा प्रकट होते हैं, अतः वे शब्द अब देखिये, द्वितीय मन्त्रमें निम्नक्रिक्ति रोगजन्तुओंके नाम है—

# रोगक्रिमियोंके नाम।

१ पलाल-अनुपलाली— मांस जिनको बर्डाइन है, मांस रससे जो बढते हैं, मांस बाहर जिनकी वृद्धि होती है।

- २ दार्कुः हिंसक, जो नाश करते हैं,
- कोकः कामको च्याकर वीर्यनाश करनेवाळे,
- ¥ मलिम्लुच्— महीनवासे बढनेवाके, मतीनवार्से डएक होनेवाके.
- ५ पलीजकः पहित रोगको करनेवाके,
- ६ आश्रेषः— किसीके साथ रहनेवाले,
- प्रमीलिन— सुस्ती कानेवांके,

इस मंत्रके अन्यक्षाब्द " विविवासस्, ऋक्षप्रीव " ये स्रोत करने योग्य हैं, क्योंकि इनका अर्थ स्पष्ट महीं हुआ है। पंचम मंत्रमें निम्नकिस्ति शब्द हैं—

- ८ क्रुडण: = काके रंगवाके, किंवा सींचनेवाले,
- ९ केशी = बार्कीवाके अथवा, तन्तुवाके,
- १० अ-सुरः = प्राणधात करनेवाले,
- ११ तुण्डिकः = छोटे मुखवाछे,
- १२ अ-रायः = भारोग्यादि न देनेवाळे,

इस पञ्चम मंत्रमें 'स्तंबज ' वाब्द है, इसका अर्थ समझमें नहीं आता है। जतः वह खोजकी अपेक्षा करता है। यह मंत्रमें निम्नकिखित वाब्द हैं—

- १३ अनुजिद्या = स्वानेसे शरीरमें प्रवेश करनेवाले, नासिका द्वारा शरीरमें प्रवेश करनेवाले, फेफडोमें जो जाते हैं,
- १४ प्रमृशन् = स्पर्ध करनेवाडे, स्पर्धसे प्राप्त होनेवाडे, स्पर्धज्ञम्य रोगडे बीज,
- १५ ऋब्यादः = मांस जानेवाके, शरीरका रह जीर मांस जानेवाके,

१६ रेरिह् = हिंसक, बातक, नाशक, १७ श्वकिष्की = कुत्तेके समान पीढा करनेवाळे,

इसी क्या कर मंद्रों में जो शब्द हैं, उनका भी यहाँ विचार करेंगे तो उनसे इन रागकृमियोंका ज्ञान हो सकता है।

इन सब रोगबीजोंको ' पिंग बज ' दूर करता है। इस विषयमें निम्निकिसित मंत्रभाग देखने योग्य है—

#### पिंग बज।

परिसृष्टं घारयतु, हितं मा अवपादि । उग्रो भेषजो गर्भ रक्षताम् । (मं २०) पवीनसात् तंगल्यात् छायकात् मग्नकात् किमीदिनः । प्रजाये पत्ये पिंगः परिपातु । (मं २१)

"गर्भा गर्मे आधान किया हुआ गर्भ उत्तम रीतिसे धारण किया जावे, गर्भाशयमें स्थित गर्भ पतनको न प्राप्त हो, यह दोनों तीन औषधियां उसकी रक्षा करें। इन रोगः बीजोंसे उत्तम संतान होनेके किये पिंग वनस्पतिसे गर्भा शयकी रक्षा होवे।"

इक्कीसवे मंत्रके रोगधीजवाचक शब्द बहे दुर्चोध हैं तथा इस स्कर्स कहे " विंग बज " वनस्विका मी कुछ वज नहीं चक्रवा कि यह वनस्वि कीनसी है। वैद्यक प्रंथोंमें इसका नाम नहीं है। अतः इसकी कोज होना कठीन है। श्री० सायनाचार्यजीने अपने अथर्वमाध्यमें इस स्कपर माध्य करते हुए इसका अर्थ 'श्रेतसर्पंप' किया है, अर्थात " सफेद सरीसा, सर्षों, राई।" संभव है यही 'विंग बज' का अर्थ होगा इसके गुण वैद्यकप्रंथोंमें निश्लिक स्वित प्रकार दिवे हैं---

# पिंगनजके गुण

तिकतः तिङ्णोष्णः वातकप्रमः, उष्णः कृमिकुष्टमः। सितासित भेदेन द्विचा। (राज०) कट्टूष्णो चातशूलजुत्। गुल्मकण्डूकुष्टज्ञणापहः। वातरकतप्रद्वापहः। त्वग्दोषश्चमनो

विषभूतवण(पदः। सर्षपतेलगुणाः— वातकफविकारकं कृमिकुष्ठकं चक्षुष्यम्।

"सरीसा तिकत, वीक्ष्ण, रूष्ण, वात और कफकी हटाने-वाका, क्रिम और कुछरोगको दूर करनेवाळा है। खेत और काका ऐसे इसके दो भेद हैं। यह कहु, रूष्ण, वातश्चका नाथ करनेवाळा, गुल्म, कण्डु, कुछ, न्नणका नाथा करनेवाळा है। वात रक्षदोषको दूर करनेवाळा, ख्वाके दोषको दूर करनेवाळा, विषसे उत्पन्न न्नणको हटानेवाळा है। सरीसके तैलके गुण ये हैं— वात कफ विकारको दूर करवा है, कृमि और कुछका नाश करता है और शांसके किये हितकर है।

हस वर्णनमें सर्घोंका गुण कृतिनाशक, कुष्टनाशक दिया है जो पूर्वोक्त स्कि करदेशके साथ संगत है, अतः बहुत संभव है कि यही अर्थ ' पिंग बज ' का होगा। इसकी विशेष खोज होना अर्थंत जावस्थक है। वस्तुतः यह सब स्क हि विशेष खोज करने योग्य है क्योंकि इसके कई शब्द और कई दुवींच है जीर आधुनिक कोशोंसे इनका अर्थ करनेके किये कोई विशेष सहायता नहीं मिकती है। जिनके पास जोज करनेके विशेष साधन हैं वे इस दिशासे यथन करें।

# ओषधयः

# [ 9 ]

( ऋषि:- अथवी । देवता:-- भैषज्यं, आयुष्यं, ओषघयः । छन्दः- अनुष्टुष्ः २ उपरिष्टाद्भरिग्वहतीः ३ पुर उष्णिकः ४ पश्चपदा परानुष्टुबतिजगतीः ५-६, १०, २५ पथ्यापङ्किः (६ विराह्मभा भुरिक् )ः ९ द्विपदासी भुरिगनुष्टुष्ः १२पश्चपदा विराहितशकरीः १४ उपरिष्टान्निचृद्बृहतीः २६ निचृत्ः २८ भुरिक् । )

या नुभ्रत्यो यार्श्व शुक्रा रोहिणीरुत पृश्लेयः ।
असिक्रीः कृष्णा ओषंधीः सर्वी अञ्छावंदामसि ॥ १॥
त्रायंनतामिमं पृरुंषु यक्ष्मांद्देवेषिताद्धि ।
यासां द्यौदियता पृथिवी माता संयुद्धो मूर्लं नीरुभां नुभूवं ॥ २॥
आपो अप्रे दिन्या ओषंधयः । तास्ते यक्ष्ममेन्स्यं प्रम्नांदङ्गादनीनशन् ॥ ३॥
प्रस्तृणती स्तम्बनीरंकंशुङ्गाः प्रतन्त्रतीषंधीरा नंदामि ।
अंशुमतीः काण्डिनीर्या विश्वांखा ह्वयांमि ते नीरुभों वैश्वदेवीरुगाः पुरुपजीवंनीः ॥ ४॥

अर्थ— (याः) जो बीविधियां (बभ्रतः) पीवण करनेवाळी, (याः च शुकाः) जो वीर्थ बढानेवाळी (उत् रोहिणी) जौर जो बढानेवाळी तथा (पृश्लयः) जो विविध रंगवाळी (अस्विन्नीः कृष्णाः ओषघीः) स्याम, काळी जीविधियां हैं उन (सर्वाः अठळा आवदामिस ) सबको सुरूषतया पुकारते हैं॥ १॥

(इमं पुरुषं) इस मनुष्यको (देव-इषितात् यक्ष्मात्) वेवसे प्रेरित रोगसे (अधि त्रायन्तां) बचोवं। (यासां वीरुघां) जिन भौषधियोंका (द्यौः पिता) धुकोक पिता, प्रथिवी माता भौर समुद्र मूळ (बभूव) दुआ है॥ २॥

( आपः अग्रं ) जळ मुख्य हैं भीर ( ओषध्यः दिव्याः ) भीषधियां भी दिन्य हैं। । ताः ते एनस्यं यहमं )

वे तेरे पापसे उत्पन्न रोगको ( अंगात् अंगात् अनीनशन् ) अंगम्यवंगसे नाश करते हैं 🗸 है ॥

(प्रस्तृणतीः) विशेष विस्तारवाकी, (स्तिम्बर्नाः) गुच्छोंवाकी, (एक शुद्धाः) एक कोपळवाळी, (प्रतन्यती।) बहुत फैटनेवाळी, (ओषघीः आवदामि) बीषियोंको में पुकारता हूं। ( अंशुमतीः) प्रकाशवाळी (काण्डिनीः) पर्कोवाळी (याः शिखायाः) जो शाखारहित हैं (ते आह्वंपामि) में तेरे किये उनकी पुकारता हूं। ये (वीरुघः विश्वदेवीः) भीषियां विशेष देवी शक्तिसे युक्त (उग्राः पुरुषजीवनीः) प्रभावयुक्त और मनुष्यका जीवन बढानेवाळी हैं॥ ॥॥

भाभार्थ— कई जीविधयां पोवण करनेवाकी, कई वीर्य बढानेवाकी और कई मांसको मरनेवाकी हैं। ये विधिय रंगरूपवाकी इयाम जीर काकी हैं इनका जीविधिप्रयोगमें अपयोग दोता है ॥ १ ॥

भौषियां भूमिपर उगती । भौर इनकी रक्षा आकाशस्य सूर्यादिकोंसे होती है। ये भौषियां वन वायु आदि देवोंके प्रकोपसे होनेवाले रोगोंसे बचाती हैं॥ र ॥

मुख्य औषभ जरू है, औषभियां भी दिन्य वीर्यवाकी हैं। वे वनस्पतियां पापसे उत्पन्न होनेवाछे हर एक रोगसे बचाता हैं॥ ॥ ॥

कई जीविषयां बहुत फैकती हैं, कई गुच्छोंबाकी होती हैं, कई कोवलोंबाकी रहती हैं, कईयोंका विस्तार बहुत होता है। इन सबकी प्रशंसा जायुर्वेद प्रयोगमें होती है। ये वनस्पतिगां जनक दिन्यशक्तियोंसे युक्त होती है जीर मनुष्यका दीवंजीवन करती हैं॥ ४॥

| यद्वः सहः सहमाना वीर्थे यर्च वो बलम् ।                          |         |
|-----------------------------------------------------------------|---------|
| तेनेममुस्माद्यक्ष्मात्पुरुषं मुखतौषधीरथी कुणोमि मेषुजम्         | 11 4 11 |
| जीवुलां नंघारिषां जीवुन्तीमोषंघीमुहम् ।                         |         |
| अरुन्धतीमुन्नयं न्तीं पुष्पां मधुमतीगिह हुंबेऽस्मा अरिष्टतांतये | ॥ ६ ॥   |
| इहा यन्तु प्रचैतसो मेदिनीवचैंसो समं।                            |         |
| यथेमं पारयांमि पुरुषं दुरितादि ।                                | 11 0 11 |
| अर्प्रेघासी अर्पा गर्भो या रोहंन्ति पुनर्णवाः ।                 |         |
| ध्रुवाः सहस्रंनाम्नीर्भेषुजीः सुन्त्वाभृंताः                    | 11 & 11 |
| अवकील्बा उदकीत्मान ओषंधयः । ब्यू पिन्तु दुरितं वीक्ष्णशृङ्गचीः  | 11911   |

अर्थ— दे (सहमानाः औषधीः ) रोगनाशक गौषधियो ! (यत् वः सदः) जो तुम्हारी सामध्ये है, (यत् व वः वीर्थं बलं ) और जो वीर्थं नौर बळ हैं (तेन हमं पुरुषं ) हमसे इस पुरुषको (अस्मात् यङ्मात् मुञ्चत ) इस रोगसे बचाओ। (अथो भेषजं कृणोमि) और मैं भौषभ बनाता हूं ॥ ५ ॥

(जीवलां जीवन्तीं) बायु देनेवाली (नघारियां) हानि न करनेवाली (अरुंधतीं) जीवनमें रुकावट न करनेवाली (जन्नपतीं मधुमतीं) डरानेवाली मीठी (पुष्पां ओपधीं) फूलीवाली बीवधीको (इह सस्ते अरिष्ट-तातये अहं हुवे) यहां इसकी नीरोगता प्राप्तिके लिये में बुळाता हूं॥ ६॥

(प्रचेतसः मम वचसः) ज्ञानी मुझ वैश्वके वचनींसे (मेदिनीः इह आयन्तु) पृष्टिकारक कौषियां यक्षां भाजावें। (यथा। जिससे (इमं पुरुषं) इस पुरुषको (दुरितात् अधि पार्यामसि ) पापके दुःखरूप भोगसे पार करते हैं ॥ ७॥

(याः भेषजीः) जो जीषियां, (अयोः घासः) अधिका नव और (अयां गर्भः) जलोंका गर्भरूप (युनः-नवाः रोहन्ति) पुनः नवीन जैसी बढती हैं वे (सहस्त्रनाम्नीः) हजार नामवाली (अमृताः ध्रुवाः सन्तु) लापी हुई जीषियां स्थिर होंवे ॥ ॥

( अव का-उल्बाः उदकात्मानः') शैवालमें उत्पन्न होनेवाकी, जढ जिनका बात्मा है ( तिक्ष्णश्दुङ्गयः ओषध्यः ) तीखे सींगवाली बौषधियां ( दुरितं विऋषन्तु ) पापरूपी रोगको दूर करें ॥ ९ ॥

भावार्थ — भोषिषपेंसे जो सामर्थ्य, वीर्य भीर वळ है, उससे इस मनुष्यका यह रोग दूर होवे। इसीके लिये यह भोषध बनाया जाता है॥ ५॥

जीवनशक्ति बढानेवाली, दीर्घजीवन देनेवाली, न्यूनता न करनेवाली, शरीरण्यापारमें क्षावट न करनेवाली, शरीरकी सुस्थिति बढानेवाली, मधुरपरिपाकवाली फूडोंवाली भीषधि इस प्रकारके भीषधियोंकी इस मनुष्यके भारोग्य किये में लाता हुं॥ ६॥

मेरे वचनके भनुसार वे सब भीषियां मिळकर इस मनुष्यको नीरोग बनावें इसका गा रोग पापाचरणसे हुना है॥ ७॥

ये जीपधियां जिल्ला मोजनरूप हैं जीर वे जलका भारण करती हैं, ये वारंवार बहती हैं। इनके माम इजारों हैं। ये गुजधर्मसे स्थिर हों ॥ ८॥

दीवाळसे हकान्स होकर जीपधियां वर्गा, वे सब पापरूपी दोवसे मजुदबोंको बचावें ॥ ९ ॥

| जुनमुञ्चन्तीविंवकुणा जुन्ना या विष् <b>द्षं</b> णीः ।       |          |
|-------------------------------------------------------------|----------|
| अथो बलासुनार्यनीः कृत्याद्षंणीश्च यास्ता हुहा युन्त्वोषंभीः | 11 90 11 |
| अपुक्रीताः सहीयसीर्वीरुघो या अभिष्ठुंताः ।                  |          |
| त्रायंन्तायुस्मिन्ग्रामे ग्रामश्चं पुरुषं युद्धम्           | 11 88 11 |
| मधुमन्मूलं मधुमदग्रमासां मधुमनमध्य बीरुषा वभूव।             |          |
| मधुनत्पूर्णं मधुनत्पुष्पंमासां मधोः संभक्ता असर्वस्य        |          |
| मुक्षो घृतमञ्ज दुह्तां गोपुरीगवम्                           | ॥ १२ ॥   |
| यावंतीः कियंतीश्रेमाः एंथिच्यामच्योवंशीः ।                  |          |
| ता मा सहस्रपण्यों मृत्योध्रिश्चन्त्वं हंसः                  | 11       |

अर्थ— ( उन्मुञ्चन्तीः विवरुणाः ) रोगसे मुक्त करनेवाळी, विशेष रगरूपवाळी ( उग्राः विषदूषणीः ) तीव, विषनाशक (अयो बलासनाशनीः ) और कफको दूर करनेवाळी, ( कृत्यादूषणीः या ओषधीः ) घातक प्रयोगींका नाश करनेवाळी जो भौषधियां हैं, (ताः हद आयन्तु ) वे यहां प्राप्त हों ॥ १०॥

(अभिष्ठुताः अपक्रीताः ) प्रशंसित और मोइसे प्राप्त की हुई (याः सहीयसीः चीरुधः ) जो बद्रवाली भीषियां हैं वे (अस्मिन् ग्रामे ) इस नगरमें (गां अश्वं पुरुषं पशुं ) गौ, घोडा, मनुष्य कीर बन्य पशुकी (त्रायन्तां )

रक्षा करें ॥ ११ ॥

(आसां वीरुधां) इन बीविविवेंका (मूळं मधुमत्) मूळ मीठा है, (अत्रं मधुमत्) अभगाग मीठा है, (मध्यं मधुमत् बभूव) मध्यमागमी मीठा है। (आसां पर्ण मधुमत्) इनका पत्ता मधु (पुष्णं मधुमत्) फूक भी भीठा है। यह बीविविवां (मधोः संभक्ता) मधुसे भरपूर सीची हैं। वे (अमृतस्य भक्षः) अमृतका अविविवें। पे बीविविवां (गो-पुरो-गर्व) गाय जिसके अग्रभागमें रखी होती है ऐसा (घृतं अन्नं दुहतां) धी और अव देवें॥ १२॥

(पृथिव्यां यावतीः कियतीः इमाः ओवधीः ) पृथ्वीपर जितनी कितनी वे नौषिवां हैं (ताः सहस्रपण्यीः ) वे इजार पत्तीवानी नौषधियां (मा अंहसः मृत्योः मुञ्चन्तु ) मुझे पापरूपी मृत्युसे बचावें ॥ १३ ॥

(बीरुघां वैयाद्रः प्राणिः) जीविधयोंसे बना स्थाव जैसा प्रवापी मणि (अभिशस्ति-पाः त्रायमाणः) विनाशसे बचानेवाडा संरक्षक है। वह (सर्वाः अमीयाः) ॥॥ रोगोंको जीर (रक्षांसि) रोगकृमियोंको (अस्मत् दूरं अप अघि इन्तु) इससे दूर के जाकर मारे ॥ १४॥

भावार्थ- रोगको दूर करनेवाळी, तील गुणवाळी, बारीरसे विषको दूर करनेवाळी, कप्रका दोष दूर करनेवाळी, बातपात दूर करनेवाळी भौषिषयां इस स्थानपर रुपयोगी हों॥ १० ॥

वीर्यविद्या औषिषयां इस ग्रामके गौ, घोडे और मसुष्य बादिडोंकी रक्षा 💐 ॥ ११ ॥

इन जीविधवोंका मूळ, मध्य बीर अञ्चारा, तथा उनके पसे जीर फूळ मीठे हैं। यह अस्तका ही योजव है, इससे गी जादि प्राणियोंके लिये विदुळ घृतादिकी प्राप्ति हो॥ १२॥

पृथ्वीपर जो भी जीवधियां हैं उन अनन्त पत्तींवाकी जीवधियां हम सबको सृत्युसे बचावें ॥ १६ ॥ औषधियोंके चना मणि विशासके बचानेवाका होता है; वह सब रोगों और रोगवीजोंको हम सबसे दूर को ॥ १॥ ॥

| वैयां घो पणिर्वीरुषां त्रायंमाणोऽभिशस्तिषाः।                    |           |
|-----------------------------------------------------------------|-----------|
| अशीवाः सर्वा रक्षांस्यपं हन्त्वधि दूरम्स्य                      | 11 \$8 11 |
| सिंहस्येव स्तुनथोः सं विजन्तेऽग्रेरिव विजन्त आर्भुताभ्यः ।      |           |
| गवां यक्ष्मः पुरुषाणां वीरुद्धिरातिंतुत्तो नाच्या एतु स्रोत्याः | 11 26 11  |
| मुमुचाना ओषंधयोऽग्रेवैधान्रादिध ।                               |           |
| भूमिं संतन्ब्तीरित यासां राजा वनस्पतिः                          | 11 84 11  |
| या रोहंन्स्याङ्गिरसीः पर्वतेषु समेषुं च।                        |           |
| ता नः पर्यस्वतीः शिवा ओषंधीः सन्तु शं हदे                       | 11 60 11  |
| याश्वाहं वेदं वीरुधो याश्व पश्यांमि चक्षंषा ।                   | 0         |
| अज्ञांता जानीमश्रु या यास्रु विद्य च संभृतम्                    | ॥ १८ ॥    |

अर्थ— (आमृताभ्यः) लाई हुई बौषियोंसे रोग (सं विजन्ते) मयभीत होते हैं (स्तनथोः सिंहस्य इव) जैसे गर्जनेवाले सिंहसे भीर (अप्नेः हव विजन्ते) जैसे ब्रिप्ते धवराते हैं। (वीरुद्धिः अतिनुत्तः) श्रीषियोंसे भगावा हुला (गवां पुरुषाणां यक्ष्मः) गौबों भीर पुरुषोंका रोग (नाव्याः स्नोत्याः एतु) नौकाशोंसे जाने योग्य मादियोंसे दूर चका जावे ॥ १५ ॥

( यासां राजा वनस्पतिः ) जिनका राजा वनस्पति है, वे (ओषधयः ) कीषधियां ( मुमुचानाः ) रोगोंसे छुढाती इर्ष ( वैश्वानरात् अग्नेः अधि ) वैश्वानर अग्निके ऊपर स्थित ( भूमिं संतन्त्रतीः इतः ) भूषिपर फैकती हुई जांय ॥१६॥

(याः भौगिरसीः ) जो अंगोंने रस बढानेवाकी जीवधियां (पर्वतेषु समेषु च रोहन्ति ) पहाडों और समभूमि पर फैकती हैं (ताः शिवाः पयस्वतीः ओषधीः ) वे ग्रुम, रसवाकी जीवधियां (नः हुई शं सन्तु ) हमारे हृद्योंने शान्ति देनेवाकी होवें ॥ १७॥

(अहं याः वीरुधः वेद्) में जिन श्रीषधियोंको जानता हूं, (याः च चक्षुषा प्रयामि) श्रीर जो में श्रांखसे वेसता हूं, (याः अज्ञाताः जानीमः) जो नहीं जानी हुईं श्रीषधियां शव हम जानते हैं, (यासु च संभृतं विद्य) जिनमें वीर्थ भरपूर है ऐसा हम जानते हैं॥ १८॥

भावार्थ- जिस प्रकार शेरसे सम प्राणी हरते हैं, उस प्रकार भीषियोंसे रोग हरते हैं। अतः इन औषियोंसे गीओं और मज़ब्योंके रोग दर हों ॥ १५॥

सोम राजाके राज्यमें ये सब जीवधियां इस विशास भूमिपर फैक जांय ॥ १६॥

भीषियां अङ्गरस बढानेवाली हैं, वे पहाडों भीर समभूमिरस उगती हैं वे सब रसदार भीषियां हमारे हृदयोंकी शानित देवें 1/10 !!

जिन भौषिषयोंको हम पद्द्रचानते हैं भौर जिनको नहीं पद्द्यानते, उन सबमें स्थितमें वीर्थ जानना चाहिये ॥ १८ ॥

| सर्वीः समग्रा ओर्षधीर्वोधन्तु वर्चसो मर्म ।                                       |          |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----------|
| यथुमं पारयामसि पुरुषं दुरितादिधं                                                  | 11 29 11 |
| अश्वत्थो दुर्भो वीरुधां सोमो राजामृतं हविः।                                       |          |
| त्रीहिर्धवेश्व भेषुजी दिवस्पुत्रावमंत्यीं                                         | 11 20 11 |
| उर्जिही ध्वे स्तनयंत्यभिक्रन्दंत्योषधीः ।                                         |          |
| यदा वंश्वशिमातरः पूर्जन्यो रेतुसावंति                                             | 11 88 11 |
| तस्यामृतंस्येमं ब <u>लं</u> पुरुषं पाययामसि ।<br>अथी कृणोमि भेषुजं यथासंच्छतहायनः | o 55 H   |
| वराहो वेंद बीरुधं नकुलो वेंद भेष्जीम                                              | ॥ २२ ॥   |
| सर्पा गंनध्वी या विदुस्ता अस्मा अवंसे हुवे                                        | ॥ २३ ॥   |

अर्थ ( सर्वाः समग्राः ओषधीः ) सब संपूर्ण भौषिषयां ( मम व वसः बोधन्तु ) मेरे वचनसे जाते. ( यथा ) जिस रातिसे ( इमं पुरुषं दुरितात् अथि पारयामसि ) इस पुरुषको पापरूपी रोगसे छुडाते हैं ॥ १९॥

(अध्यत्थः ) पीपल, (दर्भः ) कुशा, (वीरुघां राजा सोमः ) जीवधियोंका राजा सोम, ( इविः अमृतं ) अब और जल, (ब्रोहिः यवः च ) चावल और जी, (अमर्त्यं भेषजो ) अमर औषधियां हैं। ये ( दिवः पुत्रौ ) युक्षकिसे पुत्रवत् पाछन करते हैं॥ २०॥

(यदा पर्जन्यः स्तनयति अभिक्रन्दति) जब पर्जन्य गर्जता है और शब्द करता है कि हे (पृक्षिमातरः ओषधीः) पृथ्वीसे उत्पन्न होनेवाकी जीषिवयों! (उक्जिहीध्ये) अपर उठो, तब (पर्जन्यः रेतसा यः अविति) पर्जन्य अपने जळसे आपकी रक्षा करता है ॥ २९॥

(तस्य अमृतस्य इमें बलं) उस ममृतका यह बल (इमें पुरुषं पाययामासि) इस पुरुषको पिलाते हैं। (अथो कृणोमि भेषजं) और भीषध बनाता हूं; (यथा शतहायनः असत्) जिससे जतायु होता है॥ २२॥

(वराहः वीरुधं वेद) स्कर जीवधीको जानता है, (नकुलः भेषजीं वेद) नेवला जीवधीको पहचानता है, (सर्पाः गंधर्वाः याः विदुः) सर्पं जीर गंधर्व जिनको जानते हैं, (ताः अस्मै अवसे हुवे) उनको इसकी रक्षाके जिये बुलाते हैं॥ २३॥

भावार्थ -सब भौषधियां मेरे अनुकृत रहकर इस मनुष्यको पापरूप रोगसे बचावे ॥ १९॥

पंपकः दर्भ औषधियोंका राजा सोम, अन्न, जक, चावक और जी ये संव दिव्य औषधियां हैं। इनसे असरत अर्थात दोशांयुष्यकी प्राप्ति हो सकती है ॥ २०॥

बद्धा गर्लमा करके मेच औषधियोंसे कहता है कि अब ऊरर छठी ॥ २१ ॥

उसीका वक कोषधियोंमें संग्रहित हुआ है जो मनुष्यको विकास जाठा है और जिससे मनुष्य दीर्घायु बनता है ॥२२॥
स्वर्ग नेवला, सांप, गरवर्ष ये औषधियां जानते हैं । इन कीषधियाँसे प्राणियोंकी रक्षा हो ॥ २३ ॥

| याः सुंपूर्णा अनिङ्ग्सिद्धिंगा या गुघटो बिदुः ।                |           |
|----------------------------------------------------------------|-----------|
| वयासि हुंमा या विदुर्याश्च सर्वे पतुत्रिणः।                    |           |
| मुगा या विदुरोषंधीस्ता अस्मा अवंसे हुवे                        | 11 28 11  |
| यार्वतीनामोषंषीनां गार्वः प्राक्षनत्युष्ट्या यार्वतीनामजावयः । |           |
| तार्वतीस्तुभ्युमोर्षधीः भ्रमं यच्छन्त्वार्यताः                 | ॥ २५ ॥    |
| यावंतीषु मनुष्या∫ भेषजं भिषजी विदुः ।                          |           |
| तावतीर्विश्वभैषजीरा भरामि त्वामुभि                             | ॥ २६ ॥    |
| पुष्पंचतीः मुद्धमंतीः फुलिनीरफुला उत् ।                        |           |
| संमातरं इव दुहामस्मा अरिष्टतांतये                              | <b>२७</b> |
| उच्चाहार्षे पश्चेशलाद्यो दर्शशलादुत ।                          |           |
| अथो यमस्य पड्तीशाद्विश्वसमाहेनिकालिन्यात्                      | 11 28 11  |
|                                                                |           |

अर्थ- (सुपर्णाः याः आंभिरक्षीः ) गरुइ जिन अंगरसदाकी बीविधर्मोको (विदुः ) जानते हैं, (याः दिन्याः रघटः विदुः ) जिन दिन्य भीषिवयाँको चीडियां जानते हैं, (वयांसि हंसा याः विदुः ) पक्षी भीर इंस जिनको पदचानते हैं, (याः च सर्वे पिद्धगः) जिनको सब पक्षी जानते हैं (याः ओषचीः मृगाः विदुः) जिन नौषधियोंको हरिन जानते हैं , (ताः अस्मै अवसे हुवे ) उनको इसकी रक्षाके लिये बुकाते हैं ॥ २४ ॥

( यावतीनां ओषघीनां ) जिन मीषधियोंको (अध्न्याः गावः प्राश्चिति ) भवध्य गौवें स्नाती हैं, (यावतीनां अजावयः ) जिनको भेड, बकरियां खाती हैं, (तावतीः आभृताः ओषधीः ) इतनी वाई जीपधियां (तुभ्यं दार्म

यच्छन्तु ) तुम्हारे क्रिये सुद्ध देवें ॥ २५ ॥

(भिषजः मनुष्याः ) वैद्य कोग (यावतीषु भेषजं विदुः ) जितनी औषियोंमें औषध प्रयोग जानते हैं; (तावतीः विश्वभेषजीः) इतनी मन भीवभवाका भीवभिया (त्वां अभि आभरामि) तेरे पास मन ओरसे काता हूं ॥ २६ ॥

( पुष्पवतीः प्रस्मतीः ) फुडवाडी, पछ्डवींवाडी, ( फछवतीः उत अफछाः ) फडोंवाडी और फडरहित जीविधया ( अस्म अरिष्टतातये ) इसकी सुखशान्तिके विस्तारके क्रिये ( संमातरः इव दुहतां ) उत्तम माताजीके

समान रस प्रदान करें ॥ २०॥

( पञ्चरालात् उत दरारालात् ) पांच प्रकारके भीर दस प्रकारके दुःस्रोंसे ( अथो यमस्य पद्चीशात् ) भीर यमकी बेडियोंसे भीर (विश्वस्मात् देविकिटिबयात्) सब देवोंके संबंधमें किये पापोंसे (त्वा उत् आहार्ष) तक्षे जपर हठाया है ॥ २८ ॥

भावार्थ-गहर, विडियां, पक्षो, इंस, मृत बादिर जिन कौविधियों हो जानते हैं उनसे प्राणियोंकी रक्षा की जावे ॥२४॥ जो झोवधियां गीवें, भेड और वकरियां खाती हैं उनसे मनुष्योंका कल्याण हो ॥ २५ ॥ मनुष्य जिनसे भौषध बनाना जानते हैं, उन सबको यहां काते हैं ॥ २६ ॥ फूटों, फर्को भीर पछवींवाली श्रीषधियां इसकी नीरोगताके किये लायी जाती हैं वे उत्तम रस इसके लिये देवें ॥२७॥ पांच और दम प्रकारके दुःख, यसके पाश, देवींके संबंधमें होनेवाळे पार आदिसे औषधिपींद्राश हम सब तुसे बचावे हैं ॥ २८ ॥

# औषघि ।

# औषधियोंकी शक्तियां।

इस स्कर्म भीषधियोंका वर्णन करते हुए जो विदेश महत्त्वकी बात कही है वह यह है कि रोगका मूळ पापमें है। देखिये—

दुरितात् पारयामसि । ( मं॰ ७, १९ ) तीक्ष्णश्रङ्गयः दुरितं व्यूचन्तु ( मं॰ ९ ) सहस्रपण्यों मृत्यों भुञ्चन्त्वंहसः । ( मं॰ ११ )

" ये जीपवियां दुरितरूपी रोग अथवा मृत्युसे बचाती हैं। " यहां " दुरित, अंदस्, मृत्यु " वे शब्द " पाप, रोग कीर मरण " के वाचक हैं। पायसे दि होग होते हैं और रोगोंसे मनुद्य मरते हैं वर्धात रोग, दु:ब बौर मृत्यु बे सब पापसे दि होते हैं। यदि मनुष्य काया, वाचा, मन भौर बुद्धिसे पाप न करेगा, तो उसको कभी रोग न होगा, कभी दुःख न होगा और कभी उसको मृत्युके दश होना नहीं पडेगा । मनुष्यकी पापप्रवृत्ति हि उसके नाशका कारण है। मनुष्य शारीरिक पाप करके शारीरिक कष्ट भीगता है, वाचिक पाप करके वाणीसंबंधी दुःख अनुभवता है, और मनसे जो पाप करता है उस कारण मनके दुःस मोगने पहते हैं। दु:स, कष्ट, रोग और मृत्यु न्यूनाधिक भेदसे एकदि अवस्थाके भिन्न नाम हैं। इसिछिये मृत्यु तरनेका तात्पर्य दु:ससे मुक्त होना, रोगोंसे छूटना भीर मृत्युसे दूर होना हो सकता है। वेद और उपनिषदोंमें यह विषय अनेक बार क्षागया है बतः इसका विचार पाठक इस ढंगसे करें।

#### पापसे रोग।

इस स्कर्म कहा है कि भीषियां पापसे बचाती हैं जीर पापसे बचनेके कारण मनुष्य रोगसे बचता है और पाप समूछ दूर होनेके कारण मनुष्य अन्तमें मृत्युसे मी बचता है। पाठक यहां केवल यह न समझे कि जीषियोंसे रोगोंकी चिकित्सा हि होती है, योग्य भीषिससेवनसे जारीर, वाणी और मनकी पापवृत्ति हट जाती है, रोगोंको दूर करनेसे चिकित्साका कार्य हुला ऐसा यदि कोई माने तो उसका वह अस है। वास्तवमें रोग एक बाह्य चिन्ह है जिससे मनुष्यकी जन्दाप्रवृत्ति विद्व होती है। पाठक यहां पूछेंगे कि कौषियोंसे पापप्रवृक्ति केसे हर जांती है ? इस विषयमें कहना इतना हि है कि सा तिक, राजसिक और वामसिक अक्षके सेवन करनेसे मनुष्य की वैसी प्रवृत्ति बन जाती है। चावक, वूध, वृत आदि सारिवक पदार्थ कानेसे मनुष्य सारिवक बनता है, मांस और मण सेवन करनेसे और प्याज बादि मक्षण करनेसे राजसिक, और वामसिक प्रवृत्ति बनती है। इस विषयमें भगवद्गीताके श्लोक यहां मनन करने योग्य हैं—

#### तीन प्रकारका भोजन।

आयुःसत्त्वलारोग्यसुखप्रीतिविवार्धनाः । रस्याः स्मिग्धाः स्थिरा हृद्या आहाराः स्नात्त्वकप्रियाः ॥ ८ ॥

कट्वम्ललवणात्युष्णतीक्ष्णरूक्षविदाहिनः। आहारा राजनस्येष्टा दुःखशोकामयप्रदाः ॥ ९॥ यातयामं गतरसं पूतिपर्युषितं च यत्। उच्छिष्टमपि चामेष्यं भोजनं तामस्रामयम् ॥१०॥॥

' आयु, सत्त्व, बक, निरोगता, सुझ जौर रचीको बनानेथाके रसदार, स्निग्ध, पौष्टिक जौर मनको प्रसन्न करनेवाले भोजन सात्त्विक लोगोंको प्रिय होते हैं। कड्वि, बहे, बारे, गर्भ, तीले, रूसे जौर जलन पैदा करनेवाले भोजन राजस लोगोंको प्रिय होते हैं। एक प्रहरतक पढा हुआ बासा, रसरहित, बर्नवाल होते हैं। एक प्रहरतक पढा हुआ बासा, रसरहित, बर्नवाल ह्या अपवित्र अस तामस लोगोंको प्रिय होता है। '' अर्थात एक अस आयु, बल, नीरोगता और सुख बढानेवाला है और दूसरा इन्हींको घटाता है। जा जो ममुख दीर्घायु चाहता है इसको उचित है कि वह सात्विक भोजन करे। इतना विचार प्रदर्शित करनेके किये हि पापसे रोग और सहस्य होते हैं और सात्विक अन्नसे पापप्रवृत्ति हटती है, इत्यादि वातें इस सुक्तसें कहीं हैं, तथा—

### अमर्त्य औषध ।

व्रीहिर्यवश्च भेषजी अमत्यों ॥ ( मं॰ २० ) ' चावळ और जो समर होनेकी सौषधियां हैं।' ऐसा कहा है । यह जत्मंत साध्यक मोजन है । इसी पन्ना सोम नामक जो जमृत रस ने वह भी जमरत्व देनेवाळा है ऐसा-

सोमो राजा अमृतं हविः। ( मं. २०)

इस मंत्रमें कहा है। तथा--

मधोः संभक्ता अमृतस्य मक्षः। घृतं अत्रं गोपुरोगवं दुहताम्। ( मं. १२)

" मधुरतासे संमिधित असताक, घीसे मिश्रित जा और गोरस या क्षेष्ठ अब है। "

इस प्रकार इस स्कर्त जो भनेक बार ठपदेश कहा है पर श्रीमञ्जगतद्वीताके वचनके साथ देखने योग्य है। मनुष्य इस प्रचारता सार्विक सक्षण करे और दीर्घायु, भीरोगता और सुख प्राप्त करे।

जीवका, जीवन्ती, बहंभती, रोहिणी, कृष्णा, बसिक्नी

आदि नाम भौषश्चियोंके वाचक हैं।

१ जीवन्ती= यह भौषि दीर्घजीवन करनेवाली है, क्योंकि इसको (सर्व-दोष-न्नः) सब दोष दूर करनेवाली वैद्यक ग्रंथोंमें कहा है। इसकी साम भी बढी हितकरी है।

२ कृष्णा= यह नाम अत्तमोत्तम वनस्पतियोंका है, जो विविध भौषिवयोंमें प्रयुक्त होती हैं।

जीवला— यह नाम सिंहपिपाकीका है। यह भीषि बडी आरोग्य पद है।

इनमेंसे कई बीविधयां दीर्घायु देनेवाले पाकादिमें पडती हैं। कई वैद्यकप्रयोमें इसका वर्णन है, पाठक यह वर्णन वहां देखे।

सुक्तकी अन्यान्य बाउँ सुबोध हैं अतः उनका अधिक स्पन्टीकरण करनेकी यहां आवश्यकता नहीं है। पाठक इस उंगसे इस स्कतका विचा करेंगे तो उनको इसका साशय स्पन्ट हो जायगा।

# शत्रुपराजयः।

[6]

अशि मावाज्ञराः। देवताः हन्द्रः, वनस्पतिः परसेनाहननं च। छन्दः मानुषुपः, २, ८-१०, २३ उपरिष्टाद्बृहतीः । विराद् बृहतीः ४ बृहतीः पुरस्तात्प्रस्तारपङ्कितः, ६ आस्तारपङ्कितः, ७ विपरीत पादलक्ष्मा चतुष्पदातिजगतीः, ११ पथ्या बृहतीः, १२ भुरिकः, १९ पुरस्ताद्विराद् बृहतीः, २० पुरस्तान्त्रचृद्बृहतीः, २१ त्रिष्टुप्, २२ चतुष्पदा शक्षरीः, २४ ज्यवसानः त्रिष्टुबुष्णिग्गर्भा पराशकरी पञ्चपदा जगती ।

इन्द्रों मन्थतु मर्निथता शकः शूरेः पुरंदुरः । यथा हनामु सेना अमित्राणां सहस्रकः

11 8 11

अर्थ- (पुरं-द्रः शूरः शकः मांथिता इन्द्रः) शत्रुके नगरोंको लेखनेवाला शूर समर्थ शत्रुसैन्यका मन्यनकर्ता इन्द्र (मन्थतु) शत्रुसेनाका मन्यन करे। (यथा) जिसकी शक्तिसे (अमित्राणां सहस्रशः सेनाः) शत्रुजीके हजारों सैनिकोंको (हनाम) इम मारें।। १॥

भावार्थ- ग्रूरवीर शत्रुवोंके किलोंको तोडे भीर शत्रुधैन्यको सप डाके । इस भी सहस्रों शत्रुवीरोंको मारें ॥ ॥

| पृतिरञ्जुरुंपुष्मानी पूर्वि सेनौ कुणोत्वसूम् ।            |         |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| धूमम्बि परादश्यामित्रां हुतस्वा देघतां भ्यम्              | 11211   |
| अमूनंश्वत्थ निः शृंणीहि खादामृन्खंदिराजिरम् ।             |         |
| ताजद्भक्षं इव मज्यन्तां हन्त्वेनान्वर्धको वृधैः           | 11 3 11 |
| ष्ठ्यानुमून्पंरुषाह्यः कुणोतु हन्त्वेनान्वर्धको वृष्टैः।  |         |
| क्षिप्रं श्रुर हैव भवयन्तां बृहजालेन संदिताः              | 11 8 11 |
| अन्तरिक्षं जालंमासीजालदुण्डा दिश्री मुद्दीः ।             |         |
| तेनां <u>भिधाय दस्यूंनां श्र</u> कः से <u>ना</u> मपांवपत् | 11911   |
| बृहद्भि जालै बृहतः शक्रम्यं वाजिनीयतः।                    |         |
| तेन अर्त्नुमि सर्वाक्यु बिज यथा न सुच्यति कत्मश्रनेषाम्   | 11 € 11 |

अर्थ ( उपमानी पृति-रज्जुः ) सिळगाई हुई दुर्गधयुक्त रस्सी ( अमूं सेमां पृतिं कृणोतु ) इस सेनाको दुर्गन्बयुक्त करे। (धूमं अधि पराहद्य) धूम भीर अधिको दूरसे देखकर (अमित्राः हरसु अयं आद्धतां ) शतु हृ इयोंमें भय धारण करें ।। 📲 ।।

है (अश्व-त्य ) बोढे पर चढे बीर ! (अमून निः शृणीहि ) इनको काटो । हे (खदि-र ) शत्रुको सानेवाके बीर! (असून् अजिरं खाद) इनको शीघ्र खाओ। (ताजद्-भङ्ग इव) शीघ्र मंजन करनेवाछेके समान ( अज्यन्तां ) = । किथे जांय । कीर ( वधः वधैः पनान् इन्तु ) मच करनेवाहा शस्त्रोंसे इनको मारे ।। ।।

( परुष-आहः ) कठोर आह्वान करनेवाला वीर ( अमून् परुषान् कृणोतु ) इनको कठोर बनावे । ( बचना वधैः एतान् हन्तु ) वधक्वी शखींसे इनका वध करे। (बृहत्-जालेन संदिताः ) वढे जालसे बंधे हुए शत्रु ( दार इव क्षिप्रं भज्यन्तां ) सरकंदेके समान बीघ टूट जांय ॥ ७ ॥

(अन्तिरिक्षं जालं मासीत्) मन्तिरिक्ष जाल है, मौर (महीः दिशः जालदण्डाः) विस्तृत दिशाएं जाडके इण्डे हैं। (तेन दस्यूनां सेनां अभिधाय) इससे शतुकी सेनाको पकड कर (शहाः अप अवपत्) शूर बीर भगाता है ॥ ५ ॥

(वाजिनीवतः बृहतः शक्रस्य ) सेनाके माम रहनेवाके यह इन्द्रका (बृहत् हि जालं ) बढा जाल है। (तेन सर्वान् शक्ष्म अभिमन्युव्ज ) इससे एव शत्रुओं को सब कोरसे बाधीन कर, ( यथा एवां कतमःचन न मुख्याते ) जिससे इन्मेंसे एक भी न छूट सके ।। ६ ॥

भावार्थ- शत्रुसेना पर इमला करनेके लिये सिलगाई हुई बारूदकी बत्ती शत्रुसैम्यमें बदबूदाका भूवा प्रापा करे । जिस धूबेको भीर ज्वालाको देखकर शत्रु सयमीत होवें ॥ २ ॥

बुदसवार शत्रुको मारे । हमारे शत्रुको साजावें, अर्थात् उनका नाश करें । हमारे बीर अपने शस्त्रोंसे शत्रुका नाश

करें ॥ ३ ॥ हमारा सेनापति अपने भाषणसे हमारे सैनिकोंको धीरज देकर कठोर बनावें । हमारे वीर शत्रुसेनाका नाम करें । बढे बालके अन्दर शेत्रुसैनिकॉंको पकडकर नाम करें ।। ४ ॥

यह जन्तरिक्ष बधा गाम है, इसके दण्ड पे बारी दिशाएं हैं। हुन जाकसे शत्रुको पद्धकान शूर वीर उनका नाण

सेनाके बाप हमका करनेवाके इन्द्रके पास बढ़ा जाक है। उससे शत्रुसैन्य मानवा जाता है भीर कोई बच नहीं

| बुंहत्ते जालं बृहत ईन्द्र शूर सहसार्धस्य शुतवीर्धस्य ।            |          |
|-------------------------------------------------------------------|----------|
| तेनं शतं सहस्रम्युतं न्य∫र्बुदं ज्ञ्ञानं शको दस्यूनामभिधाय सेनंया | 11 0 11  |
| अयं छोको जालंमासीच्छ्कस्यं महतो महान् ।                           |          |
| तेनाहमिनद्रजालेनाम् स्तमंसाभि दंघामि सर्वीन्                      | 11 2 11  |
| सेदिरुग्रा व्यृद्धिरार्तिश्रानपवाचना ।                            |          |
| श्रमंस्तन्द्रीश्च मोहंश्च तैरम्रनभि दंधामि सर्वीन                 | 11 9 11  |
| अत्यवें Sमन्त्र येच्छामि मत्युपाद्मेरमी <u>सि</u> ताः ।           | 0 11     |
| मृत्योर्थे अंधुला द्तास्तेभ्यं एनान्प्रति नयामि बङ्खा             | 11 60 11 |
| नर्यताम्रन्ष्ट्रंत्युद्ता यमंद्ता अपोम्मत ।                       | 00 1)    |
| प्रः सहस्रा हंन्यन्तां तृणेड्वनानमृत्यं भवस्य                     | 11 88 11 |
|                                                                   |          |

अर्थ— दे ( शूर इन्द्र ) शूर इन्द्र ! ( सहस्रार्घस्य शतवीर्यस्य बृहतः ते ) सहस्रों द्वारा प्रजित जीर सैंकहों सामध्येंबाहे बढ़े नम इन्द्रका ( बृहत् जालं ) बढ़ा जाड़ है। ( तेन आभधाय ) इस जाड़से वेरकर तथा ( सेनया ) सामध्येंबाहे बढ़े नम इन्द्रका ( बृहत् जालं ) बढ़ा जाड़ है। ( तेन आभधाय ) इस जाड़से वेरकर तथा ( सेनया ) सामध्येंबाहे बढ़े नम इन्द्रका ( बृहत् जालं ) बढ़ा जाड़ है। विश्व अयुतं न्यर्बुदं अभिधाय जधान ) शब्द जोते सैंकहों इत्तरों होते को करोड़ों सैनिकोंको मारता है। वार

( महतः राकस्य ) वह इन्द्रका (अयं महान् लोकः ) यह बहा लोक ( जालं आसीत् ) जाल था। ( तेन इन्द्रजालेन ) उस इन्द्रके जालसे ( सर्वीन् अमृत् तमहा अहं आभिद्धामि ) सब इन श्रुवीरोंको सम्बेरेसे स घरता हुं ॥ ८॥

( उन्ना सेदिः ) वही यकावट, ( ज्युद्धिः ) निर्धनता, ( अनपवाचना आर्तिः च ) जकथनीय कष्ट, ( श्रमः ) कष्ट परिभ्रम, ( तम्द्रीः मोहः च ) वाला और मोह, ( तैः समून् सर्वीन् अभिद्धामि ) उनसे इन सब शतुनोंको में घरता हूं ॥ ९ ॥

(अमृत् मृत्यवे प्रयच्छामि ) इन शत्रुकोंको में मृत्युके छिये सौंप देता हूं (मृत्युपाद्योः अमी सिताः ) मृत्युके पाश्रीसे वे बांचे हैं। (मृत्याः ये अध-लाः दूताः) मृत्युके जो पापसे मारनेवांके दूत हैं (तेश्यः एकान् बद्ध्या प्रति नयामि ) उनके पास इनको बांच कर के जाता हूं ॥ १०॥

हे (मृत्युद्ताः ) मृत्युके दूतों ! ( अमृन् नयत ) इनको के चको । हे ( यमदूताः ) यमके दूतों ! ( अपोम्भत ) इनको समाप्त करो । ( परः सहस्राः हन्यन्तां ) हजारोंसे अधिक मारे जांग । ( पनान् भवस्य मत्यं तृपोदु ) इनको ईश्वरके मतानुसार नाग करो ॥ ११ ॥

भावार्थ-- अनेक पराठम करनेवाछे पूजनीय इन्द्रदेवका बदा लाक है उस जालमें शतुसैनिक बान्धे जाते हैं और उमके इजारों और कार्कों मारे जाते हैं ॥ ७ ॥

बरे इन्द्रका यह विस्तृत कोकिहि बता बाह्र है। इस इन्द्रजाकर्से सब शत्रु अन्धकारक्षे बान्धे जाते हैं।। ८ ॥ थकावट, निर्धनता, कष्ट, परिश्रम, आकस्य, ब्यान इत्यादिसे शत्रुओंको चेरते हैं॥ ९ ॥

सर शत्रुओंको मृत्युके जाम भेजता हूं। मृत्युपात्रोंसे ये बान्धे गये हैं। मृत्युके ये मारक दूत हैं उनके पास शत्रुओंको के जाता हूं ॥ १० ॥

मृत्युके रूच हमारे शत्रुकोंको पकरें, यमवूत उनकी समाप्ति करें । इस प्रकार हजारों जानु मारें जांव ।। ११ ।।

| साध्या एकं जालदुण्डमुद्यत्यं युन्त्योजंसा ।       |          |
|---------------------------------------------------|----------|
| कुद्रा एकं वसंव एकंमादित्यरेक उद्यंतः             | 11 22 11 |
| विश्वे देवा उपरिष्टादुब्जन्ती युन्त्वोजसा ।       |          |
| मध्येन घनती यन्तु सेनामिं इसो महीम्               | 11 55 11 |
| वनुस्पतीन्वानस्पुत्यानोषंघीष्ठतः वीरुधंः।         |          |
| द्विपाचतुं व्यादिष्णामि यथा सेनामम् हर्नन्        | 11 58 11 |
| गुन्धर्वाप्सरस्यः सपीन्देवान्पुण्यज्ञनानिपुतृन् । |          |
| दृष्टान्दर्शनिष्णामि यथा सेनामुम् हर्नन्          | ॥ १५ ॥   |
| इम उप्ता सृत्युपाका यानाक्रम्य न मुच्यसे ।        |          |
| अमुन्यां हन्तु सेनाया इदं क्ट सहस्रवः             | ॥ १६ ॥   |

अर्थ— ( साध्याः एकं आलद्ण्डं उद्यत्य ) साम्य देव एक जासके दण्डको उठाकर (ओजसा यन्ति ) बक्के साथ जाते हैं। ( रुद्राः एकं ) रुद्रदेव एकको, ( वसवः एकं ) वसुदेव एकको पकडते हैं और ( आदित्येः एकः उद्यतः ) बादित्य देवीते एक उठाया है।। १२।।

(विश्वे हेवाः उपरिष्ठात् उज्जन्तः ) विश्वे देव कपर हि कपरसे दुष्टोंको दवाते हुए (ओजसा यान्ति ) बक्से चक्रते हैं (अंगिरसः मध्येन महीं सेनां झन्तः ) आंगिरस मान्ते बढी सेनाका नाम्न करके (यन्तु ) जावे ॥ १३ ॥

( वनस्थतीन वानस्पत्यान् ) वनस्पति और डनसे बने पदार्थ, ( ओषधीः उत वीरुधः ) जीविधयां और इतारं, ( चतुष्पाद् द्विपात् ) चार पांववाले और दो पांववाले इनको ( इष्णामि ) में प्रेरित काला हूं, ( यथा अमूं सेनां इसन् ) जिससे इस सेनाका नाश करते हैं।। १४।।

(गंधविष्सरसः सर्पान्) गंधर्व, अप्सरा, सर्पं (देवान् पुण्यजनान् पितृन् ) देव, पुण्यजन और पितर इन ( दृष्टान् अदृष्टान् इष्णामि ) देखे और न देखे हुणोंको में प्रेरित जाता हूं ( यथा अमूं सेनां इनन् ) जिससे इस सेनाका नाश करते हैं॥ १५॥

( इमे मृत्युपाद्याः उप्ताः ) वे मृत्युके पाश रखे हैं ( यान् आक्रम्य न मुख्यसे ) जिनका बाक्रमण करके तू नहीं छूटेगा। ( अमुख्याः सेनायाः ) इस सेनाके ( इदं कूटं ) इस देन्द्रको ( सहस्रद्धाः हन्तु ) सहस्र प्रकारसे इनन करे ॥ १६॥

भावार्थ — साध्य, रुद्र, वसु जीर बादित्य ये इस जालके चारों संबोंको पकडकर देगसे दौडते हैं ॥ १२ ॥ विश्वदेव उपरसे हमका चढाते हैं और शांगिरसोंने शत्रुसेनाके मध्यमागमें हमका चढाया है ॥ १३ ॥ वनस्पति, वनस्पतिसे बने पहार्थ, औषघि, ळता, द्विपाद और चतुष्पाद शादि सब मेरे गातापण हो और इनकी सहायतासे मैं शत्रुका नाश करूं ॥ १४ ॥

गंधवं, अप्सराएं, सर्व, देव, पुण्यजन, पितर, पश्चित और अपरिचित मुझे सहायता करें, जिनकी सहायतासे में शत्रुका बाग करूं ॥ १५ ॥

वे मृत्युपाश रुगाये हैं, इनमेंसे कोई नहीं झूटेगा, इस शतुसेनाका यह केन्द्र सब प्रकारसे में नाश करूंगा ॥ 14 #

| घुर्मः समिद्धो अग्निनायं होमः सहस्रहः ।                           |          |
|-------------------------------------------------------------------|----------|
| मुबश्च पृश्चिबाहुश्च अर्व सेनांमुम् हेतम्                         | 11 68 11 |
| मृत्योराष्मा पंदान्तां क्षुषं सेदिं वृषं भ्यम्।                   |          |
| इन्द्रश्राक्षु नालाभ्यां भर्व सर्नाम्म् हेतम्                     | 11 58 11 |
| परांजिताः प्र त्रंसतामित्रा नुत्ता घांवत ब्रह्मणा।                |          |
| बृहस्पतित्रणुत्तानां मामीषां मोचि कश्चन                           | 11 88 11 |
| अर्व पद्यन्तामेषामार्युधानि मा शंकन्पतिधामिषुम् ।                 |          |
| अधैषां बहु विभयंतामिषंती झन्तु ममीण                               | ॥ २० ॥   |
| सं क्रीं शतामेनान्यावांपृथिवी समन्तरिंशं सह देवतांभिः             |          |
| मा ज्ञातारं मा प्रतिष्ठां विंदन्त मिथो विंह्नाना उपं यन्त मृत्युप | ॥ २१ ॥   |

अर्थ — (अयं घर्मः होमः ) यह प्रदीस होम (अग्निमा सहस्नहः सामिद्धः ) अग्निहारा सहस्नों प्रकारोंसे प्रव्यक्तित हुआ है। (अवः पृश्लिबाहुः शर्वः) भव और विचित्र बाहुवाका शर्व ये तुम दोनों (असूं सनां हतम्) इस सेनाको मारो॥ १७॥

( सृत्योः आषं क्षुदं सेदिं वधं भयं ) मृत्युसे कष्ट, मूस, बंधन, वध और अवको ( आपद्यन्तां ) प्राप्त होजो।

हे शर्व ! ( इन्द्रः च ) भौर इन्द्र तुम दोनों ( अमुं लेनां हतं ) इस सेनाको मारो ॥ १८ ॥

है (अभित्राः) शत्रुको । तम (पराजिताः प्र श्रस्त ) पराजित होकर त्रस्त होको । (ब्रह्मणा जुत्ताः श्रावत) श्रानसे प्रेरित होकर भाग जानो । (बृह्म्पंति-प्रणुत्तानां अमीर्षा) ज्ञानीके द्वारा प्रेरित हुए इनमेंसे (कश्चन मा मोर्चि) कोई भी एक न बचे ॥ १९॥

(एषां आयुधानि अव्पद्यन्तां) इनके काकाख गिर जांग। (प्रतिधां इषुं मा शकन्) प्रतिपक्षते वाये गणको ये न सह सकें। (अथ एषां बहु विभ्यतां) अब इनको बहुत दर कगे। इनके (ममणि इपवः चन्तु) ममों गान करें।। २०॥

( द्यावापृथिवी एनान् संक्रोशन्तां ) बुढोक और पृथिवी इनकी निंदा करें। ( अन्तरिक्षं देवताभिः सह सं ) अन्तरिक्ष देवोंके साथ इनकी निंदा करें। ज्ञातारं मा ) ज्ञानीको ये न प्राप्त करें ( मा प्रतिष्ठां विदन्त ) प्रतिष्ठाको भी ये प्राप्त न करें। ( मिथः विष्नानाः मृत्युं उपयन्तु ) परस्पर विष्न करते हुए ये सब मृत्युको प्राप्त हों॥ २१॥

भावार्थ — यह यज्ञ किसि प्रदीस हुना है। इस यज्ञके द्वारा शत्रुसेना नाश होते ॥ १७ ॥

सृत्युसे कष्ट, क्षुधा, बंधन, त्य कीर सय शत्रुको प्राप्त होते। कीर इस प्रचार स्थमीत हुए शत्रुका नाश होते ॥१८॥

शत्रु पराजित हों, वे भाग जांयं। इसारे ज्ञानी वीर द्वारा प्रेरित हुए शत्रु किसी प्रचार सी न वर्षे ॥ १९ ॥

शत्रुके शक्त गिर जांय, वे धमारे शक्ताःखोंको न सह सकें, वे दर जांय कीर इनके मर्म वेथे जांय ॥ २० ॥

पत्र होग इन शत्रुकोंकी निंदा करें, हमारे शत्रुको किसी ज्ञानीकी सहायता न प्राप्त हो वे किसी स्थानपर न

हरूर सकें। वे कापसमें एक त्सरेको टकराते हुए नर जांय ॥ २१ ॥

१२ ( अथवै. सु. साम्म )

दिश्व वित्ते वित्य विष्य पुरो हा श्रांश श्रमा अन्तरिक्ष मुद्धिः ।

द्याव पृथि वि पक्ष सी ऋत वो ऽभी श्रेवो उन्तर्देशाः किंकरा वाक्परिरध्यम् ॥ २२ ॥

संवत्सरो रथंः परिवत्सरो रथोपस्थो विराही वाग्री रथ मुख्य ।

इन्द्रेश सन्य हा श्रमाः सारंथिः ॥ २३ ॥

इतो जीयेतो वि जीय सं जीय जय स्वाही ।

इतो जयतो वि जय सं जय जय स्वाही । इमे जयन्तु परामी जयन्तां स्वाहैस्यो दुराहामीस्यैः । नीळ्लोहितेनामूनस्यवंतनोमि

॥ २४ ॥

अर्थ - (चतस्रः दिशः) चार दिशाएं (देवरधस्थ अश्वतर्यः) देवरथकी वोदियां हैं (पुरोडाशाः शफाः) पुरोदाश खुर हैं। (अन्तरिक्षं उद्धिः) अन्तरिक्ष उत्ररका भाग है। (द्यावापृथिवी पक्षसी) बुढ़ोक भीर पृथिवी ये दोनों पासे हैं। (अन्तर्देशाः किंकराः) बीचके प्रदेश रथरक्षक हैं और (वाक् परिरथ्यं) वाणी रथका अन्य भाग है।। २२॥

( संवत्सरः रथः ) वर्ष रथ है, ( परिवत्सरः रथोपस्थः ) परिवत्सर रथमें बैठनेका स्थान है, ( विराड् ईवा ) विराद जोतनेका रण्ड है, ( अग्निः रथमुखं ) निम्न एका मुख है। ( इन्द्रः सञ्यष्ठाः ) इन्द्र बाईं ओर बैठनेवाला है जीर ( चन्द्रमाः सार्थिः ) चन्द्र सार्थी है।। २३॥

(इतः जय) यहाँसे जम प्राप्त कर (इतः विजय) यहांसे विजय हो। (संजय जय) भच्छी प्रकार जय प्राप्त कर (स्व-आहा) भारमसमर्पण कर (इमे जयन्तु) ये हमारे वीर जय प्राप्त करें। (अमी पराजयन्तां) ये शत्रुसैनिक पराभवको प्राप्त हों। (एभ्यः स्वाहा) इनके छिये ग्रुभवचन (अभीभ्यः दुराहा) इन शत्रुओं के छिये बुरा वचन। (नीललोहितेन अमून् अभि अवतनोिम) नीक और कोहित-रक्तसे इन शत्रुओं को सम प्रकार गिराता हूं॥ २४॥

भावार्थ- देवरमकी मोदियां चारों दिशाएं हैं, उस रथके विविध भाग पुरोहाश, जन्तरिक्ष, बुलोक, पृथिवी, पे हैं। छ: बा घोडियोंके लगाम हैं, बीचके स्थान-संरक्षक नौकर हैं जीर वाणी ही मध्यस्थान है ॥ २२॥

संवत्सर, परिवरसर, विराट्, अप्ति व न्यापाः रथ, बैठनेका स्थान, दण्ड और रथमुख हैं, इन्द्र इस रथमें बाई ओर बैठता है और चन्द्रमा सारध्य करता है ॥ २३ ॥

इस प्रकार जय प्राप्त कर, विजय संपादन कर । आत्मसमर्पणसे हि जय मिछता है। ये इसारे वीर जय माप्त करें । शत्रुका पराजय हो । अपने जीनीको ग्रुभ आशीर्याद । शत्रुको भाप । सब शत्रुकोंकी गिरावट हो ॥ २४ ॥

#### पराक्रमसे विजय

# युद्धकी नीति।

युद्धनीतिका वर्णन करनेवाके स्क वेदर्शे जनेक हैं, परंतु इस स्कर्म "जाल-युद्ध "का वर्णन है, यह इस स्कर्का विशेषता है। जालमें शत्रुसैन्यको समस्या सम सैनिक जासमें बंधे जानेके प्रधात जाका उचित शसास्त्रोंसे एक करनेका बात जाळ्युद है। पाठकोंने जाळ देखेदि होंगे। प्राप्ता सछियां पकडनेवाके भीवरकोग स्त्रके जाक बनाते हैं बौर उसती सडिक्यां पकडते हैं। ये स्त्रके जाक युद्धों अपयोगी नहीं होते, क्योंकि शतुके सेनिक यदि इस स्त्रके जाकमें पकरें गये, तो वे अपने तीक्ष्ण शस्त्रोंसे जाल का बाहर आसकते हैं। अतः यहांका युद्धका जाक ऐसा होना चाहिये कि, जो सहजहींसे बाता न जासके।

आजकछके युद्धोंसे तारोंके जाक, अथवा कंटकित तारोंके जाल बतंते हैं। बहुत संभव है कि जिस इन्द्रजालका वर्णन इस स्क्तों किया है, वह इसी प्रकारके लोहेके कंटकित सम्बाधन्य तारोंका ही जाल होगा। इन्द्रके शत्रु राक्षस हैं, वे बलावय और कालाखनंपल होते हैं, वे कदापि स्त्रके जालसे बांच जायगे और सहजहीं मारे जांयगे यह संभव नहीं है। इस स्कृते इस जालके द्वारा हजारों और लाखों शत्रु लोहेका होना योग्य है। इसका वर्णन इस प्रकार है लोहेका होना योग्य है। इसका वर्णन इस

बृहजालेन संदिताः क्षिप्रं भज्यन्ताम् (मं॰ ४) पाकरम अन्तरिक्षं जालं आसीत् । महीदिशः जालदण्डाः ।

तेन अभिघाय दस्यूनां सेनां अपावत्। (मं०५) वाजिनीचतः शकस्य बृहत् जालम्। तेन सर्वान् शञ्चन न्युङ्ज, यथा एषां कतमश्चन न सुच्याते॥ (मं०६)

हे शूर इन्द्र ! शतवीर्यस्य ते बृहत् जालम् । तेन सहस्रं अयुतं जघान दस्यूनां ॥ ( मं॰ ७ )

' इन्द्र स्वयं वहा शूर है, उसके पास सैन्यभी बहुत है। वह स्वयं सेंकडों प्रकारके पराक्रम करता है। उसका बड़ा भारी गान है। मानो उसका जाठ इस अन्तरिक्ष जैसा विस्तृत है। चारों दिशाओं में उसके जाठके स्तंम खंडे किये होते हैं। इस विस्तृत जाठमें शत्रुकी सेना पकड़ी जाती है, और प्रकार सेना इस जाठमें पकड़ी गयी, तो उनमें से प्रका नहीं यन सकता। इस रीतिसे इस ढंगके जाठ्युद्द हारा इन्द्र इजारों और लाखों शत्रुओंका संहार करता है।

इन मंत्रभागोंमें का वर्णन क्या मनोरम है और जाक्युद्का महस्त्व भी इससे प्रकट होता है, एकवार वात्रु जारूमें बान्धे गये, तो ऐसा प्रतीत होता है कि उनकी हरूचक भी बन्ध हो जाती है। इस प्रकार जारूसे बान्धे गये वात्रुवोंका का करना बढा सहज कार्य होता है, क्योंकि हुन्द्र एक वार शत्रुको जालमें पकडकर पश्चात् अपने सैनिकोंसेहि उनका वध करावा है, ऐसा हसी स्क्रमें कहा है---

शकः सेनया तेन (जालन बर्ड ) द्स्यूनां सहस्र जन्नान । (मं॰ ७)

" इन्द्र अपनी सेनाहारा जस जाकसे बान्धे गर्चे प्राप्तृके हजारों सैनिकोंको मारता है। " इस वर्णनसे स्पष्ट हो जाता है कि जाकमें बन्धे पात्रुसैन्यका वध करना सहज बात है। प्रश्न ताल पृथ्वीपर बहुत बढ़ा फैकामा जाता है इसविषयमें निम्नकिस्तित मन्त्र देखिये—

अयं महान् लोकः शक्तस्य जालं आसीत्। तेन इन्द्रजालेन सर्वान् तमसा अभिद्धामि ॥ ( मं. ८ )

साध्याः रुद्राः वसवः जालदण्डं उद्यम्य सोजसा यन्ति । भादित्यैः एकः (दण्डः ) उद्यतः ॥ ( मं. १२ )

विश्वेदेवाः भोजसा उपरिष्ठात् यन्तु । अंगिरसः मध्येन सेनां झन्तः यन्तु ॥ ( मं. ११ )

" इस पृथ्वीभर इन्द्रका जाक फैडा है। इस इन्द्रक जाकसे बाद शशुक्षीको अन्धेरसे घेरते हैं। साध्य, रुद्र, वसु और जादित्य में मण देव जाउँचा एक एक स्तंभ प्रवृक्त बेगसे दौडते हैं। विश्वदेव बीर शांगिरसमी शत्रुसेनाके बीचमें और जपरसे इमका करते हैं। " इतना विस्तार इस जालका होता है। इस जालसे सब पृथ्वी और अन्तरिक्ष भर जाता है, अर्थात् शत्रुका सब सैन्य चारों जोश्से इस जालके द्वारा चेरा जावा है। इन मंत्रोंसे ऐसा प्रतीत होता 🖥 🕼 जिस प्रकार शत्रुका सैन्य चूनता है, उसी रीतिसे यह जाळभी धुमाया जाता है। इसीविधे बाढि देग्ड प्रडरूर वसु, रुद्र, आदित्य शीर साध्य देगसे अमण करते हैं। विश्वदेव अपने सैन्यसे अंपरके मागसे हमका करत 🕯 और बांगिरसोंकी सेना बीचमें इमका चढाती है। इस क्रमार शत्रुसैन्यको युद्धमें रक्षकर बसु, रह जीर जादिस्य जाकवण्डोंको प्रमालक दौढ दौढ कर शशुके इदे गिर्द जाबको दण्डोंके बाधारंपर ऐसे ढंगसे जाक रचते हैं, कि शत्रु न जानते हुए स्वयंहि जाकर्मे नास्य फंस जांय । यह युद्धकीशककी बात है और जो युद्धविद्या जामते हैं उनके ही समझमें यह जा जासकती है। यहां मन्त्रों द्वारा हर विषय प्रकट हुआ है। इन मंत्रमागोंका विचार करके पाठफ भी इस विषयका थोडासा आन प्राप्त जा सकते हैं। यहां साध्य, वसु, रुद्र आदित्य, विश्वदेव और आंगरस ये सेनाबिमागे और सेनाध्यक्षोंके नाम हैं। इनके विशेष आर्थ युद्धभूमिमें होते हैं, अरुः ये अकग अलग नाम इनके होते हैं। इन सबाब मुख्य इन्द्र है, इसका कार्य। इन्+द्र) शत्रुका विदारण करना है। इसका कार्य प्रथम मन्त्रने इस प्रकार कहा है—

मन्यिता शूरः शकः पुरंदरः इन्द्रः मन्धतु ।

" शत्रुसैन्यका गाम करनेवाळा इन्द्र श्रूर और समर्थ होकर (पुरं-द्रः) शत्रुक किळोका भेदन करे। " इसमें प्रत्येक शब्द इन्द्रका कार्य बता रहा है। शत्रुके किळोको तोडनेका कार्य इन्द्र करता है, किळोसे शत्रुसैन्यको बाहर निकालकर, उनको अपने जाळोसे बान्धकर मारता है। इस इकार यह जाळयुद्धकी नीति है।

इस रीतिके जालयुद्धके सामान अपने पास रहे तो शत्रुपर विजय मास करनेका विश्वास अपने सैनिकोंसे आता है जीर वे कह सकते हैं—

अभित्राणां सहस्रदाः सेनाः हनाम । (मं. १)
वधकः वधैः पनान् हन्तु । (मं. ३; ४)
असून् निः ग्रुणीहि । असून् अतिरं खाद्। (मं. ६)
मृत्यवे असून् प्रयच्छामि । असी मृत्युपादौः सिताः।
मृत्योः ये अपना दृताः तेभ्यः पनान् बद्ध्वा
प्रातिनयामि । (मं. १०)
मृत्युद्ता असून् नयत । यसदूना अपीस्भत ।
परःसहस्रा हन्यन्ताम् ॥ (मं. ११)
यथा असु सनां हनन् । (मं. १४, १५)
उताः मृत्युपादााः यान् आकस्य न सुच्यसे ।
असुष्याः सेनायाः हदं कुढं सहस्रद्याः हन्तु ।
(मं. १६)

" शतुके हतारों सैनिकोंको मारेंगे। वधके साधनोंसे इनको मारें। मा अनुसैनिकोंको निःशेष मारो। इनको मृत्युको सौंप देता हूं। ये मृत्युके पाशसे बांधे हैं। ना शतुकोंको बांधकर में मृत्युके दूर्तोंके हवाले गण हूं। पमदूत इनको में चलें, पमदूत इनको भी के जीर हजारींका वध किया जाते ! इस संपूर्ण सेनाका जाता किया जाते । ये मृत्युके पाश फैकाये हैं, इनसे नहीं छूटोगे, इस शत्रुसेनाके इस केन्द्रको प्राप्त करके उनके हजारों सैनिक मारे जांय ॥ "

इस प्रकारकी भाषा तभी बोडी जा सकती है कि ■■ शत्रुको पकडकर ससका वध करना निश्चित सा हो। जाडमें पकडे शत्रुका ■च करना निश्चित और सहज होता है इसी लिये जाडयोधी वीर इस प्रकारके निश्चयाश्मक वाक्य बोक सकते हैं। इसी प्रकारके वाक्य और देखिये—

पराजिताः अभित्राः प्र त्रसन्तां, ब्रह्मणा तुत्ताः धावत । बृहस्पतिष्रणुत्तानां अभीषां कश्चन मा मोचि ॥ ( मं. १९ )

"पराजित हुए शत्रु श्रासको प्राप्त हो, भगाय शत्रु भागते हुए दौढ जार्ने । भगाये इन शत्रुकों मेंसे भी कोई व वचे ।" वे शब्द शत्रुपराजयका निश्चय वणा रहे हैं। जाक्युद्धका यह महस्त्र है कि एक बार समर्मे फंसा शत्रु वचना असंभव । जाकमें फंसे शत्रुकी अवस्था कैसी बनती है देखिये—

पषां आयुघानि अवपद्यन्ताम् । इषुं प्रतिघां मा शंकन् ।

एषां बहु विभ्यतां इषवः मर्माणि झन्तु। (मं०१०)
" इन बहुत धाराये शहुनोंके मर्मों इमारे शह्मोंको बे
सह न सकें। इन बहुत धाराये शहुनोंके मर्मों इमारे
शख आधात करें।" तथा और देखिये—

श्वातारं प्रतिष्टां मा विदन्त । मिथो विद्यानाः मृत्युं उपयन्तु । ( मं॰ २१ ॥

" शत्रु भयभीत होकर किथर भी काश्रयकी न प्राप्त हों, बनको काई उत्तम सलाह देनेवाळा न मिले। वे नापसमें एक दूसरेको विश्व करते हुए मृत्युको प्राप्त हों। " पा नवस्या शत्रुकी तम होगी जब की अपने निश्चित विजयकी संभावना हो। इन्द्रः शर्वः च अक्षुजालाभ्यां अमूं सेनां हतम्। (मं. 1८)

"इन्द्र भीर शर्व बश्च भीर जालोंके द्वारा इस सेनाको मारे।" इस मंत्रमें जालयुद्धी शक्ति बताई है। संपूर्ण शत्रुसेनाको मारना केवल जालयुद्धसे दि संमवनीय है। जालमें पकडे गये शत्रुसेनापर कितनी गणावन बाएसि बाली इसकी कराणा बगके मंत्रमागसे हो सकती है— मृत्योः आषं क्षुवं सेदिं वधं भयं आवधन्ताम् । ( मं. १८)

जाकर्मे पकडे तये शत्रुकींपर ' मृत्युके समान कष्ट, भूख, बंधन, क्या कीर सय ' लापडते हैं। शत्रुका कोई मनुष्य इनसे बच नहीं सकता। शत्रुसेनापर ऐसी भयानक आपत्ति जाती है इसक्रिये यह जाळयुद्ध शत्रुको बहुत कर उत्तर करनेवाका होता है। इसी मंत्रके साथ निम्नक्रिकित मंत्र देखिये—

सेदिः चत्रा ब्युद्धिः आर्तिः अनपवाचना श्रमः तन्द्री मोद्दः च तैः भमून् सर्वान् अभिद्धामि। (मं. ९)

" बंधन, उम्र विपत्ति, न कहने योग्य कष्ट, श्रम, आहस्य, मोह इनसे ये सब इमार शत्रु जर्जर हो जांय।" इसकी सिद्धि होनेके किये युद्धमें जालप्रयोग निःसन्देह उपकारक है। जाडमें बंधा वीर कितना भी बढवान हुआ तो भी वह इस प्रतिकार करनेमें असमर्थ होजाता है। इसिडिय युक्तिसे शत्रुको जाडमें बांध देनेसे बन्हा पूर्णत्या नाश हो जाता है। इस युद्धमें और इस दुर्गन्धास्त्रका प्रयोग वर्णन किया है वह भी बार प्रयोग है देखिये—

# दुर्गेधयुक्त धूँशां।

प्तिरज्जुः उपध्मानी अमू लेनां पूर्ति कृषोतु । मं. २)
'' दुर्गध्युक्त रस्ती जलाकर इस सेनाम सर्वत्र दुर्गधिको
फैळा देवे । '' कुळ विशेष रासायनिक पदार्थोसे यह रस्ती
भियोगी रहती । इस रस्तीको जलाकर सिलगाकर उसको
शश्रुसेनाम फेंकनेसे शत्रुसेनाम ऐसी दुर्गधी फैलती । कि
उससे त्रस्त हुए शत्रुके सैनिक युद्ध करनेम असमर्थ हो जाते
हैं। इससे कितना भय जात होता है देखिये—

धूममर्झि परादश्य अभित्रा हत्स्वाद्धतां भयं।

" प्रवेक्त धूममय अग्नि दूरसे देखकर शंशुके सब कोग हृदयों में भय धारण करते हैं। " इतना पद दुर्गन्धाक महाभयंकर है। एकवार यह ( प्रतिरज्ज ) दुर्गन्धिक रस्सीका जळना प्रारंभ होकर दुर्गन्ध फैकने ळगा तो सब सैनिक किसी भी कार्यके लिये यह निकम्मे हो जाते हैं और मानने दगते हैं कि अब अपने नाशका समय आपडा है। यदि जाळ प्रयोग और यह दुर्गन्ध प्रयोग ये दोनों प्रयोग किये जांय, तो शञ्जूका शीघ्र नाश करना विज्जुळ आसानीसे होसकता है। इस प्रकार ये दोनों प्रयोग करनेसे अपना विजय होता है अतः कहा है—

#### विजय।

इते। जय विजय संजय जय स्वाहा। इमे जयन्तु परामी जयन्तां स्वाहेश्यो दुराहामीश्यः ॥ ( मं. २० )

" इस पूर्वीक युक्तिसे जय और विजय प्राप्त करो, वह पुरुद्दारा उत्तम जय हो । ये तुरुद्दारे सैनिक विजयी हों, तुरुद्दारे शत्रु पराजित हों । तुरुद्दारा उत्तम कल्याण हो, तुरुद्दारे शत्रुक्षीका अकल्याण हो । " इस वकार अन्तमें इस जाड्युद्ध करनेवालोंको ग्रुम आशीर्वाद दिया है !

इस माना वेदमें डपदेश किये जालभ्द्का वर्णन है। पाठक इसका विचार करके वेदकी युद्धनीति जानें।

" इन्द्र जाक " शब्द आध्यास्मिक बन्धनका भी भाव बताता है। इस दक्षीसे इस सूक्तका विचार कोई करे। पर विषय अन्योषणीय है।

## एकही उपास्य देव!

विराट्

कषाः— अथवा । देवताः — कर्यपः, सर्वे ऋपयः, छन्दांसि चः, विराद् । छन्दः— त्रिष्टुपः २ पङ्किःः व आस्तारपङ्किः, ४-५, २३, २५, २६ अनुष्टुप्ः ८, ११-१२, २२ जगतीः

९ सुरिक्; १४ चतुष्पदातिजगती।
कृतस्तौ जातौ कंतुमः सो अर्धः करमां छोकारकंतुमस्याः पृथिव्याः।
वृत्सौ विराजाः सिल्लादुदैतां तौ त्वां पृच्छामि कृतरेणं दुग्धा ॥१॥
यो अर्कन्दयत्सि छिलं मिहित्वा योनि कृत्या त्रिस्रुतं श्रयांनः।
वृत्सः कांमदुधो विराजाः स गुद्दां चके तुन्याः पराचाः ॥२॥
यानि त्रीणि बृहन्ति येषां चतुर्थं वियुनिक्ति वार्चम्।
बृहतः परि सामानि षष्ठात्पश्चाधि निर्मिता।
वृह्दुंहत्या निर्मितं कुतोऽधि बृहती मिता ॥। ४॥

अर्थ — (तौ कुतः जातौ ) वे दोनों कहांसे १कट हुए ? (सः अर्धः कतमः ) वह कीनसा मर्धमाग है ? जोर वह (कस्मात् लोकात्) कीनसे कोकसे जीर (कतमस्याः पृथिव्याः ) कीनसे भूविभागके उपर (सिललात् विराजः) जाप तत्त्वसे विराजके (वत्सौ उत् ऐतां ) दोनों बच्चे प्रकट होते हैं ? (तौ न्या पृच्लामि ) यन दोनोंके विषयमें तुमें में पृक्षता हूं । उनमेंसे वह गी (कतरेण दुग्धा ) किससे दादी जाती है ? ॥ १ ॥

(त्रिभुतं योर्नि कृत्वा) तीन भुनाशका भाश्यस्थान बनाकर (शयानः यः) विश्राम करनेवाका जो भपने | महित्वा सिळलं अऋन्द्यत्) महत्वसे जलको पशुब्ध बनाता है। (विराजः कामदुघः स वृत्सः) विराज स्पी कामधेतुका वह बन्चा (परावैः गुहा) दूर भौर गुप्त (तन्वः चक्रं) शरीरोको बनाता है॥ २॥

(यानि ब्हिन्ति त्रीणि) जो बढे तीन हैं और (येषां चतुर्थे वाचं वियुनिक्ति) जिनका चौथा वाणीको प्रकट करता है। (विपश्चित् तरसा) ज्ञानी वनसे (एनत् ब्रह्म विद्यात्) इसको ब्रह्म जाने। (यिसन् एकं युज्यते) जिसमें एकका बोग किया जाता है और (यिस्पन् एकं) जिसमें एकका होता है।। १॥

( बृहतः पन्नात् परि ) बढे पष्टकं उपर ( पञ्च सामानि अधि निर्मिता ) पांच सामोंका निर्माण हुना है। ( बृहत्याः बृहत् निर्मितं ) बढीसे बढा बनाया है। ( बृहती कुतः अधि निर्मिता ) बढी कहांसे निर्माण हुई है ? ॥४॥

भावार्थ— ( स्वीस्व भीर पुरुषत्व ) ये दोनों कहांसे ब्लाह होगये हैं ! इसमें यह आधा भाग कहांसे गाना जाता है होनसी पृथ्वीके उपर कीनसे स्थानसे किस जलतत्त्वसे विराट् उत्पन्न होकर इसके (रिय भीर प्राण ये) दोनों बच्चे किस प्रकार इत्पन्न हुए ! उस विराट् रूपी गौका दोहन किस बच्चेक साथ हुना ! ये प्रश्न के तुससे पूछता हूं ॥ १ ॥

त्रिगुणसंथी प्रकृतिमें व्यापनेवाका अपनी शक्तिसे ही उससे गति उत्पन्न करता है। उससे विराट् नमाण कामधेनु होती है, उसीका वह बचा है, जो दुरकी गुहामें अपने शरीरोंको बनाता है ॥ ॥

तीन बढ़े तस्त हैं। जो चीथा है वह वाणीको प्रेरित करता है। ज्ञानी तपसे इस ब्रह्मको जानता है, जिसमें एक (सन) का योग किया जाटा है॥ ३ ॥

वर्ष को तत्त्वके जापालपर पाँच सामोंकी स्थना हुई है। वडीसे ही बडेका निर्माण होता है। परंतु पहिस्री वर्षों वर्षों होती है । अ श

| बृह्ती परि मात्रीया मातुर्मात्राधि निर्मिता ।                        |         |
|----------------------------------------------------------------------|---------|
| माया है जज्ञे मायायां मायाया मावली परि                               | 11.9.11 |
| वैश्वानरस्य शतिमोपि दौर्यावद्रोदंसी विववाधे अगिः।                    |         |
| ततः षष्ठादामता यन्ति स्तोमा उदिनो यन्त्यभि षष्ठमहाः                  | \$      |
| षट त्वां पुच्छाम ऋषंयः कश्यपेमे त्वं हि युक्तं युंगुक्षं योग्यं च    |         |
| विराजमाहर्बद्याणः पितरं तां नो वि बेहि यतिषा सार्वभ्यः               | 11 9 11 |
| यां प्रचयतामनं यज्ञाः प्रचयवन्त उपतिष्ठन्त उपतिष्ठमानाम् ।           | 11 ~ 11 |
| ग्रह्मां वते प्रमुवे यक्षमेजीत सा विराहंषयः पर्मे व्यामन्            | 11 6 11 |
| अप्राणिति प्राणेने प्राणतीनां विराट स्वराजमस्यात पश्चात् ।           | 11 9 11 |
| विश्वं मुखन्तींमभिर्रूषां विराजं पश्यंनित त्वे न त्वे पश्यन्त्येनाम् |         |

अर्थ— (मातुः मात्रायाः परि) माताकी तन्मात्राके बाधारपर (बृहती मात्रा अधिनिर्मिता) बढी मात्रा निर्माण हुई है। (माया ह मायायाः जक्षे ) माया निश्चवसे मावासे इसम्र होती है। बौर (मायायाः परि मातली ) मायाके उपर मातली है॥ ५॥

(उपिर चौः विश्वानरस्य प्रतिमा) उपर जो युलोक है वह वैधानरकी प्रतिमा है। (यावत् अग्निः रोदमी विववाघे) जहाँ क निम्न खोर पृथिवीको बाधित करता है। (ततः अमुनः षष्ठात् स्तोमाः आयान्त ) वहां से विववाघे ) जहाँ क निम्न खोर पृथिवीको बाधित करता है। (ततः अमुनः षष्ठात् स्तोमाः आयान्त ) वहां से विववाघे ) उहाँ क निम्न खोर वे (इतः अहः षष्ठं अभि उत् यान्ति ) यहां से छठे दिन उपर सठते हैं॥ ६॥ वृर्षे छठे स्थानसे स्तोम आते हैं। नौर वे (इतः अहः षष्ठं अभि उत् यान्ति । प्रति हैं स्थोकि (इतं वि यक्तं

दे करवप! (इमे षट् ऋषयः स्वा पृच्छामः ) ये हम उः ऋषि तुझसे प्रम पूछते हैं क्योंकि (त्वं हि युक्तं योग्यं च युयुक्षे ) तू ही युक्तं जोग्यं मध्यको संयुक्तं करता है। (विराजं ब्रह्मणः पितरं आहुः ) विराजको ब्रह्माका पिता कहते हैं। (तां नः स्विभ्यः ) अवको इम मित्रोंको (यतिधा विधिष्टं ) जितने प्रकारोंसे हो उतने प्रकारोंसे वर्णन करो ॥ ७ ॥

हैं (ऋषयः) ऋषिगण ! (यां प्रच्युतां) जिसके स्थानसे चढनेपर (यद्धाः अनु प्रच्यवन्ते ) यद्ध चढते हैं। हैं (ऋषयः) ऋषिगण ! (यां प्रच्युतां) जिसके स्थानसे चढनेपर (यद्धाः प्रस्तवे व्रते ) द्विहरे प्रकट जीर जिसके (उपित्रध्नानां उपिष्ठन्ते ) उपस्थित होनेसे उपस्थित होने हैं। (यस्याः प्रस्तवे व्रते ) दिहरे प्रकट होनेके नियममें (यहां प्रजाति ) चजनीय देव हडचक करता है। (सा विराद् ) वह विराद् (प्रमे व्योमन् ) प्रमा जाकाशमें है ॥ ८॥

(अ-प्राणा प्राणतीनां प्राणेन एति ) स्वयं विना प्राण होकर की प्राणवाडोंके प्राणके साथ चढती है। प्रधात् (विराद् स्वराजं अभ्योति ) विराद् स्वयं प्रकाशके पास पहुंचती है। (विश्वं सृहान्तीं अभिरूपां विराजं ) सबको (विराद् स्वराजं अभ्योति ) विराद् स्वयं प्रकाशके पास पहुंचती है। (विश्वं सृहान्तीं अभिरूपां विराजं ) सबको एका करनेवाडी अनुरूप विराद्को (त्वे पह्यन्ति ) वे कई देखते हैं, परंतु (त्वे एनां व पह्यन्ति ) वे इसको नहीं देखते ॥ ९ ॥

आवार्थ— प्रकृतिमातासे तन्मात्राकी हरपत्ति होती है और इससे पृथिवी नादिकी हरपत्ति होती है। मायासे इस प्रकार माया की हरपत्ति होती है, और इस मायाके उपर मायाका निरीक्षक भी है ॥ ५ ॥

वैश्वानर हता है कि जितनी थी है। जहांतक शुकोकसे पृथ्वीतक अन्तर है उसमें वैश्वानरकी व्याप्ति है। वैश्वानर इंडबों है, जिससे स्रोम और यज्ञ प्रचित्त होते हैं, और श्रे सब फिर उसीमें जा मिलते हैं । ६॥

हे कश्यप ! ये हम छ: ऋषि तुझसे पृत्रते हैं। तू सबको योग्य स्थानमें नियुक्त करता है। अतः इसका उत्तर दो।

विराट् ब्रह्माका पिता कहते हैं इस विषयमें इस सबको सब प्रकारसे कही ॥ ७ ॥

हे ऋषिगण ! जिसके चक्रनेसे यञ्च चक्रते और जिसके स्थिर होनेसे यञ्च स्थिर होते हैं, जिसकी प्रेरणासे साहता प्रेरणा करता है वही विराट् देवता है ॥ ८ ॥

| को विराजो मिथुनुत्वं प्र वेंदु क ऋतूनक जु करुर्वमस्याः।      |    |    |    |
|--------------------------------------------------------------|----|----|----|
| अमानको अस्याः कतिषा विदुर्ग्यानको अस्या धामं कतिधा व्यृष्टिः | 11 | १० | 11 |
| इयमेव सा या प्रथमा व्योच्छंदास्वितंगसु चरति प्रविष्टा ।      |    |    |    |
| महान्ती अस्यां महिमानी अन्तर्वधूर्विमाय नव्याक्रानित्री      | H  | ११ | 11 |
| छन्दैःपक्षे उषसा पेपिशाने समानं योतिमनु सं चरते ।            |    |    |    |
| स्येपती सं चरतः प्रजानती केनुमती अजरे भूरिरेतसा              | H  | १२ | H  |
| ऋतस्य पन्थामर् तिस्र आगुस्त्रयी घुर्मा अनु रेत आगुः।         |    |    |    |
| मुजामेका जिन्बत्यूर्जिमेका राष्ट्रमेका रक्षति देवयूनाम्      | 11 | १३ | 11 |

अर्थ — (विराजः मिथुनत्वं कः प्रवेद ) विराट्के स्नीत्व और पुरुषत्वको कीन जानता है ? (कः ऋतून् ) कीन ऋतुनोंको भीर (कः अस्पाः कर्णं उ ) कीन इसके कर्णको जानता है ? (अस्पाः क्रमान् कः ) इसके क्रमोंको कीन जानता है ? (काः अस्पाः धाम ) कीन जानता है ? (काः अस्पाः धाम ) कीन इसका स्थान जानता है श (काः अस्पाः धाम ) कीन इसका स्थान जानता है शोर (काः विद्याः धाम ) कीन

(इयं एव सा या प्रथमा व्योव्छत्) यही वह है कि जो पहिली होकर प्रकाशित होती है, जो (आसु इतरासु प्रविद्या चरात) इनमें और अन्यों में प्रविद्य होकर चलती है। (अस्यां अन्तः महान्तः महिमानः) इसमें बढी शक्ति हैं। (नवगत् जिनत्री वधूः जिगाय) न्तन जननी वधूके समान सबको जीतती है। ११॥

(छन्दःपक्षे उपसा पेपिशाने । छन्दके दो पक्ष छवासे सुन्दर बनते हुए ( समानं योनि अनु संचरेते ) एक स्थानको उक्ष्य करके चळते हैं । (प्रजानती केनुमती सूर्यपत्नी ) जानती हुई केतुवाकी सूर्यपत्नी प्रभा ( अजरे भूरि-रेतसा संचरतः ) बजर बहुत वीर्यवाळी संचार करती हैं ॥ १२ ॥

(तिस्नः ऋतस्य पन्थां अनु आगुः) तीनों सत्यके मार्गको अनुकृष्ठ होती हैं। (त्रवः घर्माः रेतः अनु आगुः) तीनों यज्ञ वीर्यको अनुकृष्ठ होते हैं। (एका प्रजां जिन्वति) एक प्रजा-संत्रतिको तृप्त करती है। (एका उर्ज ) दूसरी बढकी रक्षा करती है और (एका देव-यू-नां राष्ट्रं रक्षाति) तीसरी देवके साथ योग करनेवाळोंके राष्ट्रकी रक्षा करती है।। १३॥

भावार्थ — यह बिराट् स्वयं प्राणवाळी न होती हुई प्राणियोंके प्राणके साथ चळती है । तथा यह विराट् स्वयंप्रकाश जात्माके पास भी पहुंचती 🖟 सबको स्पर्श करनेवाळे इस विराट्को कई देखते हैं और कई इसको देख नहीं सकते ॥ ९ ॥

इस विराद्के बन्दर स्रोत्व बीर पुरुषत्व किस प्रकार रहता हैं। इपके ऋतु भीर करण किस कमसे होते हैं ? बीर कीन इसको यथावत् जानता है। इस विराद्का धाम किसने देखा है, भीर इसके प्रभावसमयका किसको पता है ? इस विराद्का किसने प्रकारोंसे दोहन किया है बर्याद कितने रस इससे निकाके जाते हैं ॥ १०॥

यही विराट् पहिली प्रकाशित हुई है, तो अन्वोंसे प्रविष्ट होकर विचरती है। इसके जन्दर वही यही क्रास्क्रियां हैं। यह नवसभूके समाज सम पर प्रभाव साकती है। १६॥

छन्दके दो पक्ष हैं, जो एकही छन्दमें अनुकूकतासे कार्य करते हैं । जैयी सूर्यपरनी प्रभा उदाकालसे प्रकाशित होनेका प्रारंग होता है, बारी प्रकार ये दोनों छन्दके पक्ष अक्षीण होकर विशेष बळके साथ सर्वत्र संचार करते हैं ॥ १२ ॥

तीनों शक्तियां सत्यके अनुकूछताके साथ दीती हैं तथा तीनों यज्ञ वीर्यके साथ चकते हैं एक संतानकी रक्षा, दूसरी महकी रक्षा और तीसरी देवके उपासकोंके राष्ट्रकी रक्षा करती है ॥ १३ ॥

| अभीषोमीवद्धुर्या तुरीयासीद्यञ्चस्य पृक्षाष्ट्रपयः कुल्पयन्तः ।      |          |
|---------------------------------------------------------------------|----------|
| गायुत्री त्रिष्टुम् जर्गतीमनुष्टुमं बृहदुकी यर्जमानाय स्वरामरन्तीम् | ा ६८ ॥   |
| पञ्च न्यु शिरनु पञ्च दोहा गां पञ्चनाम्रीमृतवोऽनु पञ्च ।             |          |
| पञ्च दिशंः पञ्चद्रभेनं क्लुप्तास्ता एकंमूर्झीर्भि लोकमेकंम्         | 11 24 11 |
| षड् जाता मृता प्रथमजर्तस्य षडु सामोनि षड्हं वहन्ति ।                |          |
| षड्योगं सीर्मेनु सामसाम पडाँहुर्यावापृथिवीः षडुर्वीः                | 11 84-11 |
| षडांहुः शीतान्षडं मास उष्णानृतं नो ब्रुत यतुमोऽतिरिक्तः।            |          |
| सप्त संपूर्णाः कवयो ि वेदुः सप्त च्छन्द्रांस्यतं सप्त दीक्षाः       | 11 20 11 |

अर्थ— (अग्नीषोमौ यशस्य पक्षौ) ब्रह्म बीर सोम ये दो यशके दो पंख हैं ऐसा (अवयः कल्पयन्तः) अतियोने माना है। (या तुरीया आसीत्) जो चतुर्थ बवस्या है, इसको और (गायत्री त्रिष्टुमं जगतीं अनुष्टुमं) गायत्री, त्रिब्हुप्, जगती और बनुब्हुप् रूपसे (यजमानाय स्वः आभरन्तीं बृहद्कीं) यजमानको प्रकाश देनेवाकी बनी उपासनाको वे (अव्धुः) धारण करते हैं॥ १४॥

(पञ्च व्युष्टीः) पांच क्वाएं, (पञ्च दोहाः अनु) पांच बनुकूछ होहन समय (पञ्चनामर्नी गां अनु) नाम-वाली पांच बनुक्य गी, (पञ्च ऋतवः) पांच ऋतु, (पञ्चद्दोन पञ्च दिद्दाः क्लृताः) पंदरहवेने पांच दिशाबोंको बनुकूछ किया है, (ताः एकमूध्नीः) वे सब एक सिरवाके होकर (एकं लोकं आभे) एक कोकके चारों कोर हैं ॥ १५॥

(ऋतस्य प्रथमजाः) सत्यका पहिला प्रवर्तक (षट् भूताः जाताः) छः भूत वने हैं। (षट् उ सामानि) छः साम (षट्—आहं वहन्ति) छः दिनोंको छे जाते हैं। (षट्—योगं सीरं अनु साम—साम) छः बैळ जोते हुए इलकी साम साम कहते हैं, (यावापृधिवीः षट् आहुः) युकोकसे पृथ्वीपगैत ॥ केन्द्र हैं, जिनको (षट् उर्वीः) ■ भूति। कहते हैं॥ १६॥

(षट् द्यीतान् आहुः) छः शीतकाकके महिने हैं, (षट् उष्णान् मासः) छः उष्णताके महिने हैं। (नः ऋतुं ब्रूहि) इनके ऋतु हमें बतकाको, (यतमः अनिरिक्तः) इनमें कीनसा विशेष रिक्त है? (सप्त सुण्णीः कवयः) सात उत्तमपर्णवाळे कवि (निषेदुः) निवास करते हैं। (सप्त छन्दांसि) सात छन्द 📱 (अनु सप्त दीक्षाः) उनके अनुकूक सात दीक्षा भी हैं॥ १७॥

भावार्थ — अग्नि और सोम थे यज्ञके दो पक्ष हैं यह बात ऋषियोंने मानी है। और वे ऐसा सी मानते हैं कि जो चतुर्थ अवस्था है वह त्रिष्टुम् जगती अनुष्टुप् रूपसे यजमानके लिये स्वर्गका सुख भर देती है ॥ १४॥

एक गौके अनुकूठ पांच डपाएं, पांच दोहन समय हैं पांच ऋतु, पांच दिशाएं, इनके उत्र एकका अधिकार है। इस एकके पास सबको पहुंचना है॥ १५॥

सत्यमार्गका प्रथम प्रवर्तक आत्मा है, इससे छः तस्व इत्पन्न हुए हैं। छः साम छः दिनोंका यज्ञ समाप्त करते हैं। जिस प्रचार छः बेळ जोते हुए हरूको किसान चळाते हैं, वैसा ही यह साम छः दिनोंबाले यज्ञको चळाता है। जगत्में युक्तिक जीर प्रथिवीके अंदर भी छ: एथवी सरीको गोळ हैं॥ ३६॥

बीतकारके छः मास हैं, हजा कारके भी छः मास हैं। इनके ऋतु हमें बताओं और यह भी बताओं कि इनमें रिक्त कीन है ? सात कवि उत्तम पत्र देकर वहां बैठे हैं, हनके साम साल छन्द हैं और सात दीक्षाएं भी है ॥ १७॥

१३ ( अथर्व. सु. भाष्य )

| सप्त होमाः समिषो इ सप्त मध्नि सप्तर्ववी ह सप्त ।<br>सप्ताल्यांनि परि भूतमायन्ताः सप्तगुधा इति ग्रुश्रुमा व्यम्               | 11 26 11 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| स्प्र इक्टन्दांसि चतुरुत्तराण्यन्यो अन्यस्मिक्षध्यार्थितानि ।<br>कुथं स्तोमाः प्रति तिष्ठनित तेषु तानि स्तोमेषु कथमार्थितानि | n १९ ॥   |
| कथं गांयुत्री तिवृतं च्यापि कथं तिष्ठुष्पंश्चदुक्षेनं कल्पते ।<br>त्रयास्त्रिकोन् जगती कथमंनुष्ठुष्कथमेकिविकाः               | li Roll  |
| अष्ट जाता भूता प्रथमजर्तस्याष्टेन्द्रिति <u>जो</u> दैन्या ये ।<br>अष्टयोनिरदितिरृष्टपुत्राष्ट्रमीं रात्रिम्भि हन्यमैति       | ॥ २१ ॥   |

अर्थ— (सप्त होमाः ) सात यज्ञ हैं, (सिमधः ह सप्त ) समिषाएं साठ हैं, (मधूनि सप्त ) सात मधु नौर (सप्त ऋतवः ह) सात ऋतु हैं। (सप्त आज्यानि भूतं परि आयन्) सात प्रकारके घत सब जगत्में प्राप्त हैं, (ताः सप्तगृज्ञाः ) वे सात गीध हैं (इति वयं शुश्रुम ) ऐसा इम सुनते हैं।। १८॥

(सप्त छन्दांसि) सात छन्द हैं, (उत्तराणि चतुः) उनसे श्रेष्ठ चार हैं। ये (अन्यः अन्यस्मिन्) एक दूसरेमें (अधि आ अपितानि) समर्पित हैं। (स्तोमाः तेषु कथं प्रति तिष्ठन्ति) स्तोम उनमें कैसे रहते हैं। (तानि स्तोमेषु कथं अपितानि) वे स्तोमोंमें कैसे समर्पित हुए हैं। १९॥

(गायत्री त्रिवृतं कथं व्याप) गायत्री त्रिवृत्को कैसे व्यापती है ? (कथं त्रिष्टुप् पञ्चदरोन कल्पते ) कैसे त्रिष्टुप् पंदरहसे होता है ? ( त्रयास्त्रिरोन जगती कथं ) तैतीससे जगती कैसी होती है और ( अनुष्टुप् पकविंदाः कथं ) अनुष्टुप् इकीसका कैसे होता है ? ॥ २०॥

(ऋतस्य प्रथमजाः अष्ट भूताः जाताः ) सत्यके पिहले प्रवर्तकसे साठ भूत स्टब्स होगये हैं। हे इन्द्र ! (ये देव्याः ऋत्विजः अष्ट्र ) जो दिश्य ऋत्विज हैं वे भी भाउ हैं। (अदितिः अष्ट्रयोगिः अष्ट्रग्ना) भदिति सह सत्पत्तिस्थानवाठी है सौर उसको बाद पुत्र भी हैं। (अष्ट्रमीं रात्रिं ) अष्ट्रमी रात्रिको (हृदयं अभि पति ) क्य प्राप्त होता है। २३॥

भावार्थ— सात होम, सात समिषाएं, सात शहद, सात ऋतू और सात घृत भूतमात्रके चारों सोर हैं। हनके साथ

सात छन्द, उनके चार उत्तर पक्ष, एक दूसरेके साथ भिले हुए द्वीते हैं। ये स्तोमोंमें कैसे रदते हैं और ये स्तोम उनमें कैसे रदते हैं रे ॥ १९ ॥

गायत्रीने त्रिवृत्को कैसे व्यापा है ? त्रिष्टुप् पञ्चद्वाके साथ कैसा युक्त हुआ है ? तैतीसके साथ जगती कैसी व्यापती है और अनुष्टुप् इक्कीससे कैसे संबंध प्रणात है ? ॥ २०॥

सस्यके पहिले प्रवर्तकसे लास तत्त्व बापक हुए हैं। ये बाह्य दिन्य ऋत्विज हैं। अदितिकें भी ये आठ पुत्र हैं। आठवीं शत्तीसे बढ़ी अदिति हवनीय पदार्थोंको प्राप्त होती है॥ २१॥

| हुत्थं श्रेयो मन्यंमानेदमागंमं युष्माकं सुख्ये अहमंस्मि श्रेवां । |          |
|-------------------------------------------------------------------|----------|
| समानजेनमा ऋतुरस्ति वः शिवः स वः सर्वाः सं चरित प्रजानन्           | ॥ २२ ॥   |
| अप्टेन्द्रेस्य षड्यमस्य ऋषीणां सप्त संप्तुधा ।                    |          |
| अपो मंतुष्यार्डनोषंधीस्ताँ उ पश्चार्त सेचिरे                      | ॥ २३ ॥   |
| केष्ठीन्द्रांय दुदुहे हि गृष्टिर्वर्श पीयूषं प्रथमं दुहाना ।      |          |
| अथांतर्पयच्तुरिश्चतुर्धा देवानमंनुष्याँ । असुरानुत ऋषीन्          | ॥ २४ ॥   |
| को नुगीः क एकऋषिः किमु धाम का आशिषः।                              |          |
| यक्षं पृंथिवयामैकवृदेकतुः केतुमा तु सः                            | ॥ २५ ॥   |
| एको गौरेकं एकऋषिरेकं धार्मैकधाशिषंः।                              |          |
| यक्षं पृंथिच्यामैकवृदेकर्तुर्नाति रिच्यते                         | 11 28 11 |

अर्थ ( इत्थं श्रेयः मन्यमाना ) इस प्रकार कल्याणको माननेवाली ( इदं युष्माकं सख्ये ) इस प्रकार तुम्हारी मित्रतामें ( आगमं ) भागयी हूं ( अहं शेवा अस्मि ) में सेवनीय हूं । ( समान-जनमा ना कतुः ) तुम्हारे प्ताय शत्यक्ष हुना तुम्हारा यज्ञ (शिवः अस्तु ) कल्याणकारी होवे। (सः प्रजानन् ) वह जानता हुना (सः सर्वाः संचरति ) तुम सबमें संचार करता है ॥ २२ ॥

(इन्द्रस्य अष्ट ) इन्द्रके आठ, (यमस्य षट् ) यमके 💵 (ऋषीणां सप्तचा सप्त ) ऋषियोंके सात प्रकारके सात हैं। ( पञ्च आपः ) पांच प्रकारके जक ( तान् मनुष्यान् ओषघीः ) उन मनुष्यों और जीविधयोंके प्रति ( उ अनु

सेचिरे ) अनुकूलतासे सिचन करते हैं ॥ २३ ॥

(केवली गृष्टिः ) केवल गौदि (पीयूर्व प्रथमं दुहाना) अमृतक्री दूष सबसे प्रथम देनेवाकी (इन्द्राय वर्श दुदुहे ) इन्द्रके किये अनुकूछताके साथ दुहती है। (अध ) और (चतुरः ) चारों देव मनुष्य अधुर और ऋषियोंको ( चतुर्घा अतर्पयत् ) चार प्रकारसे तृस करती है ॥ २४ ॥

(कः नुगीः) कीन गी है ? (कः एकः ऋषिः) कीन एक ऋषि है ? (किं उ घाम) कीनसा धाम है ? (काः आशिषः) कीनसे आशीर्वाद हैं ? ( पृथिट्यां एकवृत् यक्षं ) पृथ्वीमें एकदि न्यापक पूजनीय देव है । (सः

एकऋतुः कः सु ) वह एक ऋतु कीनसा है भका १॥ २५॥

( एक: गी: ) एकहि गी है, ( एक: एकऋषिः ) एकहि एक ऋषि है। ( एकं धाम ) एकहि धाम है, (आशिषः एकधा ) क्षाशीर्वाद एकदि प्रकार दिया जाता है। ( पृथिव्यां एकवृत् यक्षं ) पृथ्वीपर एकदि व्यापक पुज्य देव है। ( एकः ऋतुः ) एकदि ऋतु है। ( न अतिरिच्यते ) उससे बढकर दूसरा कोई नहीं है॥ २६॥

भावार्थ- इस प्रकार जपना कल्याण है यह जानतर जापकी मित्रतामें में प्राप्त हुई हूं। में सेवतीय हूं। जापका मञ् सबके सम प्रयत्नसे होनेवाला है। वह नापके किये कल्याणकारी होते। वह यज्ञ नाप सबमें प्रचलित रहे ॥ २२ ॥ हुन्द्रके आठ, यमके छः, ऋषियोंके सात प्रकारके सात हैं। पांच प्रकारके यह शौषिवयोंमें प्रविष्ट होकर जब मनुष्योंकी

सेवा करते हैं ॥ २३ ॥

केवल एक गी अमृतरूपी तूथ देती हुई इन्द्रके लिये अपना दुग्ध अर्पण करती है। और यही देव, मनुष्य, असुर भीर ऋषियोंको चारों प्रकारसे तृप्त करती है ॥ २४ ॥

यह एक गौ कीन है ? वह एक ऋषि कीन है, याना भाम कहां है ? उसके आशीर्वाद कीनसे हैं ! इस पृथ्वीपर

एक डपास्य कीन है शि और एक ऋतु कीनसा है ? ॥ २५ ॥

एकदि गौ है, और एकदी ऋषि है, उसा आम भी एकदि है, बाबीबोद भी एकदि रीतिसे होता है। पृथ्वीभर पुरुषि पुरुष देव हैं। सगका ऋतु भी एकदि है। उसका श्रातिक्रमण कोई का नहीं सकते ॥ २६ ॥

#### एकही उपास्य देव।

#### एक उपास्य देव।

संपूर्ण पृथ्वीपर जितने मनुष्य हैं, सन सबका एकहि उपास्य देव है यह बात इस स्किके अन्तिम मंत्रमें कही है, देखिये—

पृथिन्यां एक चृत् यक्षम् न अति रिचयते (मं २६)
" इस संपूर्ण पृथ्वीपर एक ही सर्वच्यापक सबका छपास्य
देव है। इसका अतिक्रमण कोई कर नहीं सकता।"
स्योंकि इसकी शक्ति सर्वतोपरी है। इसी उपास्य देवकी
महिमा इस स्कर्म वर्णन की है, परंतु वर्णनकी रीति ऐसी
गृढ़ है कि कई मंत्रोंका अर्थ विचार करनेपर भी पूर्णतया
समझमें नहीं आता। तथापि इस समयतक जितनी खोज
हुई बे उसके अनुसार कुछ स्पष्टीकरण यहां करते हैं। इसके
पश्चात् पाठक अधिक खोज करनेका यहां करते हैं।

इस स्कड़े पहिले मंत्रमें " कुतः ती जाती ? " वे दो कहासे प्रकट हुए, यह प्रश्न पूछा है। अर्थात् किसी एक पदार्थसे ये जगत्में सुप्रसिद्ध हो पदार्थ कैसे स्थाप हुए यह असका तात्पर्य है। श्री और पुरुष, रिय और प्राण, इन दोनोंका सांकेतिक नाम चन्द्र और सूर्यमी है। यहां ये चांद और सुरज अपेक्षित नहीं हैं, परंतु जगत्की सोमशक्ति भीर अग्निशक्ति अपेक्षित है। इसी स्कके चौद्दवे मंत्रमें 'असी-पोमी ' शब्द है। यह शब्द इस जगत्की आधेषी शक्ति और सोमशक्तिका वाचक है। इस जगत्को 'अझी: षोमियं जगत कहते हैं क्योंकि इसमें वेहि दो पदार्थ हैं। जो रसारमक शान्त बाक्ति है वह सोमकी है और जो उग्र तीव तथा उच्च है । ह आग्नेयी शक्त है । इन दोनोंको रि प्राण, चन्द्र सूर्व, इ.श पिंगला, प्रकृति पुरुष, 💵 चैतन्य, भनात्मा भारमा, इस प्रकारके भनेक नाम हैं। इन भनेक द्वनद्वसूचक नामोंसे दो तत्त्वींका ज्ञान होता है। जिसकी स्ती और पुरुष कहा जाता है, ये दो सत्पन्न होनेके पूर्व प्रकृति तस्व विद्यमान था, इस प्रकृते ये दो तस्व कैसे उत्पन्न हर १ मनुष्यको इसी प्रश्नका निचार करके जानना चाहिये कि इन दोनोंका मूळ कहा है।

मूळ गुरू तस्य था, उसके एक जंशसे प्रकृतिपुरुषकी उत्पत्ति हुई; शेष जो रहा, उसके विषयमें 'कतमः सः

अर्थः ' मा अर्थ कौनसा है, जिसमें स्नीपुरुषशक्ति विभिन्न नहीं हुई वह मूळवत्त्वका आणा भाग कहाँ रहा है ? इसी विषयमें वेदमें कहा है—

त्रिपादूर्ध्वमुदैर कुषः पादो अस्येहाभवत्युनः ॥ ( ऋ० १०।९०।४ )

"इसके तीन दिस्से ऊपर हैं जीर इसका एक भाग दि यहां वारंबार बनता है।" जर्थात् मुक्तस्वका धोडासा दिस्सा इस जगत्में विविधक्योंका जारण करता है किंवा स्नोपुरुषरूपसे दिखाई देता है। यह विभाग—

कस्माञ्जोकात्कतमस्याः पृथिव्याः । (मं. १)

"किस कोकसे कौनसी पृथ्वीके किस विभागपर गान्य हुआ है?" जर्थात् इस जगत्में अनंत पृथ्वीकोक हैं, इनमेंसे किस भूमिपर और उस भूमिके किस विभागपर यह पान हुआ है और यह आया कहांसे? तत्त्वज्ञानकी इष्टीसे ये स्व स्था विचार करने योग्य हैं। इस जपने भूविभागपर भी सर्वत्र एक समय प्राणियोंकी उत्पत्ति नहीं हुई। किसी स्थानपर होगई और अन्यत्र फैकी। इसी क्ला सर्वत्र समझना चाहिये और कई प्रहोपप्रह ऐसे हैं कि जहां इस प्रकारके प्राणी अभीतक बने भी नहीं हैं।

#### गीके दो बचे।

ये ज्ञीपुरुष दो बच्चेंके समान हैं। ये अपनी माताका दूज पीते हैं, ये दोनों—

वत्सौ विराजः सिळलाडुदैताम्। (मं. १)

"ये विराट् रूपी गौके दोनों बच्चे जगत् बननेके पूर्व जो सर्वत्र प्राकृतिक समुद्र था, उससे छदयको प्राप्त हुए।" प्रायः प्रथम मा बच्च होता है और तरपश्चात् उस्पत्ति होती है, बच्च उत्पन्न होनेके पूर्व भी बाठ अस्पन्न होता है, इस भूमिपर भी प्रारभमें जल था, उसमें वनस्पतियां उपाप हुई असी जलमें जलजन्तु बापण हुए। इस प्रकार प्रका उस्य जलसे हि है। जनमसे लेकर लयतक यह 'ज—लु ' हि साथ देनेवाला है। इस स्वीपुरुषका जलसे विश्वय हुआ है। ये दोनों बच्चे प्र एकहि धेनुके हैं। इनमेसे कीन अपनी माताका दूध पीता है यह प्रश्न निल मंत्रभागमें पुछा है—

#### तौ त्वा पृच्छामि कतरेण दुग्धा। (मं. 1)

" छन दोनोंके विषयमें में पूछता हूं कि उनमेंसे किसने जपनी माताका दूध पीया है?" और किसने नहीं पीया? यहां प्रकृति पुरुष इन दोनों बचोंमें कीन प्रकृति माना गौके दूधसे पुष्ट होता है और कीन नहीं होता है यह प्रभका भाव है। सबको इस प्रभका विचार करना चादिये। अपने दि अंदर देखिये, अपने अंदर देढ और आत्मा है, येदि प्रकृति पुरुष हैं। इनमेंसे प्राकृतिक पुष्टिमाधनोसे देहकी पुष्टि की जाती है, आत्माकी नहीं, अर्थात् देहिह अपनी प्रकृतिमाताका दूध पीकर पुष्ट होता है। आत्मा सदा एकरस रहता है। इस प्रकार विचार करके प्रभका भाव और उसका उत्तर जानना चाहिये।

इस विश्व ही रचना होने के पूर्व कैसी अवस्था थी ? यह एक प्रश्न तरवज्ञानका विचार करनेवाल के सन्मुख जाता है, इसका उत्तर वेदने 'सिल्ड अवस्था' थी ऐमा दिया है। जगाध, अपरंगर, अति शान्त जार गंभीर महासागरकी जो अवस्था होती है उसके समान प्राकृतिक परमाणुमीका समुद्र अति शांत था। उसमें कुछ भी हळचळ न थी, कुछ भी न्यूनाधिकता नहीं थी, सर्वत्र शान्तता थी। यहां प्रश्न इत्तक होता है, कि ऐसी शान्तिकी स्थितिमें चळ्ळता किसने अत्पन्न की। यदि चळळता उसी समुद्रका स्वतः सिद्ध धर्म माना जाय, तो उसमें शान्ति कैसे हो सकती हैं ? यदि न माना जाय, तो यह जशान्ति किसने उत्पन्न की ? इसका उत्तर इस प्रकार द्वितीय मन्नने दिया है—

#### त्रि-भुजं योनि कत्वा शयानः। (मं. २)

"सत्त्व रज और तम रूपी तीन गुणोंसे युक्त प्राकृतिक बिडोनेपर सोनेवाला यह एक देव हैं।" जबतक यह (श्यानः) सोया हुला रहता है, तब तक इस प्राकृतिक समुद्रमें बिलकुल हलचल नहीं होती, इसकी निद्रा समास होनेतक सर्वत्र शान्ति फैली रहती है। जब यह जागने लगता है • इसमें हलचल होती है।

#### यः महित्वा सालिलं अऋन्द्यत्। (मं. २)

'जो अपनी महिमासे इस सिक्ट अवस्थामें बडी इक्डिक ग्रुरू करता है। "यह तीन गुणोंपर सोता है इस कारण वे इक्डिक कर नहीं सकते, परंतु जब यह जागता है तब वे इलचलके लिये खुले होते हैं और सच्चगुण समता चाहता, रजोगुण खिल बिली मचाना चाहता, और तमोगुण स्तब्धता चाहता है। इस प्रकार इस एकहि सिल्लिक ये तीनों परमाणु एक दूसरेपर अपने अपने विभन्न गुणोंके कारण सापसमें हमला करते हैं और इस कारण उसका शान्त सिल्लि प्रश्लुब्ध होता है। और इस प्रश्लोमका कारण उस उपास्य देवकी 'महिमा' ही है। शान्त सिल्लिमें श्लोम करना और क्षोममें फिर शान्ति स्थापन करना, यही उसकी महिमा है।

## विराजः कामदुधः सः वत्सः गुद्दा तन्वः चके।

"इस विराट् रूपी कामधेनुका वह बच्चा गुहाके अंदर अपने रहनेके लियं तीन शरीर बनाता है।" ये तीन शरीर (गुहा) गुप्त हैं, प्रकट नहीं है, प्रकट होते तो गुहाके अन्दर न होते। ये सूक्ष्म शरीर, कारण शरीर और महाकारण शरीर हैं। किंवा प्राण शरीर, सूक्ष्मशरीर और कारणशरीर ये तीन शरीर हैं। ये शरीर गुद्ध हैं और इनके कारणह इस जगत्की स्थिति है। यह जात्मदेव ये शरीर (गुहा) अति गुप्त रीतिसे करता है, इस कारण इनकी उत्पत्ति, स्थिति, वृद्धि आदिका पता साधारण लोगोंको नहीं कगता।

#### यानि त्रीणि बृहन्ति, चतुर्थं वाचं नियुनाकि । (मं. ६)

"ये तीनों वारीर बडे विलक्षण वारीरसे युक्त हैं, इनमें बड़ी वाक्त हैं। जो चौथा वारीर है उस चतुर्थ वारीरके साथ वाणीका योग होता है। यही स्थूल वारीर है। " यह स्थूल वारीर मादण करता है, वक्तृत्व करता है, आत्माके जंदरके भाव प्रकट करता है। इसके अन्दर गुप्त तीन वारीर हैं, परंतु जनमेंसे एक भी इस प्रकार वक्तृत्व करनेमें समर्थ नहीं है। जिससे यह सब जगत् निर्माण होता है उसको बहा कहते हैं, इस ब्रह्मका ज्ञान तपसे होता है, देखिये—

#### विपाश्चित् तपसा पनत् ब्रह्म विद्यात्। (मं. १)

"ज्ञानी मनुष्य तपसे इस ब्रह्मको जानता है।" अर्थात् अज्ञानी मनुष्य इसको जाननेमें असमर्थ है, तपके बिना कोई भी इसे जान नहीं सकता। विपश्चित् (वि-पश्-चित्) का अर्थ "जो जगत्को विशेष सूक्ष्म दशसे देखता है" ऐसा है। वही इस ब्रह्मको जान सम्ला है, जो जानात दशीसे इस जगत्का निरीक्षण करता है, वह नहीं जान सकता। इसके जाननेकी रीति यह हैं—

#### यस्मिन् एकं ( मनः ) शुज्यते । ( मं. ३ )

" जिसमें एक मनका योग किया जाता है। ' जिस तपमें एक अपने मनका योग किया करते हैं, इस मनके जोगसे हि अर्थात् चित्तवृत्ति निरोधसे जब यह जामतिका मन बान्त और स्तव्ध होता है, तब उस विज्ञानी पुरुषको महाका साक्षात्कार होता है। सबसे पहिले—

#### बृहत्याः बृहत् निर्मितम्। (मं. ४)

"बडी प्रकृतिसे महत् तस्य निर्माण हुआ।" रहिके प्रथम मंत्रकी व्याख्या प्रसंगमें कहा है कि सबसे पूर्व प्राकृतिक सान्त समृद्ध था। इस महती देवी प्रकृतिसे (बृहत्) महत्तस्य उत्पन्न हुआ। यही सबसे पहिका सर्ग है। यहां (बृहती) देवी प्रहृती मूळ प्रकृतिसे यह महत्त-स्वकी उत्पत्ति बताई। परंतु यहां शंका होती है कि यह मृद्ध प्रकृति-

#### बृह्तीं कुतः अधिमिता १ (मं. ४)

"महती देवी प्रकृति कहांसे बनी ? " इस प्रकार प्रभ पूछे जांब तो बनवस्थाप्रसंगद्दि होगा। मतः द्वितीम मंत्रमें इहा है, कि एक सिख्छ अवस्था सबसे प्रथम थी। यही सबसे पहिली अवस्था है, यह कैसी बनी प्रेसा प्रश्न कोई न करे। क्योंकि वह सबसे प्रथम अवस्था है। इसी महती प्रकृतिके साथ एक आरमा जायन करता था। इससे भी पूर्व कोई नहीं है। इस प्रकार सबसे पूर्वके ये होनों हैं। अतः ये कहांसे उत्पन्न हुए ऐसा प्रश्न कोई न पूछे। तत्वज्ञानमें इस प्रकार अनवस्थाप्रसंग करना बहा होष गिना है। अस्ता।

वृहतः परि पञ्च सामा अधिनिर्मितान । (मं. ४)

'' इस महत्तरवके उपर, सर्थात् इस महत्तरवका मसाठा
केकर पांच सामोंकी रचना हुई है। " महत्तरवसे पांच
तम्मात्रोंकी उत्पत्ति यहां कही है। यहां तक जो सृष्टिका
वर्णन हुआ वह इस प्रकार नताया जाता है—

१ मूक्प्रकृति, सक्कि, पुरुष, ब्रह्म, स्वराट् माता, बृहती, यक्ष, वैश्वानर, विराट् विराट्, कामधेनु • महत्तरव कारणदेह बृह्त्, भारण जीव, वस्सः, नामा मात्रा

३ पंच तन्मात्र, पञ्च सूक्ष्म इंद्रिय पञ्च साम,

भ नारीर स्थूक ,, स्थूक इंदियां ,, निरीक्षक
यहां तक सृष्टिरचनाका तीसरा युग यहां वर्णित हुना है,
इनसे जीवारमाको शास्ति प्राप्त होती है इस क्रिये इनका
नाम यहां साम है। और इस नारीरघारी भारमाके जीवनको
भागे 'यह्न 'का रूपक बटाना है, इस विशेषकां मैं कि कि
भी यहां इनको साम नामसे दर्शाया है यह बात स्पष्ट है।
यही बात भगके मंत्रमें अन्य शब्दोंसे कही है—

मात्राया परि बृहती। मातुः मात्रा अधिनिर्मिता। (मं. ५)

" बृदती प्रकृति तन्मात्राके अपर है। वह भादिमाता है। इस मातासे तन्मात्रा निर्माण होगई। " यहां माता, भादिमाता, जगन्माता, बृहती ये मुख्यकृतिके हि नाम हैं। उससे पंच तन्मात्राओंकी उत्पत्ति होती है। यहां प्क प्रकृतिके पांच विभिन्न गुणधर्मवाले पदार्थ तस्व बने यह इसकी विशेषता है। इसीको कहते हैं—

बायायाः माया जहा । मायायाः परि मातली ।

" नादिमायासे दूसरी माया वनी, और मायाके जपर निरीक्षक भी तैयार हुआ। '' मूळ आदिमायासे यह प्राक्त-तिक हारीर बना और उसका अधिष्ठाता या निरीक्षक जीवारमा भी बना। यह चतुर्थ अवस्थाकी सृष्टि है, इसीका नाम जगत् है। जादिमायासे यह माया रची गयी है। इसका निरीक्षक यहां आत्मा है। यहां तक अविकृत मूळ प्रकृतीसे जिक्कत जगत्का निर्माण होनेका वर्णन इन पांच मंत्रीमें किया एया। अब इसमें ब्यापक देवका वर्णन

#### वैश्वानरकी प्रतिमा।

वैश्वानरस्य प्रतिमोपरि चौर्यावद्रोदसी विवधाधे अग्निः। (मं. ६)

" वैश्वानरकी प्रतिमा ठतनी है कि जितना युक्कोक उपर विस्तृत है और जदांतक अग्निका तेज फैळा है।" अर्थात् यह वैश्वानर अूजोकसे घुळोक तक फैका है, यही विश्वका नेता जतः इसकी वैश्वानर कहते हैं। यह वैश्वानर प्रकृतिके साथ रहता हुआ जगत्के सब रचनादि कार्य करता है। संपूर्ण जगत्का यदि कांई प्रमुख नेता है तो वह यहां है। यह छठा है। पूर्वोक्त कोष्टकमें (१) स्थूक, (२) सूक्ष्म, (१) कारण, (४) मूक प्रकृति, (५) जीव से पांच और यह (१) वैश्वानर छठवा है। पिहके चार जह हैं और अन्तके दो चेतन हैं। इस छठे वैश्वानरसे—

ततः षष्ठात् असुत उदितः स्तोमाः आयन्ति

"उस छटे वेशानरसे प्रकाशित होनेवाले यज्ञ यहां मनुष्यकोकों लाले हैं।" वही मुख्य देव सब यज्ञोंका प्रकाशक है। मनुष्यकी उत्पत्तिके साथ जो यज्ञ कत्पन्न होता है वह यही है। और वेदि यज्ञकर्म (अहः षष्ठं अधियिनत) दिनके षष्ठ मागकी समाधिके समय पुनः उसीके पास पहुंचते हैं। उसीसे ज्ञान और कर्मकी प्रेरणा होती है और उसीमें वह अन्तर्भे जा विकती है। इसको सबका दृष्टा कहते हैं, इसिलेय इसको कश्यप (पश्यकः) देखनेवाला सबका दृष्टा किंवा विशिक्षक कहा है। यह—

#### त्वं हि युक्तं योग्यं च युयुक्षे। (मं. ७)

"युक्त और योग्यका संयोग करता है। " जो पदार्थ जहां रखना योग्य है और जैसा संयुक्त करना उचित है उसी प्रकार वह सबकी योजना यथायोग्य करता है, उसमें कोई गळती नहीं करता। हसीळिये उससे इस प्रकार सुयोग्य सृष्टिकी रचना निर्देश होती है। यह उसमें दृष्टा होगेसे भी जहां जो पदार्थ जैसा चाहिये वह उसको ठीक प्रकार ज्ञात होता है और वैसा वह बनाता है। यहि वह योग्य दृष्टा ब होता हो सुयोग्य संसारका बनाना उसके ळिये बशक्य हो जाता। उससे अध्याग्य प्रश्न करते हैं—

इमे षट् ऋषयः (वयं) त्वां पृच्छामः । (मं. 🛚 )

"इस छः ऋषि तुझे ॥ पूछते हैं। " वैश्वानरसे प्रश्न करनेका अधिकार अर्षियोंकाहि है। कीन दूसरा इसको प्रश्न पूछ सकता है? और वह भी किस दूसरेको इत्तर क्यों देगा। इससे प्रश्न पूछनेके लिये भी चित्तकी शुद्धता चाहिये और इससे इत्तर केनेकी भी तयारी चाहिये। वैसी तैयारी ऋषिमुनियोंकी होती है, इस कारण वे वैश्वानरसे

प्रश्न प्रश्नते हैं और इससे उत्तर होते हैं। धन्य हैं उनकी कि जो परम्यत्मासं अपना इस प्रकार संबंध जोड सकते हैं। वस्त्रतः हरएक मनुष्य जो यहां आया है वह इस प्रकारकी योग्यता प्राप्त करनेके किये दि आया है। परंतु बहुत थोडे लोग इस अवस्था तक अपनी उन्नति कर सकते हैं। ऋषियोंका प्रश्न इस प्रकार है—

विराजं ब्रह्मणः पितरं अ।हुः तां नः साखिभ्यः यतिथा विधेहि। ((मं. ७)

"विराद्को ब्रह्माका पिता कहते हैं, वह किस प्रकार होता है यह बात हम सबको कहिये।" यहां "आत्मा— धरमातमा, ब्रह्मा ब्रह्म, पुरुष-पुरुषोत्तम, इन्द्र— महेन्द्र "यं पुत्र शीर पिताके संयुक्त नाम हैं। यह पिता- पुत्रसंबंध किस प्रकार है यह महत्वपूर्ण प्रश्न है। हरप्क मनुष्यको हमका विचार करना चाहिये और अपना और अपने पिताका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। मनुष्य को तो अपना भी ज्ञान नहीं है और न अपने पिताका ज्ञान असको है। जहां अपना भी ज्ञान नहीं वहां पिताका ज्ञान कहांसे संमवनीय है।

प्रतिक्त कोष्टकमें 'विराज् अथवा विराद्' ये शब्द प्रकृति कीर पुरुषके छिय समानतया छिसे हैं। इन मंत्रों में भी विशाज् शब्द पुर्छिगमें हैं और खोळिंगमें भी है। जो तो पुर्छिगमें वह आस्मा, परमास्मवाचक है और जो खोळिंगमें है वह प्रकृति, ध्यदि शक्ति आदिका वाचक है परंतु सर्वत्र यह नियम भी नहीं है क्योंकि पितामाता वही होने होनों प्रयोग उस एकके छिये भी होते हैं। 'वि-राज्' शब्दका अर्थ 'विशेष तेजस्वी 'है, हस कारण यह शब्द दोनोंके छिये प्रयुक्त होता है।

यहां 'ब्रह्मा' पुराण पुरुषक्षे उत्पक्ष होनेके कारण जीवा-स्माका नाम है, उसका पिता पुरुष या परमास्मा है। पाठक यहां देखें कि सर्वेत्र देदमें पितापुत्रोंके नाम एक हैसे हैं, दोनोंको 'इन्द्र, बारमा, पुरुष, विराट् 'कादि नाम है। पिताकी शक्ति वसी और पुत्रकी शक्ति करप है। तथापि गुणर्घम और कर्म नामा हैं। इससे पुत्रको पता बन सकता है कि यद्यपि मेरी शक्ति नाम अवप है तथापि में उसको वहाकर अपने पिताके समान 'समर्थ 'मा सकता है। यही विश्वास दिकानेके देतुसे इस मंत्रके प्रश्नकी प्रश्नुक्ति हुई है। इसका विशेष अत्तर अगके मंत्रमें दिया है वह

हे ऋषयः यां प्रच्युतां यज्ञाः अनु प्रच्यवन्ते, (यां) उपितष्ठमानां (यज्ञाः उपितष्ठन्ते, यस्याः इते प्रसवे यक्षं पजति, सा परमे व्यामन् विराट् (अस्ति)। (मं ८)

"दे ऋषि छोगों! लिसकी घेरणासे यव यह चळहें छौर जिसकी घेरणा बन्द होनेसे सब यह स्तर्ध होते हैं, जिसके प्रकट होनेके छिय प्रजनीय देवकी गति कारण होती है वह परम माकाशमें सबंत्र व्यापक विशेष प्रकाशमान देवता है।" यह परमात्माका वर्णन है, यही सबका पिता कौर चाता है। सभी जगत् इसकी घेरणासे चळ रहा है, इसीके नियममें रहता है इसने चळाया तो चळता है और नहीं चळाया तो स्तट्ध होता है। ऐसी इसकी खगाध शक्ति है। इसी शक्तिका चिन्तन करना चाहिये। सर्वत्र इसकी शक्ति हि फैठ रही है और इस जगत्का ना चमत्कार इसकी शक्ति हि हो रहा है। जितना परम माकाश सर्वत्र व्यास है उतनी इसकी व्याप्ति है, अर्थात् यह सर्वत्र मरकर सी अवशिष्ट है। अगळ मंत्रका वर्णन इससे भी और विचार-णीय है—

#### अप्राणा प्राणतीनां प्राणेन पति। (मं. ९)

"जो स्वयं प्राणसे जीवित नहीं रहती परंतु अपनी शिक्सिह जीवित रहती है, ऐसी विराट् प्राणियों के प्राणको सहाय-साथ केंकर जाती है।" मुख्य देवके किये प्राणकी सहाय-ताकी आवश्यकता नहीं है, वह तो अपनीहि सत्तासे स्वयं है। इसिलिये उसको स्वयंभू कहते हैं। अन्य प्राणियोंके लिये जीवनधारणके अर्थ प्राणकी आवश्यकता होती है। यह प्राण्य सिके साथ रहकर प्राणियोंके जीवनका हेतु बनता है। पश्चात् यह—

#### विराट् स्वराजं अभ्येति । (मं. ९)

" विराट् स्वराज् के पास पहुंचती है।" इस वाक्यमें एक राजनैतिक मायभी है। (वि-राज्) जहां राजा नहीं है ऐसा राजसंस्थाहीन समाज (स्व-राजं) स्वराज्यशासन अर्थात् स्वसंमत राजशासनको प्राप्त करता है। जहां राजा रूप संस्था उत्पन्न नहीं हुई वहांकी जनता स्वयंशासित होती है, वे अपनी राज्यस्यवस्था स्वयं करते हैं। यह राजनैतिक भाव विधारणीय है।

इस मंत्रभागका दूसरा और एक अर्थ बनता है, वह यह दे- ( न्नि-राज्) राज्का अर्थ है प्रकाश, जिसके पास प्रकाश नहीं उसको वि-राज् कहते हैं। जो स्वयंप्रकाशी नहीं है वह ( क्वराजं) अपने तेजसे जो प्रकाशता है उसके पास ( अभ्योति ) जाता है, और उससे तेज प्राप्त करके प्रकाशित होता है।

परंतु यहांका जर्थ इस प्रकार वीखता है - विराट् अर्थात् जो आतमा जगद्ववदारमें लगा है वह शुद्धात्माके पास जाता है। जो त्रिवाद आतमा अविशेष्ट है। उसको " स्वराट्" कहते हैं क्योंकि वह अपने प्रकाशसे प्रकाशित होता है। उसकी अपेक्षा जो एकपाद आतमा जगत्में वारंवार आता-जाता है, वह वैसा स्वयंत्रभावान् नहीं दिखाई देता। यह साव केवक लक्षणासेहि समझना चाहिये। इस प्रकार यह आतमा है—

त्वे विश्वं सृशन्तीं अभिरूषां विराजं परयन्ति, त्वे पनां न परयन्ति। (मं. ९)

"कई लोग इस सर्व जगत्को सुंदरताके साथ प्रकाशित करनेवाले भारमाको देखते हैं, परंतु कई उसको देख नहीं सकते।" वह सर्वत्र उपस्थित है, परंतु कई उसको देख नहीं सकते।" वह सर्वत्र उपस्थित है, परंतु कई तो उसका साक्षात्कार कर सकते हैं और कई ऐसे अन्धे होते हैं कि वे सब जगत्के प्रकाशकको भी नहीं देख सकते !! प्रायः सब प्राणी ऐसे ही अन्धे होते हैं, विरकाहि कोई उसको देख सकते हैं।

विराजः प्रिथुनत्वं कः प्रवेद ? कः ऋतून् वेद ? कः अस्थाः करुपं वेद । (म. १०)

"इस विशादसे हत्पन्न होनेवाळे छी पुरुषभेदको कौन जानता है ? कीन ऋतुओं की स्थपितको जानता है और कीन कल्पके समयको जानता है। " वस्वज्ञानकी दृष्टीसे इन बार्तीका ज्ञान मनुष्यको होना चाहिये। तथा—

अस्याः कतिधा विदुग्धान् क्रमान् कः वेद ! अस्याः धाम कः वेद ! अस्याः कतिधा व्युष्टिः ! ( मं. १० )

" इसके अञ्चादि रस देनेवाळे ऋतु आदिके कसोंको कीन जानता है, इसका मूळ स्थान किसने जाना है और इस सृष्टीके प्रभातकालको कीन जानता है ?" तस्वविचारकको इन प्रभोंका विचार करता थोग्य है और इनका ज्ञानमी प्राप्त करना चाहिये। इसमेंसे कुछ प्रश्लोंका उत्तर आगे

इयं एव ला या प्रथमा द्यौच्छत्। (मं. ११)
" यही वह है कि जो पित्रे प्रकाश करती है।" पहिनी

कषा यही करती है, जगत्में प्रकाशका संचार इसीसे दोता है। यह---

आसु इतरासु प्रविधा चरति। (मं. ११)

"इसमें और कन्योंने ज्यापकर यह चलती है। " यह सर्वत्र ज्यापक है और सर्वत्र संचार करती हुई सब जगत्का कार्य करती है। इसकी शक्तिसेहि संपूर्ण जगत्के कार्य सुज्यवस्थित रीतिसे हो रहे हैं। तथा—

अस्यां अन्तः महान्तः महिमानः । (मं. 11)

"इसके अन्दर बढी बढी महत्वपूर्ण शक्तिया हैं।"
जीर इन शक्तियोंसे दि इस जगत्के संपूर्ण कार्य करनेसे यह
समर्थ दोती है। नवगत् जानिश्री वधूः जिगाथ ) घरमें
नवीन आयी पुत्रका प्रसव करनेवाली जैसी सुंदर कुल वधू घरमें स्वामिनी दोती है, उसी प्रकार यह विराट इस जगत्में सर्वोपिर विराजमान है, जानते हुए या न जानते हुए सभी इसपर प्रेम करते हैं।

जिस प्रकार एकहि छन्दमें पूर्व और उत्तर ऐसे दो चरण (छन्दःपश्चे) होते हैं, जौर वे एकहि छन्दमें समान अधिकारसे रहते हुए परस्परकीं अनुकूछताके साथ छन्दकी शोभा बढाते हैं, उसी प्रकार इस जगत्में की और पुरुष ये इस संसाररूपी छंदके दो पक्ष हैं, दोनों परस्परकी सहायता और पूर्तिके छिये हैं, अछग होनेके छिये नहीं हैं। वे इस गृहस्थके संसारमें समान अधिकारसे रहते हुए (समान योनि) अपने समान अधिकारके गृहस्थानके जन्दर (अनुसंचेरते) अनुकूछतासे रहते हुए इस जगत्में संचार करते हैं। इसके छिये छदाहरण सूर्यपरनीका है—

स्येपत्नी प्रजानती केतुमती अजरा भूरिरेतसा संचरात । (मं• १२)

" जैसी सूर्यकी धर्मपरनी प्रभा ज्ञानं पास करके, विज्ञानयुक्त होकर, श्रीण न होती हुई, विशेष पराक्रमी करका इस
जगत्में संचार करती है। " ठीक इस क्या गृहस्थकी
धर्मपरनी ज्ञानविज्ञानयुक्त, बळयुक्त, पराक्रमयुक्त होकर
अपने संसारके कार्य दक्षताके साथ करे। गृहस्थका
१४ (अथर्व, सु. आच्य)

गृहस्थाश्रम धर्मपरनीके होनेसे हि होना है, इसिल्ये धर्म-परनीका निर्देश यहां किया है। परंतु येही शब्द धर्मपतिका भी कर्तव्य बताते हैं। पतिभी झानविज्ञानयुक्त बने, हृष्टपुष्ट होकर विशेष पराक्रमके कार्य काना हुला इस संसारमें विविध कार्य करे और अपने गृहस्थधमंकी उन्नति करे। पति और परनीके धर्म साधारण तथा पूर्वोक्त विषयों में समानहि हैं, इसिल्ये एकका निर्देश करनेसे दूसरेके धर्मकाभी झान हो जाता है। पूर्वोक्त स्थानमें इनके सामान्य धर्मका बलेख है, व कि विशेष धर्मोका। मस्तु। जब इस गृहस्थधमंका प्रसंग प्राप्त थोडासा वर्णन सगले मंत्रमें करते हैं—

तिस्रः ऋगस्य पन्थां अनु आगुः। त्रयो धर्माः रेतः अनु आगुः। ( मं॰ १६)

"तीनों शक्तियां सत्यकी अनुक्छताके साथ रहती हैं। " यह सीर तीनों धर्म वीर्यकी अनुक्छताके साथ होते हैं। " यह सिद्धांत गृहस्थीको सदा ध्यानमें धारण करना चाहिये। शरीरकी, अन्तःकरणकी और सारमाकी ये तीनों शक्तियां सत्यके आधारसे प्राप्त होती हैं। जो सत्यका प्रकर नहीं है उसके पास कोई शक्ति नहीं रह सकती। तथा ब्रह्मचर्य, गृहस्थ और वानप्रस्थके तीनों धर्म वीर्य-वळ-पराक्रमके साथ सिद्ध किये ॥ सकते हैं। अशक्त मनुष्य इनको सिद्ध नहीं कर सकता। हरएक मनुष्यके छिमे ये दोनों उपदेश सदा चित्तमें धारण करने योग्य हैं। संन्यास धर्म तो विशेष योग्यतावां सनुष्यके छिमे सिद्ध होनेवाला है, अतः सर्व साधारणके छिमे हसका निर्देश यहां नहीं किया है। इसीका आगे और स्पष्टीकरण किया है—

पका प्रजां जिन्वति । एका ऊर्जे जिन्वति । एका देवयूनां राष्ट्रं रक्षति । ( मं॰ १६ )

" एक प्रजाकी रक्षा, दूसरी बळकी वृद्धि और तीसरी देवोपासकों के राष्ट्रकी रक्षा करती है" इस प्रकार सम्वानरक्षा, बळरक्षा और राष्ट्ररक्षा करनेका भार गृहस्थियों पर है, वह गृहस्थिभ है। जो जपना प्रजाका संवर्धन, पाळन, पोषण और उत्तम शिक्षादि प्रवंध नहीं करता, वह अपने गृहस्थ-धमसे स्वष्ट होता है, जो अपना बळ नहीं बढाता और उससे अपने राष्ट्रकी रक्षा नहीं करता, वह भी वैसाहि गृहस्थधमसे च्युत होता है। गृहस्थमें जो तीन शक्तियां हैं, उन शक्तियों का उपयोग करके

भपना कर्तस्य पालन करना चाहिये। सत्य और नीर्यके भनुक्क जो गृहस्थके धर्म हैं, वे ये धर्म हैं।

असीषोमी यज्ञस्य पक्षी। (मं १४)

" अप्रि और सोम ये दो यज्ञके पक्ष है " जिस प्रकार पक्षी है वो पंस्न होते हैं उसी प्रकार ये यज्ञके दो पंस्न हैं। इवन रूप यज्ञमें अप्रि मुख्य हैं क्यों कि अप्रिके विज्ञा यज्ञ हो नहीं सकता और सोमरस भी प्रधान द्वन्य है। इस रीतिसे हवनरूप यज्ञमें ये दो पदार्थ मुख्य हैं। परंतु यही केवल यज्ञ नहीं है। मनुष्यका जीवन एक महान् यज्ञ है, इसमें भी अप्रि और सोम मुख्य हैं। यहां सोमका रूप मनुष्यमें मन है और अप्रिका रूप वाणी है। मनुष्यमें मन और वाणीहि सब कुछ है। इस दंगसे इसका और भी विचार हो सकता है। सोम एक ज्ञानित और अहिंसा की स्वना देता है और अप्रि एप्रवार इनसे हो रहे हैं। यह यज्ञ जहांतक हो सके, वहांतक पूर्ण और उत्तम हो ऐसा करना हरएक मनुष्यका कर्तक्य है।

पूर्व स्थानमें तीन शक्तियोंका वर्णन है। यहां एक (तुरीया बासीत्) चतुर्थ शक्ति कही है वह पारमारिमक विश्वव्यापिनी शक्ति है। जिस शक्तिको छापि छोग प्राप्त करते हैं जौर जिम से यजमानको (स्वः) स्वर्गकी प्राप्ति होती है। इस मंत्रमें तथा इस स्क्रमें बन्यत्र जो इस्त्रमेंते नाम है विवस्त्रमेंते हपासनायोग्य इन्द्रहें। यह मंत्रोंक उपासनायोग्य इन्द्रहें। यह संत्रोंक उपासनायोग्य इन्द्रहें। यह संत्रोंक उपासनायोग्य इन्द्रहें। यह संत्राप्ति है। इस इपासनासे बारमाका प्रकाश अधिकाधिक इन्द्रवक्त होता है।

आगे मंत्र १५ से मंत्र २१ तक पांच, छः, सात और जार संख्याके गण कहे हैं। ये गण वारंवार वैदिक मंत्रींमें आते हैं। पछ जानेन्द्रिय, छः ऋतु, सत ऋषि, अष्ट वसु आदि हुन गणोंकी गणना अनेक स्थानपर है। इनमेंसे कहें गण मनुष्यशरीरमें हैं, कई कालविभाग हैं, कई बाह्य देवताओं के हैं। ये सब मिककर संपूर्ण जगत् होता है और एक दूसरेके साथ अनुक्लतासे रहकर स्वात करनेसे सबकी उच्च अवस्था होती है। अलग होनेसे हानि और मिलकर रहनेसे सबकी

#### सात गीध।

कठारहेवें मन्त्रमें 'सप्त गुधाः' पद है। ये सात गीजमी मानवी शरीरमें हि हैं। जैसे सप्त ऋषि यहां हैं वैसेदि सात गीध हैं। जो ऋषि हैं वे दि गीध बनते हैं। दो नाक, दो कान, दो मांख और एक मुख ये अच्छे कर्म में प्रवृत्त हुए तो ऋषि कहलाते हैं और येदी स्वार्थान्थ हुए तो येदी गीध या राक्षस बनते हैं। पाठक अपने वारीर में देखें कि ये ऋषि हैं वा गीध हैं। और यदि गीध हों तो उनको ऋषि बनानेका यहन करें।

जब मनुष्य अनासिक्तभावसे बर्नता है, तब सब संसार या प्रकृति उसकी सेवाके किये तस्पर रहती है, वह कहती है—

श्रेयः मन्यपाना युष्माकं सख्ये आगमं, अहं रोवा अस्मि। ( मं॰ २२ )

ं तुम्हारा कल्याण करनेकी इच्छासे भागके पास में आगबी हूं, में भागकी सेवा करनेवाकी दासी हूं। " जब प्रकृति इस प्रकार भनुकूछ होती है, तब समझना चाहिये कि इसका योग सफडताको पहुंचने छगा है। जो प्रकृति प्रारंभमें जीवपर अधिकार चढ़ाती थी, वही उदासीनभावके साम कैसी सेविका पनकर भनुकूछ होती है यह यहां देखने योग्य है। उसका बज्ञीभूत होनेका और एक कारण है —

वा समानजन्मा ऋतुः शिवः अस्तु 🗷 वः सर्वाः संचरति । ( मं॰ २२ )

"तुम्हारे साथ जनमा हुना यहा तुम्हारे किये कर्याण करनेवाला होवे और वह तुम्हारे भंदर संचार करे।" अगवदीतामें "सहयक्षाः प्रजाः स्ट्रष्ट्वा (भ० गी० १।१०)" कहा है। प्रजाके साथ यहा उत्पन्न होनेका वर्णन वहां है। यही बात हस मंत्रके "समानजनमा कृतुः " शब्दोंके हारा कही है। मनुष्यके साथ यहा उत्पन्न हुना है, उसके करनेसे मनुष्यकी उन्नति व न करनेसे उसका नाश निःसंदेह होना है।

#### गोमहिमा।

केवली गृष्टिः प्रथमं **इ**न्द्राय पीयूषं दुदुहे । अथ देवान् ऋषीन् मनुष्यान् असुरान् अतपर्यत् ॥ ( मं० २४ )

" अवेली गाय सबसे पहिन्ने अपना अस्तरूपी हूच इन्द्रके यशकर्मके किये देती हैं। और पश्चात जो दूच जना है अससे देव, ऋषि, मनुष्य और असुरोंकी तृति करती है। " पश्चके किये इस प्रकार गौकी उत्पत्ति है। इस दवनहरी यज्ञसे वायुग्जब्दि, जल्ग्जब्दि, नीरोगता भावि दोती है भीर सनुष्यका जीवन सुक्षपूर्ण होता है। इस कारण यज्ञयाग होसदवन जान। सनुष्यका भर्म । और वह उसकी उन्नतिका एक एक उत्तम साधन है। आगेके दो संत्रोंमें—

को जु गौः कः एक ऋषिः किमु धाम का आशिषः। यक्षं पृथिन्यामेकवृदेकर्तुः कलमोऽजु सः ॥ २५ ॥ एको गौरेक ऋषिरेकं धामेका आशिषः। यक्षं पृथिन्यामेकवृदेकर्तुर्नाति रिच्यते ॥ २६ ॥

यहां प्रकृति प्रकृतिक्ण गी है, जो जीवास्माणींकी पुष्टि करनेके क्षियं वृध देती है। इस सबका निरीक्षक एकदि ऋषि सबका एक मात्र निरीक्षक-परमात्मा ही परम ऋषि है। इस प्रध्वीपर सर्वेग्यापक एकहि परमात्मादेव सबका उपास्य है। शीर उसका सबके क्रिये उत्तम मात्रीवीद है। इस स्था विचार करके इन मंत्रोंका भादाय जानना चाहिये।

प्क प्रकृतिरूपी गी, एक दिम्बद्धिरूप ऋषि, एक पर-मारमाका भाम, एक स्वस्तिरूप नाशीर्वाद, भीर इस भूमिपर स्वापक एकदि प्रव देव है व बाते यहां कहीं हैं। प्रवेक्त वर्णनसे इनका सहज बोध हो सकता है।

इस स्करों पञ्च, षष्ठ, सप्त और षष्ट शब्दों द्वारा वेदोक्त जनेक कोष्टक बनेत हैं, परंतु वे जभीतक पूर्ण नहीं हुए, इस किये यहां नहीं दिये। ■■ पूर्णतासे तैयार होंगें तब उनका प्रकाशन किया जायगा।

## विराट्

[ ?0]

ऋषिः— अथर्वाचार्यः । देवताः— विराद् ।

#### [8]

विराङ्घा इदमग्रं आसीत्तस्यां जातायाः सर्वेमविमेदियमेवेदं भंविष्यतीति ॥ १॥ सोदंकामृत्सा गाहैपत्ये न्यकामत् ॥ २॥ गृहमेधी गृहपंतिभवति य एवं वेदं ॥ ३॥

अर्थ — (विराद् वै) विराद् निश्चयसे (अग्रे इदं आसीत्) पारंभमें यह जगत् था। (तस्याः जातायाः) इसके दोनेपर (इयं एव इदं भविष्यति इति) यही ऐसा यही होगा इस कारण (सर्वे अविभेत्) सब मबभीत होगये॥ १॥

(सा उद् अकामत्) वह उरकान्त होगई और (सा गाईपत्ये न्यकामत्) वह गृहपतिसंस्थामें परिणत होगई, (यः एवं वेद) जो ऐसा जानता है वह (गृहमेधी) गृहयज्ञ करनेवाळा होकर (गृहपातिः भवति) गृहपाडक होता है॥ र-१॥

| सोद <mark>ंकामुत्साहंवनीये न्य∫क्रामत्</mark>                         | 21 (2)   |     |
|-----------------------------------------------------------------------|----------|-----|
|                                                                       | 11 8     | H   |
| यन्त्यस्य देवा देवहूर्ति प्रियो देवानां मवति य एवं वेदं               | ॥ ५      | 11  |
| सोदंकाम्ता दंक्षिणायौ न्य क्रासत्                                     | 11 8     | 11  |
| युज्ञतीं दक्षिणीयो वासंतेयो भवति य एवं वेदं                           | 11 9     | 11  |
| सोदंकामृत्सा सभायां न्यिकामत्                                         | 116      | Į)  |
| यन्त्यंस्य सुभां सम्यो भवति य एवं वेदं                                | 113      | H   |
| सोदंकामुत्सा समितौ न्य्कामत्                                          | 11 20    | 11  |
| यन्त्यं समिति सामित्यो भंवति य एवं वेदं                               | 11 ??    | 11  |
| सोदं क्रामुत्सामन्त्रंणेन्य् क्रामत्                                  | ॥१२      | 11  |
| यन्त्यंस्यामन्त्रंणमामन्त्रुणीयो भवति य एवं वेदं                      | ॥१३      | ll: |
| [ २ ]                                                                 |          |     |
| सोदंकामुत्सान्तरिक्षे चतुर्घा विकानतातिष्ठत्                          | 11 8     | n   |
| and with and an examination of                                        |          |     |
| तां देवमनुष्या अन्नविष्यमेव तद्वेद यदुभयं उपकीवेदेमामुर्व ह्वयामहा हा | तिं ।। २ | 11  |

अर्थ— (सा उद् अफ्रामत्) वह उरकान्त होगई और (सा आहवनीय न्यकामत्) वह बाहवनीय ब्रिम संस्थामें परिणत होगई। (यः एवं वंद् ) जो इस प्रकार जानता है वह (देणानां व्रियः भवति ) वह देवींका व्रिय बनता है और (देवाः अस्य देवह्नीतं यन्ति ) सा देव इसकी देवींकी पुकारके स्थानपर जाते हैं॥ ४-५॥

(सा उद् अकामत्) वह उत्कानः होगई और (सा दक्षिणाद्यौ न्यकामत् । वह दक्षिणाद्य संस्थामें परिणत हुई। (यः एवं धेद्) जो इस मना। जानता है, वह (यक्षतः दक्षिणीयः वासतेयः भवति ) योग्य शितिसे यज्ञ करनेवाका, संमानयोग्य और दूसरोंको रहनेका स्थान देनेवाका होता है ॥ ६-७॥

(सा उद् अक्रामत्) वह प्राप्ताना होगई और (सभायां न्यक्रामत्) वह सभामें परिणव होगई। (यः पवं वेद) जो यह जानता है पा (सभ्यः भवति) सभाँके योग्य होता है और छोग (अस्य सभां यन्ति) इसकी समामें जाते हैं ॥ ८-९॥

(सा उद् अकामत्) वह करकाणा होगई और (सा समिती न्यक्तामत्) वह समितिमें परिणत होगई। (यः एवं वेद्) जो यह जानता है वह (सामित्यः भवति) समितिके योग्य होता है और छोग (यस्य समिति यान्ति) इसकी समितिमें जाते हैं॥ १०-५१॥

(स। उद् अकामत्) वह उरकान्त होगई भीर (सा आमन्त्रणे न्यक्रामत्) वह मन्त्रिसमार्वे परिणव होगई।(यः एवं वेद्) जो यह जानता है वह (आमंत्रणीयः भवति) वह मन्त्रीमण्डळके योग्य होता है और छोग (अस्य आमन्त्रणं यन्ति) इसकी मंत्रणाको जाते हैं।। १२-१३॥

( सा उद् अकामत् । वह विराट् रुकान्त होगई सौर (सा अन्तरिक्षे चतुर्घा) वह सन्तरिक्षमें चार प्रकारसे (विकान्ता अतिष्ठत् ) विभक्त होकर ठहरी ॥ १ ॥

(देवमनुष्याः तां अञ्चवन्) देव भीर मनुष्य उसके विषयमें बोळे कि, (इयं एव तत् वेद् ) यही वह जानती हैं, (यत् उभये उपजीवेम ) जिससे हम दोनों जीवित रहते हैं। अतः (इमां उप ह्रयामहै इति ) इसको मा बुकाते हैं ॥ २॥

| तामुपांह्वयन्त                                                      | 11 \$ 11 |
|---------------------------------------------------------------------|----------|
| ऊर्ज एहि स्वध एहि स्रनृत एहीरांव्रयेहीति                            | 11811    |
| तस्या इन्द्रौ वत्स आसीद्राय्च्यिभिधान्यभ्रमूर्धः                    | 11 % 11  |
| बृहचे रथन्त्रं च द्वी स्तनावास्तां यज्ञायाज्ञियं च वामदेव्यं च द्वी | 11 8 11  |
| औषंधीरेव रथन्तरेणं देवा अंदुहून्व्यची बृहुता                        | 11 0 11  |
| अपो विमिद्रेव्येन युद्धं यंज्ञायुज्ञियेन                            | 11 5 11  |
| ओषंधीरेवासमै रथन्त्रं दुंहे व्यची बृहत्                             | 11 9 11  |
| अपो बामद्रेव्यं युक्तं यंज्ञायक्षियं य एवं वेदं                     | 11 60 11 |
| 5 - 3                                                               |          |

सोद्कामुत्सा वनस्पतीनागंच्छत्तां वनस्पतंयोऽशत सा संवत्सरे समभवत् 11 8 11 तस्पाद्धनस्पतीनां संवत्सरे वृक्णमपि रोहति वृश्चतेऽस्याप्रियो आतृव्यो य एवं वेदं ॥ २ ॥ सोदंकामुत्सा पितृनागंच्छत्तां पितरांऽझत सा मासि सममनत् 11 3 11 वस्मांत्वित्रम्यो मास्युपंमास्यं ददति प्र पितृयाणुं पन्थां जानाति य एवं वेदं 11811

अर्थ- ( तो उपाह्रयन्त ) उसको हन्दीने बुकाया, पुकारा ॥ ३ ॥ (ऊर्जे पहि) है बक, मा। (स्वये पहि) है अपनी धारण शक्ति, मा। (स्तृते पहि) है सत्य, मा। ( इरावति पहि ) हे बसवाकी, बा । ॥ ४॥

(तस्याः वत्सः इन्द्रः आसीत्) इसका बडडा इन्द्र था, (गायत्री अभियानी) गायत्री रस्ती थी और

( अभ्रं ऊघः ) मेघ दुग्धस्थान था ॥ ५ ॥

(बृहत् च रथन्तरं च ) बृहत् भीर रथन्तर (द्वौ स्तनौ आस्तां ) ये दो स्तन थे। भीर (यज्ञायित्यं च

वामदेव्यं च द्वौ ) यज्ञायज्ञिय भीर वामदेव्य ये दो स्तन थे ॥ ६॥

(देवाः रथन्तरेण ओषधीः अदुहन् ) देवींने स्थन्तरसे भौषियाँ दोइन करके निकाली भौर ( बृहता व्यचः )

बृहत्से विस्तारयुक बाकाशको निकाला ॥ • ॥

(वामदेव्येन अपः) वामदेव्यसे जळ निकाळा और ( यज्ञायश्चियन यज्ञं ) यज्ञायश्चियसे यज्ञको निकाळा ॥ ॥ ॥ (यः एवं वेद ) जो यह जानता है ( अस्मै रथन्तरं एव ओषधीः दुहे ) छसके छिये स्थन्तर श्रीविधयां देता है, (बृहत् व्यचः ) बृहत् अवकाश देवा है, (बामदेव्यं अपः ) बामदेव्य जल देवा है और (यज्ञायित्यं यशं ) यज्ञायिक्ष यज्ञ देता है॥ (९-१०)॥

(सा उदकामत्) वह उत्कान्त हो गई और (सा वनस्पतीन् आगच्छत्) वह वनस्पतिवेकि पास नागई। (तां वनस्पतयः अञ्चत ) उसको वनस्पतियोंने मारा, परंतु (सा संवत्सरे सममवत् ) वह वर्षमें पुनः होगयी। (तस्मात् वनस्पतीनां वृक्णं अपि रोहति ) इसिकिये वनस्पतियोंके वण भर जाते हैं। (यः एवं वेद्) जो यह

जानता 🕽 ( अस्य अप्रियः स्नातुब्यः बृक्षते ) उसका भिषय शत्रु काटा जाता है ॥ १-२ ॥

(सा उदकामत्) वह सकान्त होगई, (सा पितृन् आगच्छत्) वह पितरोंके णाम आगई, (तां पितरः अझत ) उसकी पितरोंने मारा, परंतु ( सा मासि समभवत् ) वह प्रतिमास उत्पन्न होने करी। ( या एवं वेद् ) जो यह जानता है वह ( पितृयाणं पन्थां प्रजानाति ) पितृयाण मार्ग जानता 🖥 और ( तस्प्रात् ) इसार्छिये ( पितृभ्यः मासि उपमास्यं ददाति ) पितरोंको प्रतिमास दान दिया 💵 है ॥ ६-४ ॥

|                                                                             | L 411-0 - |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| सोदेकामुत्सा देवानागंच्छतां देवा अंघत सार्धमासे सममवत्                      | 11 9 11   |
| तस्मिहिनेम्यों प्रधमासे वर्षट् कुर्वन्ति प देव्यानं पन्थां जानाति य एवं वेद | 11 4 11   |
| सोदंकामुत्सा मेनुष्यार्धनाराञ्छतां मेनुष्या अन्नत सा सद्यः समभवत्           | 11 0 11   |
| तस्मानमनुष्ये क्रिय उभयुद्युरुषं हर्न्त्युपास्य गृहे हंरनित य एवं वेदं      | 11 & 11   |
| [8]                                                                         |           |
| सोदंकामुन्सासुरानागंच्छ्चामसुरा उपाह्वयन्त माय एहीति                        | 11 8 11   |
| तस्यां विरोचेनः प्राह्रांदिर्वत्स आसीदयस्यात्रं पात्रम्                     | 11 7 11   |
| तां द्विभू <u>र्घात्व्यों∫धोक्तां मायामे</u> वाधीक्                         | 11 3 11   |
| तां मायामसुंरा उपं जीवन्त्युपजीवनीयों भवति य एवं वेदं                       | 11 8 11   |
| सोदंकामुत्सा पितृनार्गच्छ्तां पितर् उपाह्मयन्त स्वध् एहीति                  | ा ५ ॥     |
| तस्यां युमो राजी बुत्स आसींद्रजतपात्रं पात्रंम्                             | 11 5 11   |
| तामन्त्रको मार्य्वोऽधोक्तां स्वधामेवाधीक्                                   | 11 0 11   |
| तां स्वधां पितर उपं जीवन्त्युपजीवनीयों भवति म एवं वेदं                      | 11 2 11   |

अर्थ—(सा उदकामत्) वह उक्कान्त होगई (सा देवान् आगच्छत्) वह देवेंके पास भागई। (तां देवा अझत) उसको देवेंने मारा, (सा अर्धमासे समभवत्) वह नाथ मासमें होने कगी। (या एवं वेद् ) जो यह जानता है वह (देवयानं पन्थां प्रजानाति) देवयान मार्गको जानता है। और (तस्मात्) इसीकिये (देवेभ्यः अर्ध-मास वषद कुर्वन्ति) देवेंके किये नर्थमासमें वषद कमें करते हैं॥ ५-६॥

(सा उदकामत्) वह उत्कानत होगई (सा मनुष्यान् आगड्छत्) वह मनुष्योके पास बागई। (तां मनुष्याः अञ्चत ) उसको मनुष्योंने मारा (सा सद्यः सममवत् ) वह वत्काक उत्पन्न होगई। (यः एवं खेद् ) जो यह जानता । (अस्य गृहे उपहर्रात्त ) उसके वरमें कोग उपहार छाते हैं। और (तस्मात् ) इस कारण (मनुष्येभ्यः उभयद्यः उपयद्यः उपदर्शन्त ) मनुष्योंके विये दोनों दिन-दिनमें दोवार-अस करते हैं॥ ७-८॥

(सा उदकामत्) वह उत्क्रान्त होगई (सा असुरान् आगच्छत्) वह असुरों हे पास आगई, (तां असुराः उपाह्मयन्त) उसे असुरोंने पुकारा कि (माये एहिं इति) 'हे माये! आ' इस प्रकार। (तस्याः प्राह्मादिः विरोचनः वत्सः आसीत्) उसका प्रवहाद पुत्र विरोचन त्रचा था। उनका (अदस्पात्रं पात्रं) कोहेका पात्र था। (तां द्विमूर्घी अन्वर्यः अधोक्) उसका ऋतु पुत्र द्विमूर्धीने दोहन किया, (तां मायां एव अघोक्) उससे माया ही दोहन करके मिली। (तां मार्या असुराः उपजीवन्ति) उस मायापर असुरोंका जीवन होता है। (यः एवं वेद्) जो यह जानता है (उपजीवनीयः भवति) वह जीविकाका निर्वाद करनेवाला होता है॥ १-४॥

(सा उद्फामत् वह उक्जान्त होगई और (सा पितृन् आगच्छत्) वह वितरोंके पास नागई। (तां पितरः उपाह्मयन्त) उसे वितरोंने इस प्रकार बुढ़ाया कि (स्वधे पहि इति) 'हे नपनी धारकशक्ति ! यहां ना ' (तस्याः यमः राजा वत्सः आसीत्) उसका यम राजा वड़्डा था और उसका (रजतपार्त्रं पात्रं) चांदीका पात्र था। (तां अन्तकः मार्त्यवः अधोक्) उसका मृत्युसंबंधी नग्तकने दोईन किया। (तां स्वधां पव अधोक्) उससे नपनी धारक शक्तिका हि दोहन हुना इसळिये। (तां स्वधां पितरः उपजीवन्ति) उस नपनी भारक शक्तिसे पितरोंका जीवन होता है। (यः एवं वेद्) जो यह जानता है वह (उपजीवनीयः भवति) जीविका निर्वाह करनेवाळा होता है॥ ५-८॥

| सीर्दकाष्ट्रत्सा मंजुष्यार्द्रनार्गच्छतां मंजुष्यार्द्र उपाह्वयन्तेरांव्त्येहीति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -  | 11 6  | 11 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-------|----|
| तस्या मर्जुर्वेवस्यतो वृतस आसीत्पृथिकी पात्रंम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11 | 80    | 11 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    | \$ \$ |    |
| पि चं सुस्यं चं मनुष्या दे जीवन्ति कृष्टराधिरुपजी बनीयों भवति य एवं वेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 11 | १२    | 11 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    | १३    |    |
| 20 Th (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 |    | 88    |    |
| 41 4041/44/14/2010 5 44 44 5 4 4 4 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    | १५    |    |
| पिं च तपंथ सप्तऋषय उपं जीवन्ति ब्रह्मवर्चस्यु पिजीवनीयो भवति य एवं वेदे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    | १६    | 11 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |       |    |

#### [4]

| सोदकामत्सा देवानागंच्छत्तां देवा उपाद्वयुन्तोर्जे एहीति | -11 | 8 | -  - |
|---------------------------------------------------------|-----|---|------|
| तस्या इन्द्री बन्स आसीचमसः पात्रम्                      | -11 | 2 | 11   |
| तां देवः संविताधोक्तामृजीमेवाघीक्                       | 11  | 2 | 11   |
| तामुजी देवा उपं जीवन्त्युपजीवनीयों भवति य एवं वेदं      | 11  | 8 | H    |
|                                                         |     |   |      |

अर्थ— (सा उद्कामत्) वह उत्कानत होगई और (सा मनुष्यात् आगच्छत्) वह मनुष्यकि पास आगई, (तां मनुष्याः उपाह्मयन्त) इसको मनुष्योते इस गकार बुकाया, कि (इरानति एहि इति ) 'हे अबदाली! यहां आ'। (तस्याः मनुः वैवस्वतः बत्सः आसीत्) उसका विवस्वान्का पुत्र मनु बछडा था। इसका (पृथिवी पात्रं) पृथिवी पात्रं थाः (तां पृथी वैन्यः अधीक्) उसका वेन पुत्र पृथिने दोहन किया। (तां कृषि च सस्यं च अधीक्) उसका वेन पुत्र पृथिने दोहन किया। (तां कृषि च सस्यं च अधीक्) उसका वेन पुत्र पृथिने दोहन किया। (तां कृषि च सस्यं च अधीक्) अस दोहनसे कृषि और धान्य हुआ। इस कारण (ते मनुष्याः कृषि च सस्यं च उपजीविन्ति ) मनुष्य कृषि और धान्यपरिह जीवन करते हैं। (यः एवं वेन्द्र) जो यह जानता है वह (कृष्ट्र-राधिः) कृषिमें सिद्धि प्राप्त करनेवाला होकर (उपजीवनीयः भवति ) दूसरोंकी जीविका निर्वाह करनेवाला होता है॥ ९-१२॥

(सा उदकामत्) वह उत्कान्त होगई (ला सप्तऋषीन् आगच्छत् ) वह सप्तऋषियोंके पास कागई। (तां सप्त ऋषयः उपाह्मयन्त ) उसको सप्त ऋषियोंने इस प्रकार बुलाया कि (ब्रह्मण्वति एहि इति ) 'हे ब्रह्मज्ञानवाली! यहां का। ' (तह्याः स्रोमः राजा वत्सः आसीत् ) उसका सोम राजा व्रष्ठदा था भौर ( छन्दः पात्रं ) छन्द पात्र था। (तां बृह्मप्तिः आंगिरसः अधोक् ) उपका विगरसङ्कोत्पन्न ब्रह्मप्तीने दोहन किया, (तां ब्रह्म च तपः च अधोक् ) उससे ज्ञान और तप मिला। (तत् पाता च तपः च ) इसिकिये ज्ञान और तप पर (सप्त ऋषयः उपजीवन्ति ) सप्त ऋषि व्यान जीवन धारण करते हैं, (यः एवं वेद ) जो यह जानता है वह (ब्रह्मवर्चसी ) ज्ञानवान होकर (उप-जीवनीयः भवति ) जीविका निर्वाह करनेवाला होता है ॥ १३-१६ ॥

(सा उदक्रामत् वह उत्कान्त हो गई (सा देवान् आगच्छत्) वह देवोंके पास मागई (तां देवा उपाह्मयन्त ) असको देवोंने इस प्रधार बुळाया कि (ऊर्जे एहि इति ) है बळवित । यहां था। '(तस्या इन्द्रः यत्सः आसीत् ) उसका बळडा इन्द्र था, और (चमसः पात्रं) चमस पात्र था। (तां देवः साविता अधोक् ) उसका दोइन सविता देवने किया (तां ऊर्जी एव अधोक् ) उससे बा प्राप्त हुआ। अतः (तां ऊर्जी देवाः उपजीवन्ति ) उस बळपर देवोंका जीवन होता है, (यः एवं वेन् ) जो यह जानता है वह (उपजीवनीयः भवति ) जीविका निर्वाद करनेवाला होता है॥ १-४॥

| सोदेकामृत्मा गेन्धविष्युरस् आगेच्छूत्तां गेन्धविष्युरस् उपाद्वयन्तु पुण्यंगन्ध | एदीति      | 116  | 11 |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------|------|----|
| तस्यांश्रित्ररंथः सौर्यवर्चसो वृत्स आसींतपुष्करपूर्ण पात्रंम्                  |            | 11 8 |    |
| तां वसुरुचिः सौर्यवर्चुसो∫ऽधोक्तां पुण्यंमेव ग्रन्धमंधोक्                      |            | 11 9 | 11 |
| तं पुण्यं ग्रन्धं ग्रन्धर्वाष्स्रस् उपं जीवन्ति पुण्यंगन्धिरुपजीवनीयां भवति य  | ष्ट्वं वेद | 116  | 1) |
| सोदंकामुत्सेतंरजनानागंच्छ्चामितरजना उपाह्ययन्त तिरोध एहीति                     |            | 11 9 |    |
| तस्याः कुवेरो वैश्रवणो वस्स आसीदामपात्रं पात्रम्                               | 41         | १०   | H  |
| तां रज्ञतनाभिः काबरको ऽधोक्तां तिरोधामेवाधीक्                                  | 11         | 28   | 11 |
| तां विरोधार्मितरजना उपं जीवन्ति तिरो धंते सर्वे पाप्मानंग्रपजीवनीयो            |            |      |    |
| भवति य एवं वेदं                                                                | 11         | १२   | 11 |
| सोदंकामन्सा सर्पानागंच्छत्तां सर्पा उपाह्नयन्त विषयत्येहीति                    | 11         | १३   | П  |
| तस्यांस्तक्षको वैद्यालेयो बृत्स आसीदलाबुपात्रं पात्रम्                         | - 11       | 88   | 11 |
| तां घृतरांष्ट्र ऐताबुतो∫ऽधोक्तां विषमेवाधींक्                                  | 11         | १५   | H  |
| विद्विषं सुर्धा उपं जीवन्त्युपजीवनीयों भवति य एवं वेदं                         | - 11       | 28   | 11 |

अर्थ— (सा उद्फामस्) वह हकान्त होगई और (सा गन्ध्रविष्तरसः आगच्छत्) वह गन्धर्व और अप्तरामोंके पास भागई। (तां गन्ध्रविष्तरसः उपाह्मयन्त ) इसको गन्धर्व और अप्तरामोंने इस प्रकार बुङाया कि (पुण्यगन्धे पिह इति) 'हे इत्तम सुवासवाली ! यहां ना। ' (तस्याः चित्ररथः सौर्यवर्चसः वत्सः आसीत् ) इसका सूर्यवर्चसपुत्र चित्ररथ बछ्डा था, और (पुष्करपर्णं पात्रं) क्रम्म पात्र था। (तां वसुरुचिः सौर्य- वर्चसः अधोक् ) इसका सूर्यवर्चसपुत्र वसुरुचिने दोहन किया। (तां पुण्यं गंधं प्रव अधोक् ) इससे इत्तम सुवास प्राप्त हुना। इसिंख्ये (तं पुण्यं गन्धं गन्ध्विष्तरसः उपजीविन्त ) इस सुवासपर गन्धवे और अप्तरापं जीविक रहती हैं। (यः एवं वेद ) जो यह जानता है वह (पुण्यगन्धिः) इत्तम सुगंध्युक्त होकर (उपजीवनीयः भवति ) जीविका निर्वाह करनेवाला होता है॥ ५-८॥

(सा उदकामत्) वह उक्तान्त होगई (सा इतरजनान् आगच्छत्) वह इतर जनेंके पास भागई (तां इतर जनाः उपाह्मयन्त ) उसको इतर जनोंने इस प्रकार बुकाया ि (तिरोधे एहि इति ) 'हे भंतर्थान शक्ति ! यहां भा । '(तस्याः कुबेरः वैश्रवणः वस्तः आसीत् ) इसका विश्रवाका पुत्र कुबेर पुत्र था । भीर (आमपात्रं पात्रं) भामपात्र पात्र था । (तां रजतनाभिः काबेरका अधीक् ) इसका काबेरक पुत्र रजतनाभिने दोहन किया । (तां तिरोधां एव अधीक् ) इससे भन्तर्थान शक्ति प्राप्त की । इसिलिये । इतरजनाः तां तिरोधां उपजीवन्ति ) इतर जन भा तिरोधान शक्तिपर जीवित रहते हैं । (यः एवं वेद ) जो यह जानमा है वह (सर्वे पाष्मानं तिरः धत्ते ) सम पापको दूर रखता है भीर (उपजीवनिधः भवति ) जीविका निर्वाह करनेवाला होता है ॥ ९-१२ ॥

(सा उदकामत्) वह उक्कान्त होगई (सा संपीन् आगच्छत्) वह सर्पोंके पास नागयी। (तां सर्पाः उपाह्मयन्त । उसको सर्पोंने इस प्रकार बुलाया कि (विषयति पाहि इति ) 'हे विषयकि ! यहां ना। '(तस्याः तक्षकः वैद्यालेयः वत्सः आसीत् ) बारा विद्यालापुत्र तक्षक बचा था, (अलाबुपात्रं पात्रं ) नीर नलाबुका पात्र था। (तां धृतराष्ट्रः पेरावतः अधोक् ) उसका हरावान्के पुत्र धतराष्ट्रने दोहन किया। (तां विषं प्रव अधोक् ) अससे विषदि मिला। (तत् विषं सर्पाः उपान्ति ) उस विषसे सर्प जीवन धारण करते हैं (यः प्रवं वेद् ) जो यह जानता है वह (उपजीवनीयः भवति ) जीकेश निर्वाह करनेवाला होता है ॥ १३-१६॥

#### [ ]

| तद्यस्मा एवं विदुषेऽलाबुंनाभिषिञ्चत्प्रत्याहेन्यात            | 11 | 8 | 11 |
|---------------------------------------------------------------|----|---|----|
| न च प्रत्याहुन्यान्मनंसा त्वा प्रत्याहुन्मीति प्रत्याहेन्यात् | H  | २ | H  |
| यत्र्रंत्याहरित विषमेव तत्प्रत्याहंन्ति                       | 11 | 3 | li |
| विषमेवास्याप्रियं आर्तृच्यमनुविधिच्यते य एवं वेदं             | 11 | 8 | 11 |

अर्थ— (तत् एवं विदुषे यस्मै) इसिंद्धिये ऐसा जाननेवाके जिस विद्वान्के किये (अलाबुना अभिषिञ्चेत्) महाबुसे मिनविक किया जाय, वह उसका (प्रत्याहन्यात्) प्रतिकार करे। (न च प्रत्याहन्यात्) मौर यदि न प्रतिकार करे थे। (मनसा त्वा प्रानि प्रति—आहिन्म) मनसे 'तेरा प्रतिवात करता हूं ' (हित प्रत्याहन्यात्) प्रसा प्रतिकार करे थे। (मनसा त्वा प्रानि प्रति—आहिन्म) मनसे 'तेरा प्रतिवात करता हूं ' (हित प्रत्याहन्यात्) ऐसा प्रतिकार करे। (यत् प्रत्याहन्ति) जो प्रतिकार होता है (तत् विषं एव प्रत्याहन्ति) वह विषका हि प्रत्यावात करता है। (यः एवं वेद्) जो बह जानता है (विषं एव अस्य अप्रियं भ्रातृब्यं) विषहि इसके मिनव आतृब्य पर (भन्नविषच्यते) जा गिरता है। ॥ १-४ ॥

#### विराद्

#### कामधेनुका दूध।

इस स्कर्में जगन्माता विराट् वृंवीक्ष्पी कामधेतुका दूध किन कोगोंने किस प्रकार निकाला इसका उत्तम वर्णन है। कामधेतु वो सबकी माता एक जैसी दि है, उसमें कोई भेद नहीं है, परंतु उनके पास जानेवाके विभिन्न हैं, काम सा कामधेतु वो सबकी माता एक जैसी दि है, उसमें कोई भेद नहीं है, परंतु उनके पास जानेवाके विभिन्न हैं, काम काम पिन्न हुआ किस प्रकार है, उनकी कामनापं भिन्न होती हैं, उनके पुरुषार्थ भिन्न होते हैं, इस कारण परिणाम भी भिन्न हुआ करते हैं। किसी गायका दूध सांपके पेटमें गया तो वहां उसका विष बनता है और उसी दूधको उत्तम कामके मूलमें सीचा करते हैं। किसी गायका दूध सांपके पेटमें गया तो वहां उसका एकिह समुद्रका जल मेघों में जाकर वृष्टिक्पसे भीचे जाता है और सो असीस उत्तम स्वादुश्स तैयार होता है। इसी प्रकार एकिह समुद्रका जल मेघों में जाकर वृष्टिक्पसे भीचे जाता है और संपूर्ण वृक्ष वनस्पतियोंपर प्रवता है, इसी एकि हि जकसे छः प्रकारके रस छः प्रकारके तृक्षीमें अस्पन्न होता है, परंतु इसलीमें सहा, मिरचमें कटु इस प्रकार विभिन्न रस हो जाते हैं। मेघोंसे आनेवाला पानी एकसा होता है, परंतु इसलीमें सहा, मिरचमें कटु इस प्रकार होती है। मूमिभी एक है परंतु उसीमें उपजे गुजावकी सुगंध और प्रकारकी है, वमस्पतियोंके भेदसे रसमें भिन्नता उत्पन्न होती है। मूमिभी एक है परंतु उसीमें उपजे गुजावकी सुगंध और प्रकारकी है, वमस्पतियोंके भेदसे रसमें भिन्नता उत्पन्न होती है। इसी प्रकार विराट् कपी हिन्य कामधेतु एकहि है, परंतु उससे देव, ऋषि, पितर, काम होता है। इसी प्रकार विराट् कपी हिन्य कामधेतु एकहि है, परंतु उससे देव, ऋषि, पितर, काम हो की है। सिन्निस गुण प्राप्त करते हैं, इसका वर्णन इस स्कार देखने योग्य है, यही बात इस को हो हो है विषये—

१५ ( अथवै. सु. भाष्य )

## १ विराट्, दिव्य कामधेनु ।

| ङोक     | दोहनकर्ता             | वस्सः                  | दोहन<br>पात्र      | बुङानेका<br>नाम    | द्ध        | जीवन साधन      | क्या करता है अथवा |
|---------|-----------------------|------------------------|--------------------|--------------------|------------|----------------|-------------------|
| श्रदुरः | द्विमूर्था<br>सर्व्यः | विरोचनः<br>प्राह्वादिः | <b>म</b> यस्पात्रं | भाषा               | माया       | माथा           |                   |
| दित₹:   | भारतकोमार्द्यः        | यमः राजा               | रजसपात्र           | स्वधा              | स्वधा      | स्वधा          |                   |
| मनुष्यः | पृथी वैन्यः           | मनुः<br>वैवस्वतः       | पृथिवी<br>(सिही)   | इरावती             | कृषि, सस्य | कृष्टि सस्य    | कृष्टि-शिचः       |
| सप्तऋषि | बृद्र•पतिः            | सोमोराजा               | सम्दः              | व्याण्यती          | अक्ष, तपः  | अह्य, तपः      | ब्रह्मवर्षसी      |
|         | भागिरसः               |                        |                    |                    |            |                |                   |
| देव     | सविवादेव:             | इन्द्रः                | चमसः               | <b>अर्जा</b>       | कर्जा      | <b>ऊ</b> र्ज़ी |                   |
| गन्धर्व | ं वसुरुचिः            | चित्रस्थः              | पुष्करवर्ण         | <b>पुण्यगम्</b> ञा | पुचयगन्धः  | पुण्यगम्बः     | सुगम्भित होता है। |
| अप्सराः | सीर्थवर्चसः           | सौर्यवर्चसः            | (कमरुपत्र)         | )                  | ( सुगंघ )  |                |                   |
| इतर जन  | रज्ञनाभिः             | कुषेर:                 | मामपात्रं          | तिहोधा             | विरोधा     | विरोधा         | पाप दूर करता है   |
|         | काबेरक:               | वैश्रवणः               |                    |                    |            |                |                   |
| सर्प    | धतराष्ट्र:<br>पुरादतः | तक्षकः<br>वैशाख्यः     | <b>महा</b> बुपात्र | विषवती             | विष        | विष            |                   |

## २ विराट्, दिच्य कामधेनु :

| दोहनकर्वा  | दुग्धाशय | वस्स   | रसना            | गौके    | स्तन         | <b>बू</b> ध    |
|------------|----------|--------|-----------------|---------|--------------|----------------|
|            | उपस्     | क      | ौ बांभनेकी दोशी | नाम     |              |                |
| देव सनुष्य | क्रभ     | इन्द्र | गायत्री         | ऊर्जा   | बृहत्        | व्यचः ( आकाश ) |
|            |          |        |                 | TRUIT : | स्थन्तर      | <b>बौ</b> यभिः |
|            |          |        |                 | सूनृत।  | यज्ञायज्ञियं | यज्ञ           |
|            |          |        |                 | इरावती  | वासदेष्य     | भाप:           |

### ३ विराट् गौ।

| किसके पास गई   | पुना वननेका समा | क्या होता है               | <b>अ</b> 1स         |
|----------------|-----------------|----------------------------|---------------------|
| वनस्पती        | संवश्सर         | वर्षमें व्रण               |                     |
| D              |                 | भरता है।                   | ,                   |
| पितर           | HIH             | मासिक दान देते हैं         | <b>वितृयामञ्</b> रम |
| देव            | पक्ष            | अर्थभासमें वषद् करते हैं   |                     |
| <b>म</b> नुष्प | en:             | प्रतिदिन गण प्रहण करते हैं |                     |
|                | amia            |                            |                     |

इन को कि से पता छ पना है कि इस विराट है पी काम थे नुसे कि सने किस प्रकारका दूध प्राप्त किया। काम थे नुसे पास जो मांगा जाता है, वही उसकी प्राप्त होता है। भाप चाहे भम्रत मांगे अथवा बाहे भाष विष मांगे। एक हि काम थे नु मम्रत मांगे अथवा बाहे भाष विष मांगे। एक हि काम थे नु मम्रत मांगनेवाळे को भम्रत देगी भीर विष मांगनेवाळे को विष हेगी। काम थे नु तो वर मांगनेवाळे की देग्छा एस पासकती है। यहां वर मांगनेवाळे को योग्य बुद्धि चाहिये। नहीं तो विराद् देवता प्रसन्ध होनेपर भी बेढंगावर मांगकर अपनाहि नाश है लेगा।

प्रांक्त कोष्टकको देखनेसे पता कोगा कि असुरीने इस विराद् दंदीको 'माया 'नामसे पुकारा, मायाका अर्थ है— " उठ, कपट, घोसा, जैसा दीखता है देसा वास्तविक न होना, अम, की ग्रह्म । '' असुरीने विराद् देदीमें ये गुण देखे और उनसे येहि गुण मांगे, इनको मेहि गुण मिले। जो असुरीने मांगा बही उनको मिला। प्राचीन और अर्वाचीन काकके असुरीमें कपट और घोसा हि दिखाई देता है। इनही घोसेबाजीके कुत्योंसे असुर पहचाने जाते हैं। असुरीका सब हतिहास घोसेबाजीका ही हतिहास है।

उसी विराट् कामधेनुसे देवीने बल बीर असकी प्रार्थना की बीर उनको अस और बल प्राप्त हुआ। इस बलसे देवीन असुरोका परासव किया और देवीका राज्य इस स्टीसे होगया।

मनुष्योंने विराट् देवीसे कृषि और फक आदि मिक्ेकी प्रार्थना की और यह कृषि विद्या हन्होंने प्राप्त की, आजतक मनुष्य कृषिसे अपना जीविका निर्वाह कर रहे हैं।

सपाने देखिये ऐसी उत्तम देवताकी उपासना करके क्या मांगा, जो न उनको लाभकारी है और न दूसरोंका दिव कर सकता है। ऐसी वही देवता मादिमावाकी प्रसन्ता होनेके बाद उससे सपे ऐसी एक चीज मांगते हैं कि जो जगत्का नाश कर सकती है। जगद्भवार करनेवाकी देवी प्रसन्न हुई तो उससे जो चांह सो मिक सकता है, परंतु उससे सपाने विषये मांगा, जो प्राणीमात्रका नाश कर सकता है। इस प्रकारकी भारमधातक मांग किसीको करना अचित नहीं है। यदि सपे उस देववासे विशेष महती शक्ति मांगते, तो वह उनको मिकती, परंतु उसके लिये भी छुद बुद्धि चाहिये। उसके मभावमें ऐसा हि होगा। इसका तारपर्य यह है कि वहीसे बढी शक्ति भी हाथमें मांगयी, तो भी मनुष्यका कोई काम नहीं हो सकता, क्यों कि उस शक्ति वालका वाल

उपयोग करनेका ज्ञान हसकी चाहिये। उस ज्ञानके मभावसें वह प्राप्त हुई बडी शक्ति निःसंदेध इसकी हानि करेगी। जैसा सर्प भीर मसुर इस देवताकी कृपासे काम न हठा सके। परंतु ऋषि, देव और मानवोंने उससे बडा लाभ प्राप्त किया। विशेष कर ऋषियोंने उस देवसासे 'ब्रह्म और तप 'प्राप्त किया, जो सब मानवजातीकी उज्ञतिका एकमात्र साधन है, ऐसा हम कह सकते हैं। यदि मांगनेका समय लाया तो ऐसा मांगना चाहिये।

इस स्करी गान बातें इस प्वीक्त अपदेशका गौरव करनेके किथे हैं, अतः अनका विशेष विवरण करनेकी कोई मावस्यकता नहीं है।

पाठक यहां इस बातका समरण रखें कि यह विराद् देवता केवळ असुर, पितर, देव, मनुष्य, इतरजन, सपं आदिकोंकोहि प्रसन्न हुई और इम सब मनुष्योंको ॥ वर देनेको तैयार नहीं है, ऐसी बात नहीं है। वह आदिमाता जगन्माता इम सबको जो चाहे सो हेनेको तैयार नहीं है, इस सब जो चाहे सो केतेभी हैं, परंतु जो छेना चाहिये वह छेते। अयोग्य पहार्थ छेकर इम अपनी अवनति सारहें हैं, इसछिये वेदने हमें इस स्फद्धारा यह उपदेश देकर कहा कि उससे अच्छी शक्ति हि मांगना चाहिये और कोई हानिकारक बात नहीं माझनी चाहिये।

प्रत्येक मनुष्य मनमें संकल्प करता है, इच्छा करता है, कामना करता है वह मा पूर्वोक्त कामधेनुसे मांगहि होती है। प्रत्येक मनुष्य कामधेनुके समीप है। यह मा ' विराद ' कामधेनुहि है और उसके सामने बैठकर मनुष्य इच्छा करता है। कलावृक्षके नीचे सथवा कामधेनुके सामने बैठकर मनमें सकी या बुरी कामना की जायगी, तो वह तरकाल सिद्ध होगी। मकी कामना मनमें उत्पन्न हुई तो कोई दोष नहीं होगा, परंतु बुरी कामना छठी तो हानि होनेमें कोई संदेहि नहीं। यहां पाठक स्मरण रखें कि जो हानि बुरा संकल्प करनेसे होगी, उस हानिकी जिम्मेवारी अपनेहिएर है। इस-प्रकार विचार करनेपर पता करेगा। कि मनुष्य स्वयं अपना नाम कर रहा है। इसने बुरी कामना औ और कामधेनुसे वैसा फल मिला, तो उसमें कामधेनुका क्या दोष है देवेव ना कामना करनेवालेका है। यह बात पाठकोंके मनमें स्थिर करनेके कियेहि इस स्कक्त उपदेश हुना है।

पाठक यहां अपनी संकल्पशक्तिका कर देखें और सदा ग्रुभसंकल्प करके अपनी उन्नतिका मार्ग सुगम करें।

#### राष्ट्रीय उपदेश।

इस सुक्तका जो पहिला भाग है वह राष्ट्रीय उन्नति-विषयक है। उसमें जानताकी सबति कैसी हुई, राष्ट्रीय संघटना कैसी हुई भीर कोगोंकी प्रातिनिधिक समा कैसी बनी इस विषयका उपदेश इस स्कर्मे है । यहाँ ' वि-राट् या वि-राज् ' शब्दका अर्थ ' राजदीन स्थित ' है। जिस समय राजा बना नहीं था, राजा बनानेकी कल्पना अथवा राजाकी भी कल्पना जिस समय जनतामें नहीं थी, एस समयकी जनताकी भवस्था " वि-राजु " बाब्द द्वारा यहाँ बतायी है । राजसंस्था ग्रुक दोनेके पूर्वकी स्थिति इस बाददने यहां प्रकट की है। यह शब्द ' ब-राज-क ' शब्दकी पर्यापशब्द नहीं है। भराजक कोग राजाकी सत्पत्तिके पश्चात् होते हैं। पिहके राजाकी उत्पत्ति हुई, पश्चात् राजा भीर राजपुरुष प्रजापर भत्याचार करने करा, उनके अत्या-चारसे श्रस्त होकर राजाका नाज करनेकी इच्छासे ' भराजक' क्षोगोंका अन्म हुना है। नर्थात् राजाके उत्तर कालमें ' अराजक ' की उत्पत्ति और पूर्व काकर्से ' विराज् ' की स्थिति होती हैं। इस प्रकार विचार करनेसे विराज्का अर्थ पाठकोंके मनमें स्थिर हो सकता है। जनता विराज स्थितिमें थी, इसका मधे केवल विखरे लोक ये और उनमें कोई संघटना नहीं थी।

तत्पश्चात् सबसे प्रथम जो संघटनाका प्रारंभ हुला वह 'क्षीपुरुषोंने मेल ' से हि प्रारंभ हुला है। की पुरुष तो पश्चलों में भी मिलते हैं, परंतु वे लपना गृहस्थ संसार नहीं करते। उनका मेल तो देवर कामुकताके समबमें हि होता है। मनुष्यमें बुद्धि है, मन है और प्रेमभी है। प्रारंभिक मनुष्यों पशुष्य स्वापुरुष सबंध होते होते जब उनका प्रेम क्षिक दढ होने लगा, तब वे एकत्र रहने लगे। इस एकत्र निवासको धर्मकी नियंत्रणा होनेसे 'गृहपति' संस्थाकी उत्पत्ति होगई है। धर्मकी नियंत्रणाके साथ प्रतिदिनका अग्निहोत्र तथा क्षम्यान्य गृहस्थवर्म मनुष्यके साथ संबंधित होगये। इस समय यह मनुष्य घर करके रहने लगा। घरमें रहनेसे प्राणा स्वामी, स्वामीकी सहचारिणी की और उसके सहायक भाई और प्रति क्ष्पना बढते बढते बढे साम्राज्यमें परिणत हुई। इसी उन्नविका क्रम इस स्कर्मे वर्शाया है।

गृहपति, बाह्वनीय और दक्षिणाग्नि ये तीनों संस्थाएं गृहन्यवस्थामें हि अधिकाधिक संघटना होनेका आशय वता रही हैं। गृहपति संस्थामें यज्ञ भी छोटे होते हैं, माहवानीय और दक्षिणाशिसें यज्ञ वढ गये और उसके कारण मानव-संघटना भी वढ गयी। परंतु भभीतक ग्रामसंस्थाका भरिताब नहीं हुआ था। अनेक कुटुंब एक स्थानपर रहते थे, परंतु ग्रामसंस्थाके बंधनसे वे संबंधित नहीं थे। एक स्थानपर अनेक इदंब रहनेके पश्चात् सब इदंबियोंकी मिलकर एक प्रामसंस्था होनी चाहिये, इससे प्रामकी संघटना अथवा सच कहें तो जो उस स्थानपर इदंब रहते हैं, हनकी संघटना होगी, यह कल्पना उत्पक्ष हुई होगी। गृहपति संस्थाके पश्चात् ग्रामकी और ग्रामसंस्थाकी कल्पना स्वभावतः हि उत्पन्न होगी। क्यों कि गृहपति संस्थामें जो घ.के नियंताकी भावनाका और संबटनासे सुखका अनुभव है, डसी अनुभवसे अनेक गृहस्थियोंका मिककर एक कुटुंव बनाने और उससे अपना संववक बढानेकी करपना मनुष्योंमें करपन्न होना स्वामाविक है।

इससे हि 'समा 'की उत्पक्ति होगई है। यहा गा।

शब्द 'प्राम-समा 'है। 'प्राम ' शब्दका हि अर्थ
'संघटित समाज 'है, अनेक कुटुंब एक नियमसे बंधकर
एकत्र रहते हैं उसका नाम 'प्राम 'है। इस प्रामकी जो
समा उसका नाम प्रामसभा है। यह सभा उस प्रामके
चुने हुए प्रतिनिधियोंकी हि होती है। कोई वाहरका मनुष्य
इस समाका सदस्य नहीं हो सकता। जो गा। प्रामका
रहनेवाका है, उपरी नहीं है, जिसका घरदार प्राममें है और
जो उस प्रामके कुटुंबियोंका चुना हुआ प्रतिनिधि है, वह
उस समाका सदस्य हो सकता है। इस प्रकारके जो लोगोंक
प्रतिनिधि होंगे उनकी प्रामसभा होगी। और यह सभा
प्रामकी रक्षा, आरोग्य प्रवंध, शिक्षाव्यवस्था जादि कार्य
करेगी। मानो इस प्रामसभासे उस प्रामकी नियंत्रणा होगी।

इस प्रकार अनेक प्राम बने, उनकी न्यवस्थापिका सभाएं बनीं, तो उनके आपसमें 'संप्राम ' होना संभव है। ऐसे 'सं-प्राम ' होनेके पश्चात् हि संप्रामोंसे अहित होनेका अनुभव ज्ञान होगा और अनेक प्रामोंकी एक संघटित सभा बनानेकी कल्पना सबको प्रिय होगी। इसी कारण 'समिति ' जो निर्मिति होगई ऐसा मागे इस स्कर्में कहा है। प्रशेक प्रामसभागों के द्वारा चुने हुए प्रतिनिधियों की हि यह राष्ट्रसमिति अथवा राष्ट्रीय मना होती है। भीर इसके द्वारा राष्ट्रका शासन होता है। इसके बीचमें प्रांत सभाएं छोटी अथवा बढी होनेका अनुमान पाठक कर सकते हैं और इससे बढकर साम्राज्यमहासभाष्ट्रा होना भी पाठकों की कल्पनामें आसकता है।

सदासमा अथवा समिति तो राष्ट्रकी होती है और इसमें सब आमोंके प्रतिनिधि आनेसे प्रतिनिधियोंकी संख्या बढी होती है : जब बहुत किंवा संक्र्डों प्रतिनिधि होते है तब अनका उपस्थित होना और एक मतसे आप चक्रना अथंत किंवा होते है तब अनका उपस्थित होना और एक मतसे आप चक्रना अथंत किंवा होते हैं, इस किये उनमेंसे कुछ थोडेसे चुने हुए अधिक योग्य कार्यकर्ताओंका 'मंत्रमंडल 'बनाना आवश्यक हुआ करता है। कार्य करनेके समय इसकी अत्यंत आवश्यकता होती है। अतः इसी स्कूके अन्तिम भागमें 'आमंत्रणा 'परिषद बनानेका उल्लेख हैं। आमंत्रणा अथ्वा मंत्रणा करनेवाला हि मंत्रिमंडल होता है। यह मा राष्ट्रक भासन क्यवहारका विचार करता है और तबनुसार मा ओहदेदारों द्वारा राष्ट्रका तथा तदन्तगैत आमोंका जासन क्यवहार करता । इस वंगसे वेदने ओकशासन संस्थाकी उन्नतिका कम बताया है।

मनुष्यमें जो भारमशकि है वह बढी प्रभावशालिनी है। उस भारमशकिमें ज्ञान, वीरता, संग्रह भीर कर्म ये चार भेद हैं। जहां भारमा है वहां ये चार शकिविभाग न्यूनाधिक रीतिसे हैं। मनुष्यमें येही ब्रह्म, क्षत्र, विराट्, श्रुद्ध नामसे प्रसिद्ध हैं। ज्ञानसंग्रह, राष्ट्रपाजन, धनसंचय भीर कर्मकीयाण ये इनके कार्य जगत्में सुप्रसिद्ध हैं।

जब अनेक कुटुंब एक स्थानपर आजाते हैं तब उनमें कहूँ होग आनका संग्रह करनेवाहे, विचारसंपन्न, केवल ध्यानधारणामें रस होते हैं, वे जगत्के व्यवहारके जालमें नहीं फंसते। दूसरे कहूँ होग ऐसे होते हैं कि जो अपने बाहुबलसे ग्रामकी रक्षा करनेमें तत्पर होते हैं।

इनके बक्से होनेवाली रक्षासे अन्य लोग अपने आपको सुरक्षित समझते हैं। दूसरोंकी रक्षाके लिये आरमसमपैण करनेमें हि इनका यश दोता है। ये ग्राम या राष्ट्रकी रक्षाके किये अपने जीवितका भी समर्पण करते हैं। परीपकारके छिये ये क्षत्रिय छोक बढी बढी आपत्तियां सहन करते, अपने जीवितको संकटोंमें और साहसोंके कार्योंमें सींप देते हैं और संपूर्ण जनताके धन्यवादको योग्य बनते हैं।

वैश्य लोग खेती, और ध्यापार ध्यवहार करते हैं, भन भीर जनताक दिवके कार्य करनेके लिये उस धनका समर्पण भी करते हैं। ये वैश्य लोग संमहसें भी चतुर होते हैं और दानमें भी शूर होते हैं। इसीमें इनका यश हुआ करता है।

चौथे कमैचीर हैं, इनको शुद्ध कहते हैं— अनेक हुनर या कारीगरीके कमें करना इनका कर्तव्य है। विविध प्रकारके कुशकताके कमें करके ये अनेकानेक सुकासाधन निर्माण करते हैं। सब अन्य कोग इनकी कारीगरीसे सुकाके साधन प्राप्त करते हैं। जो कोग इन चारों वगाँमें नहीं संमिकित होते उनको अवगीं हुत पंचम वगीं में संमिकित किया जाता है। ये पांच प्रकारके 'पंच-जन 'हैं। इन पंचजनों काही ग्राम नगर पत्तन और राष्ट्र होता है। इन वगाँके प्रतिनिधि जहां इक्हें होते हैं, उस समाका नाम 'पंचायत दें, यही ग्रामसभा, नगरसमिति, राष्ट्रसभा और सामंत्रणपरिषद है।

जहां सभा दीती है वहां दलका अध्यक्ष, मंत्री जादि अधिकारी होते हि हैं, इस कारण प्रामसभामें ग्रामसभाध्यक्ष, राष्ट्रसमितिमें उसका मध्यक्ष भीर मंत्रिमंदलमें उत्तका मुख्य भंत्री, होना स्वामाविक है । जिस प्रचार वरमें पराचा स्वामी होता है, उसी प्रकार सभामें समाका नियासक होना जावद्यक है। जाने चरुकर युद्धादि प्रसंग छिडजानेपर युद्धनायक सेनाका विशेष बढ हाथमें मानेसे अध्यक्षहि स्वयं शासक राजा या महाराजा वनता है। अथवा जिसकी प्रजाजन राज्यका अध्यक्ष जुनते हैं वही अपना 🕶 बढाकर स्वयंशासक राजा बनता है । यह राजाका विषय यहां नहीं है, यहां केवक ग्रामसभा, राष्ट्रसमिती और मन्त्रिमंडक प्रजाजनोंद्वारा चुने हुए प्रतिनिधियोंका कैसा बनता है, इसीका वर्णन यहां है। पाठक इस स्यवस्थाको देखें और अपने अपने जामों और प्रान्तों तथा राष्ट्रमें इस प्रकारके प्रजानियुक्त प्रतिनिधियोंकी मामर संस्था नियुक्त करें और इसके द्वारा शासन करके अपनी सर्वागपूर्ण उद्यति सिद्ध करें।

5-121-5- ·-

# अथर्ववेदका स्वाध्याय।

## अष्टम काण्डकी विषयसूची ।

|  | -+- | ÷ |
|--|-----|---|
|--|-----|---|

|   | विषय                               | पृष्ठ      |   | विषय                            | äs         |
|---|------------------------------------|------------|---|---------------------------------|------------|
|   | स्कविवरण                           | Ę          |   | मृत्युका सर्वाधिकार             | 29         |
|   | स्कोंके ऋषि-देवना-छन्द             | 8          |   | जीवनीय विद्याका सपदेश           | 33         |
|   | ऋषिकमानुसार स्कृतिभाग              | Ę          |   | ज्ञानका कवच <mark>्</mark>      | ₹ %        |
|   | देवता क्रमानुसार सुक्तविभाग        | G          |   | प्राणश्वारणा                    | 3.8        |
|   | डब्रतिका सीधा मार्ग                |            |   | जाठर भग्नि                      | 8.8        |
| 8 | दीर्घायु प्राप्त करनेका उपाय       | ٩          |   | <b>जीवधिप्रयोग</b>              | <b>इ</b> प |
|   | दीर्घायु किस प्रकार प्राप्त होगी ? | 18         |   | उपदेशका कार्य                   | 10         |
|   | <b>ध</b> र्मक्षत्र                 | 3.8        |   | समयविभाग                        | \$ 9       |
|   | वूरका मार्ग                        | 18         | 3 | दुष्टोंका नारा                  | 80         |
|   | रथी और रथ                          | 14         | • | दुष्टीके स्थण                   | 84         |
|   | ज्योतिकी प्राप्ति                  | 15         |   | दुष्टीका नाश करनेवाला कैसा हो ? | 80         |
|   | शोकसे आयुष्यनाश                    | 9 8        |   |                                 | 38         |
|   | हिंसकोंसे धचना                     | 90         |   | दण्डका विधान                    |            |
|   | अवनतिके पाश                        | 9 10       | 8 | शत्रुद्मन                       | ५०         |
|   | ज्ञान भीर विज्ञान                  | 16         |   | दुष्टोंका दसन                   | 44         |
|   | स्फूर्ति और स्थिरता                | 96         |   | दुष्टीके सक्षण                  | श्रद       |
|   | रक्षा भीर जामति                    | 18         |   | सत्यका रक्षक ईंश्वर             | પુષ        |
|   | सामाजिक पाव                        | 19         |   | न्यादण्ड                        | પલ         |
|   | सूर्यप्रकाशसे दीर्घायु             | 19         |   | देशसे निकाल देना                | ą o        |
|   | तम भीर ज्योति                      | 41         |   |                                 | 10         |
|   | दो मार्गरक्षक                      | २ १        |   | दुष्टोंको तपाना                 |            |
|   | <b>उ</b> पदेश <b>क</b>             | <b>₹</b> ₹ |   | दुष्टीका देव                    | <b>₹</b> o |
| ą | दीर्घायु                           | <b>२</b> ६ |   | पापीकी अधोगित                   | ₹0         |
|   | दीर्घायु बननेका उपाय               | २९         |   | आस्मद् <sub>वह</sub>            | 4.3        |

|    |                      | विषयस      | रू <b>च</b> े | 1                           | ११९  |
|----|----------------------|------------|---------------|-----------------------------|------|
| ч  | प्रतिसर मार्ण        | <b>ξ</b> 3 |               | अमर्थ भीषभ                  | 68   |
|    | मणिषारण              | 44         | 4             | पराक्रमसे विजय- शत्रुपराजय  | ८५   |
|    | एक बांका             | ĘĘ         |               | युद्धकी नीति                | . 90 |
| દ્ | गर्भदोषनिवारण        | Ęo         |               | दुर्गंधयुक्त धूंवां<br>विजय | 9.   |
|    | प्रस्तिके दोष        | ७३         |               |                             | 45   |
|    | सच्छरोंका गायन       | ৩५         | 8             | पक हि उपास्य देव विराट्     | 38   |
|    | मन्छरोंके शस         | હિ         |               | एक उपास्य देव               | 300  |
|    | सच्छरोंके स्थान      | 98         |               | गौके दो वश्व                | 300  |
|    | रोगिकिसियोंके नाम    | <i>ড</i> ছ |               | वैश्वानरकी प्रतिसा          | 105  |
|    | पिंग बज              |            |               | सात गीध                     | \$0€ |
|    | पिग <b>य</b> जके गुण | ■ <b>9</b> |               | गौ महिसा                    | 305  |
|    | Handada Bar          |            | ço            | विराद्                      | 100  |
| 9  | भौषधि                | 30         |               | कामधनुका तूथ                | 918  |
|    | जीषभियोंकी शक्तियां  | 48         | 8             | कोष्टक दिव्य 'कामधेनु       | 118  |
|    | पापसे रोग            | 68         |               | राष्ट्रीय सपदेश             | 115  |
|    | नीम प्रकारका भोजन    | 48         |               | विषयसची                     | 116  |

#### अष्टम काण्ड समाप्त ।



THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

# अथर्ववेद

का

सुदीक माध्य ।

नवमं काण्डम।



## वेदमंत्रमें देवोंका निवास।

ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन्देवा अधि विश्वे निषेदुः । यस्तन्न वेद किंमृचा करिष्यति य इत्तद्विदुस्त इमे समासते ॥ ऋग्वेद १ । १३४ । ३६; अथवेवेद ९ । १० । १८ TO THE TOTAL SECTION OF THE SECTION

CAPSON ON THE CA

''परम आकाशमें रहनेवाले ला देव ऋचाओं — वेदमंत्रोंके अक्षरोंमें बैठे हैं। हस बात को जो नहीं जानता, वह वेदमंत्र लेकर क्या करेगा १ जो इस बातको जानते हैं व संघटित होकर उच्च स्थानमें बैठते हैं।"



# अथर्ववेदका सुबोध भाष्य।

## नवम काण्ड।

इस नवम काण्डका प्रारंभ ' दिवः ' शब्दसे हुआ है। इसका अर्थ ' प्रकाशमय 'स्वर्गकोक है। प्रकाशमय लोक मंगल है अतः इस काण्डका प्रारंभ मंगल शब्दसे हुआ है। इस सूक्तकी देवता ' मधु ' अर्थात् मीठास है। जिस सूत्रात्मासे यह संपूर्ण विश्व बंधा गया है यम मधुर सूत्रका वर्णन इस मंत्रमें होनेसे इस काण्डका प्रारंभ मंगलके वर्णनसे हुआ है, इसमें संदेह नहीं है।

इस काण्डते प अनुवाक, १० सूक्त और ३०२ मंत्र हैं। इनका विभाग इस प्रकार है-

| or exercise. | X745  | दशतिविभाग        | पर्वाय | <b>मंत्र</b> संख्या | कुलसंख्या |
|--------------|-------|------------------|--------|---------------------|-----------|
| भनुवाक       | सूक्त | 40+68            |        | २४                  |           |
| . 1          | 2     | 90+90+4          |        | २५                  | ४९        |
|              | ₹     | 90+90+99         |        | ३१                  |           |
| 4            | 2     | ₹0 <b>+</b> 18   |        | २४                  | પ્યુપ્ય   |
|              | 8     | 90+90+80+6       |        | 36                  |           |
| Ä            | 4     | A O III O III CO | •      | ६२                  | 7.00      |
|              | Ę.    |                  | 9      | २६                  | • • •     |
| u            | •     |                  |        | 22                  | ४८        |
|              | 6     | १०+१२<br>१०+१२   |        | 25                  | 9.0       |
| 4            | 90    | 90+90+6          | *      | 26                  | цо        |
|              | ,-    |                  |        | \$03                | 305       |

इस काण्डमें १० स्क हैं, उनके ऋषि देवता छन्द देखिये-

#### स्वतोंके ऋषि-देवता-छन्द ।

| स् <sup>कृत</sup><br>प्रथमोऽ <b>नु</b> ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •       | ऋषि            | देवत।                     | छन्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विशः प्रपा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ठकः ।   |                |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 28    | <b>अ</b> थवर्ष | मधु<br>षाधिनौ             | त्रिष्टुप् २ त्रिष्टु ज्यमी पंकिः; ३ परात्रुष्टुप्; ६ महावृहती<br>अतिशक्तरमभी; ७ अति जागतमभी महाबृहतीः, ८<br>बृहतीगभी संस्तारपंकिः; ९ पराबृहती प्रस्तारपंकिः;<br>१० पुराध्णिकपंक्तिः, ११-१३, १५, १६, १८, १९<br>अनुष्टुभः; १४ पुरज्ञिष्णग्; १७ जपरिष्टाद्विराज् बृहताः;<br>२० भुरिविष्टारपंक्तिः, २१ एकाव ० द्विव ० आची अनु-<br>ष्टुप्; २२ त्रिप० ब्राह्मी पुरज्ञिष्णगः, २३ द्विप० आची<br>पंकिः, २४ व्यव ० ष्ट्यु ० अपिः। |
| <b>ર</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ર પ્    | 91             | का <b>म</b> :             | त्रिष्ट्रप् ५ अतिजगतीः ॥ जगती ८ द्विष० आची पंकिः;<br>११,२०, २३ भुष्ताः, १२ अनुष्ट्रपः,१३ द्विप० आची<br>अनुष्टुप्;१४, १५, १७, १८, २१, २२ जगस्यः;<br>१६ चतुष्य० शक्वरांगभी परा जगती।                                                                                                                                                                                                                                       |
| <del>विकासी इ</del> न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 212 t l |                |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| द्वितायोऽनु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | वाकाः।  |                |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| TOTAL CONTRACTOR OF THE PARTY O | ₹ 9     | भुग्वंगिराः    | <b>बा</b> टा              | असुद्धुप् १ ६ पथ्यां पंक्तिः, ७ पुर उच्चिक्; १५ व्यवक<br>पंचिक् अतिशक्वरीः, १७ प्रस्तारपंक्तिः, २१ आस्तार<br>पंक्तिः; २५, ३१ त्रिपः प्राजापत्या बृहतीः; २६ साम्नी<br>विद्युम्, २७-३० प्रतिष्ठा नाम गायत्रीः, (२५-३१<br>एकावक त्रिपदाः)                                                                                                                                                                                   |
| * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २४      | AMEN .         | भाषभः                     | निष्दुस् ८ मुरेक् ६, १० २४, जगध्यः; ११-१७,<br>१९ २०, २३ अनुद्वुमः, १८ वर्षस्थाद्वृहर्ताः; २१<br>आस्तारपंक्तिः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>वृतीयो</b> ऽनु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | aras I  |                | ,                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |                |                           | ि का वार्षा विकासी जाती प्रकृत जाती।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ц                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ફ ૮     | भृगुः          | ज गः<br>पृंचीद् <b>नः</b> | त्रिष्टुभ् ३ चतु०पुरोतिशक्तरी जगती; ४,१० जगत्यी। १४, १७, २७-३० अनुष्टुभः ( ३० ककुम्मती ); १६ त्रिप० अनुष्टुप्; १८, ३७ त्रिप० विराङ्गायत्री; २३ पुर उिणक्;२४पंचप० अनुष्टुबुिणग्गभोपरिष्टाद्वार्हता विराङ् जगती;२६ पंचप० अनुष्टुबुिणग्गभोपरिष्टाद्वार्हता भुरिक्। ३१ सत्र० व्यष्टी; ३२-३५ दश्य० प्रकृती; ३६ दश-                                                                                                            |

पदा आकृतिः; ३८ एकाव० द्वि० साम्नी त्रिधुम् ।

| -<br>एकविंकः प्रपाठकः। |            |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------|------------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६ ६२                   | व्रद्धा    | अतिच्या |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                        |            | विद्या  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (१) १७                 | 9)         | ,,      | १ त्रिप० गायत्री;२ त्रिप० आधीं गायत्री ३, ७ साम्ती त्रिष्टुप्; ४, ९ आचीं अनुष्टुम् ५ आसरी गायत्री; ६ त्रिप० साम्नी जगती; ब याज्ञवी त्रिष्टुम्; १० साम्नी सुरिग्नुहती, ११, १४–१६ साम्न्यनुष्टुम् १२ विराष्ट्र गायत्री; १३ साम्नी निचृत्पंकि; १७ त्रिप० विराष्ट् मुरिग्गायत्री।                           |
| (२) १३                 | <b>)</b> } | 9,      | १८ विराट् पुरस्ताद्बृहतीः १९, २९ सामी त्रिष्टुम्;<br>२० आप्ररी अनुष्टम्; २१ साम्नी डाणिग्; २२, २८<br>साम्री बृहती (२८ मुरिग्); २६ आर्ची अनुष्टुम्; २४<br>त्रिप० स्वराहनुष्टुप; २५ आप्ररी गायत्रीः; २६ साम्नी<br>अनुष्टुम्; २७ त्रिप० आर्ची त्रिष्टुप्; ३० त्रि १० आर्ची<br>पंक्तिः।                     |
| (1) 5                  | 19         | 11      | ३१~३६, ३९ त्रिप॰ विपीलिकमध्या गायत्री; ३७ साम्री                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (x) 4                  | ,,         | 9 9     | बृहती;३८ पिपीलिक १६योडिणक् । ४०-४३ (१) प्राजाप                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (0)                    | , i        |         | त्यानुष्ठुप् (१) ४४ भुरिक् (२) ४०-४३ त्रिप॰ गा॰<br>यत्री; (२) ४४ चतु० प्रस्तारपाँदीः ।                                                                                                                                                                                                                  |
| (५) ¥                  | 23         | 9.7     | ४५ (१) साम्नी उधिगक्ः ४५ (२) पुर उधिगक्                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (4)98                  | 93         | 38      | ४५ (३), ४८ (३) साम्नी भुरिग्बृहती ४६ (१),<br>४७ (१), ४८ (२) साम्नी अनुष्टुम्; ४६ (२)<br>न्निप० निचृद्धिराण्नाम गायत्री; ४७ (२) त्रिप०<br>निराड् विषमा नाम गायत्री; ४८ (१) त्रिप०<br>विराड्नुष्टुप्।<br>४९ आसुरी गायत्री; ५० साम्नी अनुष्टुप; ५९, ५३<br>त्रिप० आची पंक्तिः; ५२ एकप० प्राजापत्या गायत्री; |
|                        |            |         | ५४५९ भार्ची वृहती; ६० एकपदा आसुरी जगती;                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                        |            |         | ६१ याजुषी त्रिष्टुप्। ६२ एकप० आसुरी उंब्लिक्।                                                                                                                                                                                                                                                           |
| चतुर्थोऽनुवाकः ।       |            |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 6 56                   | 480        | गौः     | ৭ आची बृहती; 🎙 आची उब्लिक; ३, ५ आची अनु-                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                        |            |         | हम. ४ १४ १५ १६ मध्यी तस्त्री, ६ ४ साम्री                                                                                                                                                                                                                                                                |

१ आचा बृहता; ■ आचा उष्णिक; ३, ५ आचा अनुष्टुम; ४, १४, १५, १६ साम्नी बृहती; ६, ८ आसुरी
गायत्री; ■ त्रिपदा पिपीलिकंमध्या निचद्रायत्री; ९, १३
साम्नी गायत्री; १० पुरअध्यिक; ११, १२, १७, २५
साम्नी उष्णिक; १८, २२ एकप० आसुरी जगती; १९
एकप० आसुरी पंक्तिः; २० याजुषी जगती; २१ आसुरी
अनुष्टुम; २३ एकप० आसुरी बृहती; २४ साम्नी सुरिगः
बृहती; २६ साम्नी त्रिष्टुप

|                    | २२   | भूग्वंतिराः | सर्वजीवी-<br>मयाद्यपा-<br>करणे, | अनुष्टुभ् १२ अनुष्टुच्यमी कर्तुमती चतुष्प० उध्यिक् ; १५.<br>विराडण्टुप; २१ विराट् पथ्या बृहती; २२ पथ्या पंकिः |
|--------------------|------|-------------|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>पं</b> चमोऽनुवा | कः । |             |                                 |                                                                                                               |
| <b>લ</b>           | २२   | ब्रह्म:     | वामः<br>क्षध्यारमं              | न्निष्टुभ्; १२, १४, १६, १८ जगत्यः।                                                                            |
| 90                 | 5.8  | 21          | अदित्यः<br>गौः<br>विराद्        | त्रिष्टुम्ं १, ७, १४, १७ १८ जगत्यः; २ <b>१ पंच०</b><br>अतिशक्तरी; २४ चतु० पुर० सुरिगति जगती; २,               |
|                    |      |             | अध्यात्मे                       | २६, २७ सुरिग्।                                                                                                |

#### ऋषिक्षानुसार स्कतविभाग ।

इस प्रकार इस नवम काण्डके ऋषि, देवता और छंदोंकी व्यवस्था है। अब इनका ऋषिक्रमानुसार सूक्तविभाग देखिये-

१ ब्रह्मा े ऋभिके ४,६,७,९,१० ये पांच सुक्त हैं,

२ अथर्वा ,, १,२ ये दो सुक्त हैं,

३ मृरदंगिरा ,, ३,८

४ मृगु ऋषिका **५ वाँ एक सक्त** है।

इस तरह चार ऋषियों के देखे मंत्र इस नवम काण्डमें हैं। इस काण्डमें बहा। ऋषिके मंत्र अधिक हैं। बब देवता। क्रमानुसार स्क्रविभाग देखिये-

#### देवताक्रमानुसार सक्तविभाग।

देवताके । श्रीर १०ये दो सृक्त हैं,

२ अध्यास ., ९ ,, १० ,, ,,

३ मधु देवताका १ यह एक सूक्त है, ई अधिनो ,, । ,, ,,

५ काम ,,

इशाला देवताका ३ रायद एक सुक्त है,

७ ऋषभः

८ अजः पञ्जीदनः

९ सातिच्या विद्या

९० सर्वशीर्षामयाद्यशाकरणं

११ वाम

१२ आदित्य

१३ विराट्

इस प्रकार तेरह देवताश्रोंके सूक्त इस नवम काण्डमें हैं। इस काण्डमें विवस्यगण ? का पहिला सूक्त है, ' सिक्किगण 'का नवसयूक्त है और चतुर्धसूक्तके 'पुष्टिकमंत्र 'हैं। इसनी बार्तोका विचार मनमें एक इस काण्डका मनन करें।



# अथर्ववेदका सुबोध भाष्य।

नवम काण्डम्।

## मधुविद्या और गोमहिमा।

( ऋषि:=अथर्वा । देवता-मधु, अश्विनों )

दिवस्पृथिच्या अन्तरिक्षात् समुद्राद्येयेर्वातान्मधुक्का हि जुन्ने । 11 8 11 तां चायित्वामृतं वसानां हृद्धिः प्रजाः प्रति नन्दन्ति सवीः महत् पयो विश्वरूपमस्याः समुद्रस्यं त्वोत रेतं आहुः । 11 7 11 यत ऐति मधुक्या रराणा तत् प्राणस्तद्मृतं निर्विष्टम् पत्रयन्त्यस्याश्रितं पृथिच्यां पृथक् नरी बहुधा मीमासमानाः। 11 3 11 अग्रेर्वातानमधुक्या हि जुज्ञे मुरुतामुग्रा नृतिः

मर्थ-[ दिवः अन्तरिक्षात् पृथिन्याः ] युक्तोक, अन्तरिक्ष भौर पृथ्वी, [ समुद्रात् अग्नेः वातात् ] समुद्रका जळ, **णप्ति और वायुसे [ मधुकशा जर्जे ]** मधुकशा उत्पन्न होती है । [ असृतं वसानां तां चायित्वा ] असृतका धारण करने-वाकी उस मधुकक्क की सुपूजित करके [सर्जा: वजा: हृद्धि: प्रतिनन्दन्ति ] सब प्रजाजन हृद्यसे आनंदित होते हैं ॥१॥ ( अस्याः पयः ) इसका दूध ( महत् विश्वरुपं ) बडा दिश्वरूपही है। ( उत त्या समुद्रस्य रेतः आहुः )

भौर तुझे समुद्रका वीर्य कहते हैं। ( यतः मधुकशा रराणा एति ) जहांसे यह मधुकशा शब्द करती हुई जाती है,

(तत् प्राणः ) वह प्राण है, (तत् निविष्टं अमृतं ) वह सर्वेत्र प्रविष्ट अमृत है ॥ २॥

( बहुधा पृथक् मीमांसमानाः नरः ) बहुत प्रकारते पृथक् पृथक् विचार करनेवाले लोग ( पृथिच्याः ) इस पृथ्वी-पर ( मस्याः चरितं पश्यन्ति ) इसका चरित्र भवलोकन करते हैं। ( मधुक्ता अग्नेः वातान् जेते ) यह मधुक्ता मिं भीर वायुसे उत्पन्न हुई है। यह ( मरुनां उग्रा निसः ) मरुतों की उग्र पुत्री है ॥ ३॥

भावार्ध-पृथ्वी, आप, तेज, वायु आकाश और प्रकाशसे मधुर दूध देनेवाली गौ माता उत्पन्न हुई है, इस अमृतरूपी दूध देनेवाली गोमताकी पूजा करनेसे सब प्रजाएं हृदयसे आनंदित होती हैं ॥ १ ॥

इस गौमाताका दूध मानो संपूर्ण विश्वकी बडी शक्ति है। अथवा मानो, यह संपूर्ण जलतत्त्वका सार है। जो यह शब्द

करती हुई गो है, वह सबका प्राण है और उसका दूध प्रत्यक्ष अमृत है ॥ २ ॥

विचार करनेवाले मनुष्य इस पृथ्वीपर इस गीका चरित्र देखते हैं। यह मधुर रस देनेवाली गी अग्नि और वायु से उत्पन हुई है, अतः इसके। महतों — वायुओं की प्रभावशालिनी पुत्री कहते हैं ॥ ३ ॥

शर्थे - (आदित्यानां माता ) यह लादित्योंकी माता, ( वसूनां दुहिता ) वसुओंकी दुदिना, ( प्रजानां प्राण: ) प्रजाओं ■1 प्राण और ( अमृतस्य नाभि: ) यह अमृतका केन्द्र है, ( हिरव्यवर्णा मधुकता घृताची ) सुवर्ण के समान वर्णवाली यह मधुकता घृतका सिंचन करनेवाली है, यह ( मत्येषु महान् गर्भः चरति ) मत्योंमें यह महान् तेजिह संचार करता है ॥ ४ ॥

त्रीन् घर्मानामे वावशाना मिमाति माधुं पर्यते पर्योभिः

(देवाः मधोः कशां अजनयन्त ) इस मधुकी कशाको देवींने बनाया है, (तस्याः विश्वरूपः गर्भः अभवत् ) उसका यह विश्वरूप गर्भ हुला है। (तं तरुणं जातं माता पिधर्ति ) उस जन्मे हुए तरुणको वही माता पाछती है, (सः जातः विश्वा भुनना विचष्टे ) वह होतेहि सब भुवनींका निरोक्षण करता है ॥ ५ ॥

(कः तं प्रवद) कीन उसे जानता है, (कः उतं चिकेत ) कीन उसका विचार करता है । (अस्याः हृदः ) इसके हृदयके पास (य: सीमधानः कलकाः अक्षितः ) जो सोमरससे भरपूर पूर्ण हमना विद्यमान है, (अस्मिन् ) इसमें (सः सुमेधाः ब्रह्मा) वह उत्तम मेधावाला ब्रह्मा (मदेत ) आनंद करेगा ॥ ६ ॥

(सः ती प्रवेद ) वह उनको जानता है, (सः उ ती चिकेत ) वा बावा विचार करता है, (यो अस्याः सहस्र-धारी श्राक्षितो स्तना) जो इसके सहस्रधारायुक्त अक्षय स्तन हैं । वे (अनपस्फुरन्ती कर्ज दुहाते)अविधलित होते हुए बखवान रसका दोहन करते हैं ॥ ७॥

(या हिंकरिकती) जो हिंकार करनेवाली (ययो-धा उरवैधोंवा) श्रन्न देनेवाली उश्च स्वरते पुकारनेवाली (गार्व भभ्येति) वतके स्थानको प्राप्त होती है। (श्रीन् धर्मान् आभि वावशाना), तीनों यहोंको वशमें रखनेवाली (मायुं मिमानि) सूर्यका मापन करती है और (पयोभिः पयते) तूधकी धाराओंसे तूथ देती है।। ८॥

भावार्थ — यह गौ आदित्योंकी माता, वसुओंकी पुत्री, प्रजाओंका प्राण है और यही अमृतका केन्द्र है। यह उसम रंग-वाली, घृत देनेवाकी और मधुर रसका निर्माण करनेवाली गौ सब मत्योंमें एक बढ़े तेजकी मूर्तीहि है। ४ ो

देवोंने इस गौका निर्माण किया है, इसको सब प्रकारके रंगरूपका गर्भ होता है, बचा होनेके बाद वह उसका प्रेमसे पालन करती है, वह बडा होकर सब स्थानको देखता है ॥ ५॥

इस गौके अन्दर सोमरससे परिपूर्ण कटरा अक्षयरूपने रखा है, उस कटरानो कौन जानता है और कौन समका मला विचार करता है ? इसीके दुम्बरूपी रससे अपनी मेघाका वृद्धी करनेवाका बद्धा आनंदित होता है ॥ ६ ॥

जो इस मौके दो स्तन हजारों धाराओं से सदा अन्तरस देते हैं कीम उनका महत्त्व आनता है और कीन उनके महत्त्वका विचार करता है? ॥ ७ ॥

यह गौ हिंकार करनेवाली, अन्न देनेवाली, उच्च स्वरसे हिंकार करनेवाली यश्चभूमिमें विचरती है, तीनों यशोंकी पालन करती हुई यशके हारा कालका मापन करती है और यशके लिए अपना दूध देती है ॥ ८॥

| यामापींनामुपुसीदुन्त्यापं: शाक्बुरा ईषुमा ये स्वुरार्जः।                                                |             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ते वेषीनित ते वंषियनित तृद्धिद्धे कामुमूर्ज्मार्पः                                                      | 11311       |
| स्तुन्यित्तुस्ते वाक् प्रजापते वृषा शुष्मं क्षिपसि भूम्यामधि ।                                          |             |
| अमेर्वातांन्मधुकुशा हि जुन्ने मुरुतांमुग्रा निर्मः                                                      | 11 80 11(8) |
| यथा सोमः प्रातःसवने अश्विनोर्भवंति प्रियः।                                                              | 11 22 11    |
| एवा में अश्विना वर्च आत्मिन ध्रियताम्                                                                   | 11 / 2 11   |
| यथा सोमा द्वितीये सर्वन इन्द्राग्न्योभविति प्रियः।                                                      | 11 22 11    |
| एवा में इन्द्राशी वर्ष आत्मनि धियताम्                                                                   | 11 2 4 4    |
| यथा सोमंस्तृतीये सर्वन ऋभूणां भवंति प्रियः।                                                             | 11 83 11    |
| एवा में ऋभवो वर्चे आत्माने घियताम्<br>मधुं जनिषीय मधुं वंशिषीय । पर्यस्वानम् आगमं तं मा सं सृंज वर्चेसा | 11 88 11    |
| मधु जानवाय मधु वाशवाय । वयस्वानम् जानम् व मा १८                                                         |             |

मर्थ- ( ये वृषभाः ) जो वर्षासे मरनेवाले बैल (स्वराजः शान्वराः भाषः) तेजस्वी शक्तिशाली जल ( या आपीनां उपसीदन्ति ) जिस पान करनेवालीके पास पंहुचते हैं। ( तिहिदे कामं ऊर्जं ) तत्वज्ञानीको यथेच्छ बल देनेवाले अञ्चकी (ते वर्षन्ती) वे बृष्टी करते हैं, (ते वर्षयन्ति) वे वृष्टी कराते हैं॥ ९॥

है ( प्रजापतें ) प्रजापालक ! ( ते वाक् स्तनियित्तुः ) तेरी वाणी गर्जना करनेवाला मेघ है, तू ( वृषा ) बलवान होकर ( भूम्यां अधि शुक्मं क्षिपसि ) मूमिपर बलको फेंकता है । ( अग्ने: वातात् मधुकशा दि जज्ञे ) अग्नि और

वायुसे मधुकशा उत्पक्ष हुई है, यह ( महतां उम्रा निक्षः ) महतोंकी उम्र पुत्री है ॥ 🜓 ॥

(यथा सोमः प्रातःसनने ) जैसा सोमरस प्रातःसवन यश्मीं (आर्थनोः प्रियः भवति ) आश्विनी देवींको प्रिय होता है, हे अधिदेवो ! ( एवा से आस्मिनि ) इस प्रकार मेरे आत्मामें ( वर्च: धियतां ) तेज धारण करें ॥ ११॥

( यथा स्रोमः द्वितीय सवने ) जैसा स्रोमरस द्वितीयसवन-साध्यंदिनसवन-यज्ञमें ( इन्द्राग्न्योः श्रियः भवति ) इन्द्र

कौर अग्निको प्रिय होता है, हे इन्द्र कौर कानि । इस प्रकार मेरे आस्मामें तेज धारण करें ॥ १२ ॥

जैसा सोग ( तृतीय सवने ) तृतीयसवन-सायसवन-यज्ञमें ( ऋभूणां वियः भवति ) ऋभूमोंको विय होता है, हे ऋभुद्वी ! इस प्रकार मेरे आत्मामें तेज धारण करें ॥ १३ ॥

( मधु जनिषीय ) मीठास उत्पन्न करूंगा, ( मधु वंशिषीय ) मीठास श्राप्त करूं। हे अन्ने ! ( पयस्वान् आगमं )

तूथ केकर मैं आगया हूं, (तं 📶 वर्चसा संस्त ) उस मुझको तेजसे संयुक्त 💶 ॥ १४ ॥

भावार्थ-जो बैल अपने तेज और बलसे. पुष्ट गौओं के समीप होते हैं वे तस्वज्ञानीको यथेच्छ बल देनेवाले अन्न की वृष्टी करते और करात हैं॥ ९ ॥ हे प्रजापालक देव | मेघगर्जना तेरी वाणी है, उससे तू सूमिके अपर अपना बल फेंकता है, वही गाय और बैलके रूपसे अग्नि और वायुका सत्वांश लेकर उत्पक्ष हुआ है।। १०॥

जिस प्रकार सीम प्रातः सवनमें आश्विनी देवेंकि प्रिय होता है, उस प्रकार मेरे अन्दर तेज प्रिय होकर बढ़े।। ११॥ जैसा सोम मार्थिदिन सवनमें इन्द्र और अग्निकों प्रिय होता है वैशा मेरे अन्दर तेज प्रिय होकर बढे ॥ १२ ॥ जिस तरह सीम सायंसवनमें ऋभुओं को प्रिय होता है उस तरह मेरे अंदर तेज प्रिय हो कर बढ़े ॥ १३ ॥ मधुरता उत्पन्न करता हूं, मधुरता संपादन करता हूं,हे दैव । मैं दूध समर्पण करनेके लिये आगया हूं, अतः मुझे इससे तेकसे

युक्त कर ॥ १४ ॥

| सं मार्ग्ने वर्चसा सृज सं प्रजया समायुषा ।                        |          |
|-------------------------------------------------------------------|----------|
| विद्युमें अस्य देवा इन्द्री विद्यात् सह ऋषिभिः                    | ॥ १५॥    |
| यथा मधु मधुकृतः संमर्गनित मधाविध।                                 |          |
| एवा में अश्विना वर्ष आत्मानि श्रियताम्                            | ॥ १६॥    |
| यथा मक्षां इदं मधुं न्यञ्जान्ति मधाविधं।                          |          |
| एवा में अश्विना वर्चस्तेजो बलुमोर्जश्र श्रियताम्                  | 11 29 11 |
| यद् गिरिषु पर्वतेषु गोष्वश्चेषु यन्मधु ।                          |          |
| सुरायां सिच्यमानायां यत् तत्र मधु तन्मयि                          | 11 86 11 |
| अश्विना सार्घेण मा मधुनाङ्कं ग्रुभस्पती ।                         |          |
| यथा वर्चेस्वतीं वार्चमावदां नि जनाँ अर्चु ॥                       | ॥ १९ ॥   |
| स्तुन्यित्तुस्ते वाक् प्रजापते वृषा शुष्मं क्षिपिस भूम्यां दिवि । |          |
| तां पुश्रव उपं जीवानित सर्वे तेनो सेषुमूर्जी विपर्ति              | ॥ २०॥    |

अर्थ — है अरने ! ( मा वर्चला ) मुझे तेजरी ( प्रजया षायुषा ) प्रजासे भीर षायुसे ( सं सं स्वज ) संयुक्त कर । अस्य मे देवाः विद्युः) इस मुझे सब देव जाने, (ऋषिभीःसह इन्द्रःविद्यात्) ऋषियोंके साथ इन्द्रभी मुझे जाने ॥ ३५॥

( यथा मधुकृतः ) जैसे मधुमिनिखयां ( मधौ अधि ) अपने मधुमें ( मधु संभरिन्त ) मधु संचित करती हैं, हे अधिदेवो!(एवा मे)इस प्रकार मेरा(वर्चः तेजः वर्लं लोजः च)ज्ञान,तेज,वरु और वीर्य (श्रियतां) संचित हो,बढता जाय। १६॥ ( यथा मक्षाः ) जैसी मधुमक्षिकाएं ( इदं मधु ) इस मधुको ( मधौ अधि न्यक्षन्ति ) अपने पूर्वसंचित मधुमें

ंगृहीत करते हैं, इस प्रकार हे अधिदेवो ! मेरा ज्ञान, तेज,बळ और वीर्थ संचित हो,बढे ॥ १७ ॥

(यथा गिरिषु पर्वतेषु) जैला पहाडों भीर पर्वतोंपर भीर (गोषु अश्वेषु यत् मधु) गीवों भीर अश्वोमें जो मीठास है, (सिच्यमानायां सुरायां) सिंचित होनेवाले वृष्टिजलमें (तत्र तत् मधु) उसमें जो मधु है। (यत् मिय) वह सुक्षमें हो ॥१८

(शुभस्पती अधिनौ) शुभके पालक अधिदेवो ! (सारघेण मधुना मा सं अंकं) मधुनिविखयोंके मधुसे मुझे युक्त करें। (यथा) जिससे (वर्चस्वतीं वाचं) तेजस्वी भाषण (जनान् अनु आवदानि) छोगोंके प्रति में बोल्हं ॥१९॥

है(भजापते) प्रजापालक ! तू (बृषा)बलवान है और (ते वाक् स्तनियस्तुः) तेरी वाणी मध्याजना है, तू (भूम्यां दिवि) भूमिपर और खुलोकमें ( शुब्मं क्षिपति ) बलकी वर्षा करता है, [ तां सर्वे पशवः उपजीवन्ति ] उसपर सब पशुकांकी जीविका होती है । और [ तेन उसा हषं ऊर्ज पिपति ] उससे वह अस और बलबधेक रसकी पूर्णता करती है ॥ २०॥

भावार्थ-हे देव! मुझे तेज प्रजा और दीर्घ आयुसे युक्त कर। देव इस मेरे अभिलिषितको जानें और ऋषि भी समझलें॥१५ जिस प्रकार मधुमिक्खियां अपने मधु स्थानमें स्थान स्थानसे मधु इकठ्ठा करके भर देती हैं, उस उकार मेरे अन्दर ज्ञान, जिस अगर वीर्थ संचित हो जावे ।। १६ ।।

जैसी मधुमिक्खियां अपने मधुस्थान में स्थान स्थानसे मधु इकट्टा करके भर देती हैं, उस प्रकार मेरे अन्दर शान, तेज, बल

जैसी पहाड़ों और पर्वतोमें, गौओं और घोड़ोंमें और वृद्धी जल मधुरता है वैभी मधुरता मेरे अन्दर हो जावे ॥ १८॥ है देवे। मुझे उस मधुमिक खयोंके गधुसे संयुक्त कीजिये। जिसके में यह मीठास का संदेश संपूर्ण जनोंके जास पहुंचाऊं १९ है प्रजापालक देव । तू बलवान है और मेघगर्जना तेरी वाणी है। तूही युलेकिसे भूलोकतक बलकी वृद्धी करता है, सब जीव उसपर जीवित रहते हैं। वह अन्न और बल हम सबको प्रीप्त हो।। २०॥

पृथिवी दुण्हो देन्तरिक्षं गर्भो द्योः कर्शा विद्यत् प्रकृशो हिरण्ययो विन्दुः ॥ २१ । यो वे कर्शायाः सप्त मर्थ्नि वेद मर्धुमान् भवति । ब्राह्मणश्च राजां च धेनुश्चां नुइवांश्च विद्याद्य पर्वश्च मर्धु सप्तमस् ॥ २२ ॥ मर्धुमान् भवित मर्धुमद्स्याहार्ये भवित । मर्धुगतो लोकान् जयिति य एवं वेदं ॥ २३ ॥ यद् बीधे स्तुनयित प्रजापितिरेव तत् प्रजाभ्येः प्रादुभैवति । तस्मात् प्राचीनोपवीतस्तिष्ठे प्रजापतेऽनुं मा बुष्यस्वेति । अन्वेनं प्रजा अनुं प्रजापतिर्वेष्यते य एवं वेदं ॥ २४ ॥ (२)

अर्थ- [पृथिवी दण्डः ] पृथिवी दण्ड है, [ अन्तिरिक्षं गर्भः ] अन्तिरिक्ष मध्यभाग है, [ योः कशा ] युक्तोक तन्तु हैं, [ विद्युत् प्रकशः ] विज्ञकी उसके थांगे हैं, और [ हिरण्ययः विन्दुः ] सुवर्णमय विन्दु हैं ॥ २१ ॥

[यः वै कशायाः सस मधूनि वेद ] जो इस कशाके सात मधु जानता है, वह [ मधुमान भवति ] मधुनाला होता है । [ब्राह्मणः च राजा च ] ब्राह्मण कोर राजा, [धेनुः च अनड्वान् च ] गाय और बैल, [ब्रीहिः च यवः च ] चावल और जो तथा [ मधु सप्तकं ] सातवां मधु हैं ॥ २२ ॥

[यः एवं वेद ] जो यह जानता है वह [ मधुमान् भवति ] मधुवाळा होता है, [ अस्य आहार्य मधुनत् भवति ]

उत्तरका सम संग्रह मधुयुक्त होता है। श्रीर [ मधुमतः लोकान् जयित ] मीठे लोकोंको प्राप्त करता है ॥ २३॥

[यत् बीध्रे स्तनयति ] जो बाकाशमें गर्जना होती है, [यजापितः एव तत् ] प्रजापित हि वह [प्रजाभ्यः प्राद्धभैवित ] प्रजाभौंके लिये, मानो, प्रका होता है। [तस्मात् प्राचीनोपवीतः तिष्ठे ] इसलिए दायें भागमें वस्न केकर स्वा होता हूं, हैं [प्रजापते] प्रजापालक ईश्वर ! [मा अनु बुध्यस्व ] मेरा स्मरण रखो। [यः एवं वेद ] जो यह जानतः स्वा होता हूं, हैं [प्रजापते] प्रजापालक ईश्वर ! [मा अनु बुध्यस्व ] मेरा स्मरण रखो। [यः एवं वेद ] जो यह जानतः है, [प्रनं प्रजाः अनु हमके अनुकूल प्रजाएं होती है तथा इसको [प्रजापितः अनुबुध्यते ] प्रजापित अनुकूलतापूर्वक स्मरणमें रखता है ॥ २४ ॥

भाषायं — भूमि दण्ड, अन्तरिक्ष मध्यभाग, युलोक नडे बाल और विजली सूक्ष्म बाल हैं और उस पर सुवर्णका बिंदू भूषणके सहश है। यह गौका विश्वरूप है।। २६।। जो इस गौके स्र्रांत सीठे रूप जानता है, वह मधुर बनता है। ब्राह्मण, क्षत्रिय, गाय, बैल, चावल और जो और शहद सांतवा

जो इस बातको जानता है, वह मधुर होता है, मधुवाला होता है और मीठे स्थान प्राप्त करता है।। २३॥

जो आकाशमें गजना होती है, माने। व∎ परमेश्वर संपूर्ण प्रजाओं के लिए प्रकट होकर उपदेश करता है। उस समय लोग/ऐसी प्रार्थना करें कि "हे देव | हे प्रजापालक ! मेरा स्मरण करें, मुझे न खूल जा । " जो इस प्रकार प्रार्थना करना जानता है, प्रजाजन उसके अनुकूल होते हैं और प्रजापालक परमेश्वर भी उसका स्मरण पूर्वक मला करता है।। २४।।

### सात मधु।

इस सूक्तमें विशेष कर गीकी महिमा वर्णन की है। इस सूक्तका भावार्थ विचारपूर्वक पढनेसे पाठक स्वयं इस सूक्तमें कही गोमहिमा जान सकते हैं। वेदकी दृष्टीसे गौका महत्त्व कितना है, यह बात इस सूक्तके प्रत्येक मंत्रमें सुबोध रीति व

यह गी संपूर्ण जगत्का सत्त्व है, यह पृथ्वी, आप, तेज, वायु, आकाश और प्रकाश का सार है। इस गीमें अमृत रस है जिसका पान करनेसे पर प्रजाजन आनीदत और हष्टपुष्ट होते हैं। इसका दूध मानो संपूर्ण जगत्के पदार्थीका वीय ही है, वही सबका प्राण और वही अद्भुत अमृत है। विशेष मननशील मनुष्य ही इस गौके महत्त्वका जानते हैं और अनुभव कर सकते हैं । यह गो देवोंकी माता है और यही सब प्रजाजनोंका प्राण है, क्योंकि इसमें अमृतका मधुर रस भरा है। जो इसका दूध पीते हैं वे माने अपने अंदर अमृत रस लेते हैं और उस कारण वे दीधीयुषी, होते हैं। संपूर्ण क्रमृत रस का केन्द्र स्नीत इस गौके अंदर है।

#### अमृतका कलश ।

यह गों भंपूर्य देवोंने अपनी दिन्य शक्तियोंसे उत्पन्न की है। उन्होंने इसके दुग्धाशयमें अमृतका घडा रखा है। जे। अपनी मेधाबुद्धी बढाना चाहते हैं वे इस दूधरूपी अमृतको अवश्य पीयें। इस गौके स्तनोंसे जो दुग्धरूपी रख निकलता है, वह मानो अद्भुत बल देवेबाला रस है।

यह अजरस देती हैं, यज्ञ कराती है, वत धारण कराती है, और अपने दूधसे सबको पुष्ट करती है। बैल भी इम धवकी अनंत प्रकारके सुख देता है। जिस प्रकार सोमरस देवोंको प्रिय होता है, उस प्रकार गायका दूप मनुष्योंको प्रिय होने और उस-से मनुष्योंका तेज बढ़े। जिस प्रकार मधुमिक्खयां थोड़ा योड़ा मधु इक्ट्रा करती हैं और अपने मधुस्थानमें उसका संप्रह करती हैं, इसी प्रकार मनुष्योंको उचित है कि ने इन सधुमिक्खयोंका अनुकरण करें और अपने अन्दर ज्ञान, तेज, बल, वीर्य और पराक्रम बढ़ावें। सनै: सनै: प्रयस्न करनेपर मनुष्य इन बातोंको अपने अन्दर बढ़ा सकता है।

पहाड़ों पर्वतों और संपूर्ण जगत्में सर्वत्र मधु भरा है, वह मधुरता मरे अन्दर आवे। इस गौके रूपसे परमेश्वरकी अद्भुत शाक्ति हि पृथ्वीपर मनुष्योंकी उन्नतिके लिए आगर्थी है। यह बात स्मरण में अवश्य रखिये।

इस मधुरताके धात रूप इस पृथ्वीपर हैं, एक मधुरता बाह्मणों में ज्ञान रूपसे है, दृष्टरी मधुरता क्षत्रियों में पराक्रमके रूपसे विद्यमान है, इसी प्रकार थीं, बैल, चावल, जी और शहदमें भी मधुरता है। अतः जी मसुष्य यह बात जानता है वह इन सात पदार्थोंसे अपनी उन्नति करता है।

यह सब उपदेश स्वयं प्रजापितने किया है, अतः पाठक इसका स्मरण रखें और इन सात शहरोंसे अपना 🚥 बढावें। इस सूक्तका यह आशय स्पष्ट है, अतः अधिक विवरण करनेकी आवश्यकता नहीं है।

## काम।

### [ ? ]

(ऋषिः -- अथर्वा । देवता-कामः )

सपत्नहनं मृष्भं घृतेन कामं शिक्षामि हिविषाज्येन ।

नीचैः सपत्नान् ममं पादय त्वमिभिष्ठंतो महता वीर्येण ॥ १॥

यन्मे मनंसो न प्रियं न चक्षुंषो यन्मे वर्भस्ति नामिनन्दंति ।

तद् दुष्वप्न्यं प्रति मुश्चामि सपत्ने कामं स्तुत्वोद्दं भिदेयम् ॥ २॥

दुष्वप्न्यं काम दुर्ति च कामाग्रजस्तां मस्वगतामवित् ।

दुष्वप्न्यं काम दुर्ति च कामाग्रजस्तां मस्वगतामवित् ।

दुष्वप्न्यं काम प्रति मुञ्च तस्मिन् यो अस्मभ्यं महरूणा चिकित्सात् ॥ ३॥

नुदस्वं काम प्र णुदस्व कामावित् यन्तु मम् ये सपत्नाः ।

तेषां नुत्तानां मध्मा तमां स्यग्ने वास्तूं निर्देह त्वम् ॥ ४॥

अर्थ- [सपरनहनं ऋषभं कामं ] शत्रुको नाश करनेवाले बलवान काम को मैं [हिविषा आज्येन घृतेन शिक्षामि ] हिविषा आष्टिस शिक्षित करता हूं। [महता वीर्येण आभिष्ठतः ] बढे पराक्रमसे प्रशेक्षित होकर [त्वं ] सू [मम सपरनान नीचै: पाइय ] मेरे शत्रुओंको नीचे कर हे ॥ १ ॥

[ यत् मे मनसः न प्रियं ] जो मेरे मनको प्रिय नहीं है, [ यत् भे चक्षुषः प्रियं न ] जो मेरे आंखोंको प्रिय नहीं है, [ यत् मे चक्षुषः प्रियं न ] जो मेरे आंखोंको प्रिय नहीं है, [ यत् मे चमस्ति ] जो मेरा तिरस्कार करता है और [ न अभिनन्दित ] न मुझ आनन्द देता है, [ तत् दुष्वप्त्यं ] वह खरा स्वम्न [ सपरने प्रतिमुखामि ] शत्रुके ऊपर भेज देता हूं [ आहं कामं स्तुरवा ] में काम की स्तुति करके [ उत् भिदेयं ] ऊपर उठता हं ॥ २ ॥

हे काम ! [ दुष्वपनयं ] दुष्ट स्वप्त, [ दुरितं च ] पाप और [ अप्रजस्तां ] संतान न होना, ( अ-स्व-गतां ) निर्धन अवस्था, ( अवतिं ) आपसी इन सबको, हे ( अप्र काम ) बलवान् काम ! तू ( ईशानः तस्थिन् प्रतिमुख ) सबका स्वामी है, अत: उसपर छोड कि ( यः अस्माकं अंहूरणा चिकित्सात् ) जो हम सबको पापमथ विपत्तिमें डालनेका विचार करता है ॥ ३॥

है काम ( जुदस्व ) उनको दूर कर, है काम ! उनको (प्रणुद्स्व ) हटाद, ( ये मम सपत्नाः ) जो मेरे शत्रु हैं वे ( अवित यन्तु ) आपत्ती को प्राप्त हों । है अमे ! ( अधमा तमांसि जुत्तानां ) गाढ अधारमें मेजे हुए उन शत्रुओंके ( त्वं वास्तुनि निर्देह ) तू घरोंको जला दे ॥ ४ ॥

भावार्थ — काम ( संकल्प ) बड़ा बलवान है और शत्रुका नाश करनेवाला है, उसको यज्ञसे शिक्षित करना चाहिये। वह बड़े वीर्थसे प्रशंसित हुआ तो शत्रुओंको नीचे करता है॥ १॥

जो मेरे मन और अन्य इंदियोंको अप्रिय है, जो मुझे आनंदित नहीं करता, जो मेरा तिरस्कार करता है, वह दुष्ट स्थप्न मेरे शत्रुकी ओर जावे । में इस संकल्पशक्तिके द्वारा उन्नत होता हूं ॥ २ ॥

दुष्ट स्वप्न, पाप, संतान न होना, दारिह्म, आपत्ति आदि सब हमारे उन शत्रुओंको प्राप्त हों,जो कि हमें पापमूलक विपात्तमें डालनेका विचार करते हैं ॥ ३ ॥

काम इमारे रात्रुओं को दूर इटादेने, उन शत्रुओं को निपत्ति घेरे और जब ने शत्रु गाट अन्धकारमें पर्डे तब अग्नि उनके घरों को जला देने ॥ ४ ॥

| सा ते काम दुहिता धेनुरुंच्यते यामाहुर्वाचै कुवयो विराजम् ।                 |         |
|----------------------------------------------------------------------------|---------|
| तयो सुपत्नान् परि वृङ्ग्धि ये ममु पर्येनान् प्राणः पुश्चो जीवनं वृणक्तु    | ा ५॥    |
| कामस्येन्द्रस्य वरुणस्य राज्ञो विष्णोर्वलेन सवितः सवेन ।                   |         |
| अग्नेहोंत्रेण प णुंदे सपत्नां छम्बीव नार्वभुदकेषु धीरः                     | 11 4 11 |
| अध्यक्षो वाजी मम् काम उग्रः कृणोत् महामसपुरनमेव ।                          |         |
| विश्वे देवा मर्म नाथं भवन्तु सर्वे देवा हवमा यन्तु म इमम्                  | 11 9 11 |
| इदमाज्यं घृतवंज्जुषाणाः कामेज्येष्ठा इह मादयध्वम् । कुण्वन्तो महीमसप्तनमेव | 11 6 11 |
| इन्द्राग्नी काम सुरथं हि भूत्वा नीचैः सपत्नान् मर्म पादयाथा ।              |         |
| तेषा पुत्रानामधुमा तमांस्यये वास्तून्यनुनिदेहु त्वम्                       | ॥९॥     |

अर्थ- हे काम! (सा घेतुः ते दुिहता उच्यते ) वह घेतु तेरी दुिहता कही जाती है, (यां विषा विराजं वाचं आहुः)
- जिस को किव लोग विशेष तेजस्वी वाणी कहते हैं। (ये मम) जो मेरे शत्रु हैं उन (सपरनान् तया परि खुट्षिप)
शत्रु बोंको उससे दूर हटा दे। (एनान्) इन शत्रु बोंको (प्राणः पश्चरः जीवनं परि वृणक्तु) प्राण, पशु बोर आयु
छोड देवे॥ ५॥

( । । । इन्द्रस्य वरुणस्य राज्ञः ) काम इन्द्र वरुण राजा इन्के और (विष्णोः बळेन सिवतुः सवेन ) विष्णुके कि भीर सिवताकी प्रेरणासे तथा ( अग्नेः होत्रेण ) अग्निके हवनसे ( सपरनान् प्रणुदे ) शत्रुओंको तूर करता हूं। ( इव ) जैसा ( उदकेषु शंबी घोरः नावं ) जलमें घेषवान् धीवर नौकाको चलाता है ॥ ६ ॥

( उप्रः वाजी कामः ) प्रतापी बलवान् काम ( मम अध्यक्षः ) मेरा अधिष्ठाता है । ( महा असपरनं एव क्रणोतु ) भुद्रो सपरनरहित करे । ( विश्वेदवाः मम नाथं भवन्तु ) सब देव मेरे नाथ हों, ( सर्वे देवाः मे इमं इवं आयन्तु ) सब देव मेरे इस इवन के स्थानमें आवें ॥ ७ ॥

(कामज्येष्ठाः) कामको श्रेष्ठ माननेवाले सब देवो । (इदं घृतवत् आज्यं जुषाणाः ) इस घृतयुक्त इवनका सेवन करते हुए (इह मादयध्वं) यहां हर्षित हो जाओ और (महां असपरनं एव कृण्वन्तः ) मुक्ते नाश्चरहित करो ॥ ८॥

है (इन्हाझी) इन्द्र कार आहे ! हे काम | तुम सब (सरथं हि भूत्वा) समान रथपर चढनेवाळ होकर (सम सप्त्नान् नीचैः पादयायः) मेरे शत्रुकोंको नीचे करो । (तेषां अधमा तमांसि पद्मानां) वे शत्रु गाढ अन्धकारमें पढनेपर हे अपने । (स्वं बास्तुनि अनुनिर्दह) तु उनके घरोंको जला दे ॥ ९ ॥

भावार्थ – का कवि लोक कहते हैं कि वाणी काम की पुत्री है। इस वाणीके द्वारा हमारे वा शत्रु दूर हों और जनको प्राण, पशु और आयु छोड देवे ॥ ५ ॥

जिस प्रकार अगाध समुद्रमें नौकाको धीवर लोग चलाते हैं, उस प्रकार देवोंकी शक्तिसे में शत्रुओंको एस मनसागर ग

बलवान, प्रतापी काम मेरा अधिष्ठाता है। वह मुझे शत्रुरहित करे, देव मेरे स्वामी बनें, सब देव मेरे यश्चमें आजांय ॥ ॥ काम जिनमें श्रेष्ठ हैं ऐसे सब देव इस यश्चमें आकर इस हवन हारा आनंदित हों और मुझे शत्रुरहित बनावें॥ ८॥ है इन्द्र, अमि और काम तुम सब मेरे शत्रुओंको नीचे गिरा हो। वे अन्धकारमें आगे और पखात अभि उनके बरोंको जलावे।। ९॥

| जुहि त्वं कांनु अमु ये सुपत्नां अन्धा तमांस्यवं पादयैनान् ।           |             |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| निरिन्द्रिया अरुसाः सन्तु सर्वे मा ते जीविषुः कत्मच्चनाहंः ॥ १०॥      | (₹)         |
| अवधीत कामो मम ये सपरना उरु लोकमंकर्रमधंमधतुम्।                        |             |
| मह्यं नमन्तां प्रदिश्यतस्यो मह्यं षडुर्वीर्घृतमा वहन्तु ॥ १           | 8 11        |
| ते∫ऽधुराख्रः प्र प्लंबन्तां छिन्ना नौरिंन बन्धनात् ।                  |             |
| न सार्यकप्रणुत्तानां पुनरस्ति निवर्तनम्                               |             |
| अग्निर्यव इन्द्रो यवः सोयो यवंः। यवयावांनो देवा यांवयन्त्वेनम् ॥ १    | <b>{   </b> |
| असंविवीरश्चरत् प्रणुं तो द्वेष्यों मित्राणां परिवृग्धें १: स्वानाम् । |             |
| उत पृथिच्यामवं स्यन्ति विद्युतं उग्रो वी देवः प्र मृंणत् सपत्नान् ॥ १ | 3 11        |
| च्युता चेयं बृहत्यच्युता च विद्युद् बिभर्ति स्तनयित्नुश्च सवीन्।      |             |
| उद्यमिदित्यो द्रविणेन तेर्जसा निचैः सपत्नान् नुदतां मे सहस्वान् ॥ १   | 11          |

मर्थ-( ये मम सपत्नाः ) जो भेरे शत्रु हैं, उनका ( त्वं जिहि ) तू नाश कर देन तथा ( एन न् अधमा तमांसि 🗪 पाद्य ) इनकी दीन अन्धकारमें गिरा दे । वे ( सर्वे निरिन्द्रियाः अरसाः सन्तु ) सब इंद्रियरित और रसहीन हों, (ते कारमणम आहः मा जीविषुः) दे एक भी दिन न जीवित रहें॥ १०॥

( मम न सपरनाः ) मेरे जो शत्र हैं उनका ( कामः भवधीत् ) काम ने वध किया है। तथा उसने (महां एधतुं उरुं कोकं अकरत् ) मुझे बढनेके लिए विस्तृत स्थान दिया है। ( चतस्रः प्रदिशः महां नमन्तां ) चारों दिशाएं मेरे सन्मुख

नम्न हों। (षट् उर्वी: महां घृतं आवहन्तु ) छः भूमिके विभाग मेरे पास घृत ले आवे ॥ ११॥

( बन्धनात् छिन्ना नौः इव ) बन्धनसे कटी हुई नौकाके समान ( वे अधराश्चः प्र प्लवन्तां ) वे नीचे बहते जांब ।

( सायकप्रणुत्तानां पुनः निवर्तनं न मस्ति ) बाणोंसे भगाये शत्रुशोंका फिर वापस आना नहीं हो सकता ॥ १२ ॥ ( अगिनः यवः ) आगि इटानेवाला है, ( इन्द्रः यवः ) इन्द्र इटानेवाला है और ( सोमः यवः ) सोम भी इटाने

बाला है । ( यवयावानः देवाः ) हटानेवालेको हटानेवाले देव ( एनं यावयन्तु ) इस शत्रुको दूर करें ॥ १३ ॥

(प्रणुत्तः द्वेष्य: ) भगाया हुना शत्रु (असर्ववीरः ) सर्ववीरोंसे रदित होकर (स्वानां मित्राणां परिवर्षः ) अपने मित्रोंके द्वारा भी त्यागा हुआ ( चरतु ) विचरे । ( उत पृथिन्थां विद्युतः अवस्यन्ति ) और प्रकाश देनेवाकी विजलियां 'पृथ्कीपर आजांय। (वः उग्रः देवः ) आपका वह प्रताशी देव (सपरनान् प्रमुणत् ) शत्रुओंका नाश करे ॥ १४ ॥

( स्युता च अन्युता च इयं बृहती विद्युत् ) विचलित अथवा अविचलित हुई यह बडी विद्युत ( सर्वान् स्तनियित्न् च बिमर्ति ) सब गर्जना करनेवालों का धारण करती है । ( द्रविणेन तेजसा उचन् सहस्वान् आदित्यः ) धन और तेजके साथ डदयको प्राप्त होनेवाला बलवान् सूर्य (मे सपरनान् नीचै: नुदतां ) मेरे शत्रुकोंको नीचे की ओर भगावे ॥ १५॥

भावार्थ- मेरे शत्रुओं का तू नाश कर । वे गाढ अन्धकारमें जांय । वे सब इंद्रियहीन और सत्त्वहीन वन और एक दिन भी न जीवित रहें ॥ १० ॥ इस कामसे मेरे शत्रु दूर हो गये और मुझे बढ़ा कार्यक्षेत्र प्राप्त हुआ है । चारों दिशाओं में रहनेवाले लोग मेरे सामने नम्न हो चुके हैं और सब पृथ्वी मेरे अधिकारमें आ चुकी है।। १९॥

बंधनसे रहित हुई नौका जैसी महासागरमें जिधर चाहे उधर भटकती है, वैसी मेरे शत्रुओंकी आन्त अवस्था हो गई है, जो अब कभी अपनी पूर्व स्थितिमें नहीं आसकते । १२ ।। सब देव मुझे महायता करें और मेरे शत्रुओं को भगा देवें । १३।।

हमारे पराक्रमसे भगाये हुए शत्रु अब वारों ओर भटक रहे हैं, न उनके पास कोई वीर हैं, " उनके पास कोई मित्र हैं,

🗯 इनके लिये 🚮 परिवार रहा है। सब देव मुझे सहायता करें और शत्रु नष्ट हों ॥ १४ ॥

| यत् ते काम भ्रमे शिवक्षंथमुद्ध ब्रह्म वर्मे वितंतमनतिव्याध्यं कृतम् । |              |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| तेने सुपत्नान् परि बृङ्गिध ये मम पर्यनान् प्राणः पुशको जीवन वृणकतु    | ॥ १६॥        |
| येन देवा अक्षुरान् प्राणुदन्त येनेन्द्रो दस्यूनधुमं तमी निनाय ।       |              |
| तेन त्वं काम मम थे सपत्नास्तानस्माछोकात् प्र णुंदस्य दूरम्            | ॥ १७ ॥       |
| यथां देवा असुरान् प्राणंदन्त यथेन्द्री दस्यूनधुमं तमी बबाधे ।         |              |
| तथा त्वं काम मम ये सपत्नास्तानस्माछोकातं प्र र्णदस्य दूरम्            | ॥ १८ ॥       |
| कामी जज्ञे प्रथमो नैन देवा आपुः पितरो न मत्यीः।                       |              |
| तत्रस्वमंसि ज्यायान् विश्वहां महांस्तस्मै ते कामू नम् इत् कुणोमि      | ॥ १९॥        |
| यावती द्यावापृथिवी विश्विमणा याबुदार्यः सिष्यदुयोवदुशिः।              | 1            |
| ततुस्त्वमंसि ज्यायान् विश्वक्षां महांस्तमें ते काम् नम् इत् क्रणोमि   | 11 40 11 (8) |

अर्थ-हे काम! (यत् ते त्रिवरूथं उद्भु ) जो तेरा तीनों ओरसे रक्षक उत्कृष्ट शक्तिवाला [ विततं ब्रह्म वर्म ] फैला हुआ ज्ञान का कवच [ अनितव्याध्यं कृतं ] शलोंसे वेध न होने योग्य बनाया और [ शर्म ] सुखदायक दे [ तेन ] उस-से [ ये मम ] जो मेरे शत्रु हैं उन [ सपरनान् परिवृङ्धि ] शत्रुओं को दूर कर । [प्नान् शाणः पशवः जीवनं परि वृणक्तु ] इनको शाण, पशु और आयु छोड देवे ॥ १६ ॥

[ येन देवा: असुरान् प्रणुदन्त ] जिससे देव असुरोंको दूर करते रहे, [ येन दस्यून् इन्द्रः अधमं तमः निनाम ] जिससे शत्रुकोंको इन्द्रने दीन अन्धकारमें डाल दिया, हे काम! [ तेन ] उससे [ मम ये सपरना: ] मर जो शत्रु हैं [ तान

सपत्नाम ] उन शत्रुओं को [ त्वं अस्मात् छोकात् ] त् इस छोकसे [ दूरं प्रणुदस्य ] दूर भगा ॥ १७ ॥

[ यथा देवाः असुरान प्राणुद्दन्त ] जिस रीतिसे देवोंने असुरोंको हटाया, [ यथा इन्द्रः दस्यून् अधमं तमः बवाधे ] जिस प्रकार इन्द्रने शत्रुओंको हीन अन्धकारमें डाला, [ तथा त्वं काम ] उस प्रकार है काम ! तू [ सम ये सपरनाः ] मेरे जो शत्रु हैं (तान अस्मात् लोकात् दूरं प्रणुद्द्य ) उनको इस लोकसे दूर हटा दे ॥ १८ ॥

कामः प्रथमः जज्ञे ) काम सबसे पहिले उत्पन्न हुमा (देवाः एनं न आपुः) देवोंने इसको प्राप्त नहीं किया भीर (चितरः मर्त्याः न ) पितरोंको और मर्त्योंको भी यह प्राप्त नहीं हुआ। [ततः त्वं ज्यायान् आसे ) ना। तू अन्त है भीर (विश्वहा महान्) सदा महान् है। दे काम! (तस्मै ते इत् नमः कृणोमि ) उस तुझे में नमस्कार करता हूं।। १९।।

(यावती विरम्णां चावापृथिवी ) जितनी विस्तारसे चौ और पृथिवी बडी है, (यावत आपः सिन्यदुः ) जहांतक जल फैला है, (यावत आप्तः) जबतक आग्नि फैला है, (ततः त्वं ज्यायान् असि ) उससे भी तृ बडा है, और (विश्वहा महान् ) सदा बडा है। हे काम (तस्मै ते०) उस तुझे में नमस्कार करता हू ॥ २०॥

जिस शक्तिसे देवेंनि असुरोका और इन्द्रने दस्युओंका पराभव किया उस शक्तिसे में अपने शत्रुओंकी इस स्थानसे भगा

दूंगा॥ १७-१८॥ काम सबसे प्रथम उत्पन्न हुआ। देवों, पितरों और मर्थोंका प्रकट होना उसके पश्चात् है। अतः काम धवसे श्रेष्ठ है। इस लिये में उसको नमन करता हूं॥ १९॥

भावार्थ-- यह विद्युत और यह सूर्य अर्थात् इनमें जो देव है वह मेरे शत्रुओं को दूर भगा देवे ।। १५ ॥ इस कामका बड़ा संरक्षक ज्ञानमय कवच है वह सब सुखों का देनेवाला है। इसकी में पहनता हूं, जिससे शत्रुके कास मेरा वेध नहीं करेंगे, और सब शत्रु प्राण, पशु और आयुसे रहित हो जांयगे ॥ १६ ॥

यार्वतीर्दिश्चेः प्रदिशो विषूचीर्यार्वतीराशी अभिन्नक्षणा दिवः ।
तत्रस्त्वमस् ज्यार्थान् विश्वहा महांस्तरमे ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २१॥
यार्वतीर्भृक्षां जत्विः कुरूरेग्रो यार्वतीर्वधां वृक्षसुप्यों बभूवुः।
तत्रस्त्वमसि ज्यार्थान् विश्वहा महांस्तरमे ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २२॥
ज्यार्थान् निमिष्वोऽिसि तिष्ठतो ज्यार्थान्त्समुद्रादंसि काम मन्यो।
तत्रस्त्वमसि ज्यार्थान् विश्वहां महांस्तरमे ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २३॥
न वे वार्तश्चन काममांशोति नाग्निः सर्थो नोत चन्द्रमाः।
तत्रस्त्वमसि ज्यार्थान् विश्वहां महांस्तरमे ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २४॥
यास्ते शिवास्तन्विः काम भद्रा यार्भिः सत्यं भवति यद् वृणीषे।
तासिष्ट्वमस्माँ अभिसंविशस्तान्यत्रं पापीरपं वेशया थियैः ॥ २५॥ (५)

### ॥ इति प्रथमोऽनुवाकः ॥

सर्थ- ( पावतीः दिशः प्रदिशः विवृत्तीः ) जहांतक दिशाएं नोर उपदिशाएं फैली हैं नौर ( पावतीः दिवः माने चक्षणाः नाशाः ) जहां तक ग्रुकोकका प्रकाश फैलानेवाली दिशाएं हैं, ( ततः स्वं॰ ) उनसे भी तू बडा और सदा महान् है, हे काम मैं उस तुझको नमस्कार करता हूं ॥ २१॥

( यावतीः भूंगाः जावः ) कहांतक भौरे, मिलयां, ( यावतीः कुरूरवः वधाः ) जडांतक नीलें कौर काउनेवाले केन्यू और ( वृक्षसर्थः वभूषुः ) वृक्षपर चढनेवाके सर्प होते हैं ( ततः तं० ) उनसे तू वडा और सदा श्रेष्ठ है, हे काम ! उस

तुक्षे मैं नमस्कार करता हूं ॥ २२ ॥

हे काम | हे ( मन्यो ) हस्साह | तू । निमित्रतः ज्यायान् ) फळक मारने वाळोंसे बहा, ( तिष्ठतः ज्यायान् ) ठहरनेवाळोंसे भी बहा, ( समुद्रात् असि ) समुद्रसे भी बहा है। ( ततः स्वं० ) उनसे तू बहा और सदा श्रेष्ठ है, हे काम | उस तुझे मैं नमस्कार करता हूं॥ २३॥

( वातः चन कामं न आप्नोति ) वायु कामको नहीं प्राप्त करता, ( न अप्तिः, सूर्यः, न इत चन्द्रमाः ) अप्ति, सूर्यं और चन्द्र इनमेंसे कोई भी उसको पास नहीं कर सकता। ( ततः त्वं ) उनसे तू बडा और सदा श्रेष्ठ है, हे काम!

बस दुझे में नमस्कार करता हूं।। २४॥

है काम (याः ते शिवाः भद्राः तन्वः ) जो तेरी कश्याणकारी और हितकर शरीरें हैं, (याभिः ) जिनसे तू (यत् सत्यं भवति ) जो सच्चा होता है उसका (वृणीष ) स्वीकाः करता है। (ताभिः त्वं मस्मान् भाभ संविशस्य) उनसे तू हम सबमें प्रविष्ट हो झौर (पापीः थियः ) पाप बुद्धियोंको (अन्यत्र अपवश्य ) तूर करो॥ २५॥

आंखें मृदनेवाले प्राणियोंसे कामको शांक बढकर है, स्थिर पदार्थींसे भी बढकर है, पृथ्वी, आप, तेज, वायु और आकार से भी बढ़ी हैं। सूर्य चन्द्रसे भी बढकर है अर्थात् यह काम सबसे बढकर है।। २३-२४।।

भतः हे काम । ग्रुभ, भद्र और सत्य जो है वह मेरे पास प्राप्त हो और पापबुद्धि मुझसे दूर चली जाय ॥ २५॥। ३ ( भ. स. भा. कां॰ ९ )

भावार्य — जितना पृथ्वीका विस्तार है, जहांतक जल फैले हैं, जहांतक प्रकाशकी न्याप्ति है, दिशाएं जहांतक फैली हैं, पशुपक्षी जहांतक दौडते हैं उन सबकी न्याप्तिसें कामकी न्यापकता बढकर है। २०-२२।

### संकल्पशक्ति ।

इस सूक्तमें काम । राज्द है वह ली संबंधके विषयका बाचक नहीं है, परंतु संकल्पकाकिका बाचक है। वह बाग सबसे अवस करवन हुआ है ऐसा इस सूक्तक निम्नलिखित मंत्रमें कहा है—

कामी अजे प्रथमः । ( मं० १९ )

"काम सबसे पहिले प्रकट हुआ । " यही बात वेदमें अन्यंत्र कही है— कामस्तद्ये समवर्तताधि मनसो रेतः प्रथमं बदासीत्। ऋ० १०। १२९ ।

" आरंशमें मनका वीर्थ बढानेबाला काम समसे प्रथम उत्पन्न हुआ। इस प्रकार कामकी उत्पत्ति सबसे प्रथम कही है। जग निवरोंने भी देखिय

कामः संकल्पो विचिकित्सा अदाऽश्रदा घृतिरधित हीशीभीतित्येतत्सर्वं मन एव ॥ ह० ड॰ १। ५। ६ काम एव यस्यायतनं हृदयं लोको मनो ज्योतिः० य प्वायं काममयः पुरुषः० ॥ ह० ड० ६ । ९ । १९ कामोऽकाषींबाहं करोमि, कामः करोति, कामः कर्ता, कामः कारियता ॥ महानारा॰ ड॰ १८ । २

मनमें रहता है। इन सबमें जो पहली लहरी है वह कामकी लहरी है। काम सबका आधारस्थान है, उसका तेज मन है और हृदय लोक है। यह मनुष्य काममय है अर्थात् जिस प्रकार के इसके आग होते हैं वैसा यह बनता है। काम ही सबका लां है। यह मनुष्य काममय है अर्थात् जिस प्रकार के इसके आग होते हैं वैसा यह बनता है। काम ही सबका लती है, में कर्ता नहीं हूं। कामके द्वारा यह सब बलाया जाता है। " इस रीतिसे हपनिषदों में कामके विषयमें कहा है। यह कामका अर्थ ' संकल्प ' है यह बात स्पष्ट हो गई है। यह संकल्प अच्छा हुआ तो मनुष्यका भळा होता है और दूरा हुआ तो सुरा होता है। यह बात स्पष्ट हो गई है। यह संकल्प अच्छा हुआ तो मनुष्यका भळा होता है और दूरा हुआ तो सुरा होता है। यह बुरा हो वा मला हो, इसमें बड़ी आरी शाकि रहती है। मानो संपूर्ण मनुष्य इसीकी प्ररणासे प्ररित होकर बुरा भळा कमें कर रहे हैं। यह मानवींका व्यवहार देखनेसे कहना पड़ता है हि इस काम-संकल्प-की वास बहुत ही बड़ी है, इसी शाकिका वर्णन इस सुक्तमें किया है।

जगत्के प्रारंभमें आत्माके अन्दर 'काम किंवा चंकल्प ' उस्ता हुआ, इसका दर्शक उपनिवद्गन यह है— 'सोऽजामगत' ( नृ० च० १ १ १ १ १ ) उस आत्माने कामना की और उसकी कामना सिद्ध हुई जिससे ना जा जगत् निर्माण हुआ है। परमात्माके संकल्प गुद्ध से अतः ने सिद्ध हो गुरे। विश्वके संकल्प गुद्ध होते हैं उपके प्रव संकल्प गिर्म होते हैं, अतः कहा है—

यं यं कामं कामयते, सोऽस्य संकश्यादेव समुचिष्ठिति। कां व व व व १२। १०

ं जो कामना करता है वह संकल्प होते ही सिद्ध हो आती है। " यह संकल्पका बन है। इस संपूर्ण सहीकी सत्पत्ति भी इसी प्रकार हो गई है। मनुष्यकी कामनामें भी यह बल अल्प अंशसे है। इसीका वर्णन इस सूक्तमें किया है। वह इस काममें इतनी प्रचण्ड शाक्ति है तो अवद्य ही उसकी सुशिक्षासे युक्त करना चाहिये, अतः कहा है

सपरमहने ऋषभं काम इविषा शिक्षामि । (मं० १)

'शश्रुका नाश करनेवाला बलवान काम है, इसको यससे शिक्षित करता हूं। ''इस कामनामें— इस कल्पमें— बड़ी
श्राका नाश करनेवाला बलवान काम है, इसको यससे शिक्षित करता हूं। ''इस कामनामें— इस कल्पमें— बड़ी
शाकि है, परंतु वह यदि अशिक्षित रहां, तो हानि करेगी, अतः उसको शिक्षा नेकर उत्तम नियम व्यवस्थामें चलनेवाली करगी
शाकि है । अतः शिक्षाको आवश्यकता है । शिक्षा यससे—हिवसे अर्थात् आत्मसमर्पण करना चाहिये । आत्मसमर्पण को शिक्षासे
के लिये स्वयं जल जाता है, पूर्णतया समर्पित होता है वैसा मनुष्यको आत्मसमर्पण करना चाहिये । आत्मसमर्पण को शिक्षासे
अपने संकल्प को शिक्षित करना चाहिये । इस रीतिसे सुशिक्षित हुआ यह काम [महता वीर्यण] बड़े वीर्य-पराक्रमसे युक्त
होता है और मनुष्य इसके प्रभावसे अपने सब शत्र दूर कर बहात है।

यन्मे मनसो न प्रियं च चक्षुवः यन्मे नाभिनन्दति । [ मं॰ २ ]

" जो मनको और आंखको प्रिय नहीं होता है और जो अन्य इंद्रियोंको भी अप्रिय होता है, जो अपने आत्माको सन्तोष नहीं देता। " उसकी दूर करना इसी सुशिक्षित कामसे होता है। इसीसे [ अहं उत् भिदेयं ] अपने ऊपरका दबाव हटाकर, **डबका सेड्न करके अपनी उच्च अवस्था की जा सकती है। यह सब मनुष्य के प्रयत्न**से साध्य होनेवाली बात है। परंतु यह ता होगा जा कि मनुष्यकी कामना सुशिक्षायुक्त होगी अन्यथा यही प्रचंड शाक्ति इसका नाश करेगी।

[ कामः उपः ईशानः ] काम बढा उप अर्थात् प्रतापी है और वह ईश्वर है अर्थात् मनुष्यकी भवितव्यताका वह स्वामी है। क्यों कि मनुष्यका भूत, भविष्य, वर्तमान यही घडता है। जैसा यह बनाता है वैसी मनुष्यकी स्थिति बनती है। अतः इसका महस्य बढ़ा भारी है। इसका ऐसा विलक्षण प्रभाव है इसी लिये इसकी सहायतासे मनुष्य निःसन्देह उन्नति प्राष्ट कर सकता है-

दुरितं अप्रजस्तां अ-स्व-गतां अवति मुझ।[मं०३]

ं। पाप, संतान न होना, निर्धनता और विपत्ति इनको दूर कर सकता है। ? मनुष्यकी भी यही इच्छा हुआ करती है। कोई मनुष्य नहीं चाहता कि मुझे पाप लगे, संतान न हो, दारिय मेरे पास आजाय और में विपात्तिमें सहता रहूं, ऐसा कोई भी नहीं चाहता । परंतु ये संपूर्ण विपत्तियां मनुष्यको भोगनी पहती हैं, इसका कारण यह है कि मनुष्यकी कामना आशिक्षित होती है, वह विपरीत संकल्प करती है और उसका फल विपत्तिरूप उसे भोगना ही पडता है। इस कामकी पुत्री वाणीरूपी चेनु है, इसका वर्णन इस प्रकार है--

दुिंदता चेतुः यां कवयो वाचं आहुः । ( मं॰ ५ )

🕶 कामको पुत्री एक धेनु 🖥 जिसको कवि लोग वाणी कहते हैं। " यह वाणी भी कामके समान ही बड़ी प्रभावशालिनी है। यदि यह वाणी उत्तम रीतिसे प्रयुक्त की गई तो शत्रु मिन्न बनते हैं और यदि बुरी तरहसे इसका प्रयोग किया गया तो मित्र शत्रुं होते हैं। इसलिये काम की सुशिक्षत करनेके समय वाणीको भी शिक्षित करना अत्यन्त आवश्यक है, यह बात अनु-अवस्थित ही है।

उपः वाजी कामः सस अध्यक्षः महा-असपत्नं कृणोतु । ( सं० ७ ) ' प्रतापी, बलवान् काम मेरा अध्यक्ष है वह मुझे राजुरहित करे। ' अर्थात् यह काम किंवा संकल्प हरएक मनुष्यका अधिष्ठाता है। अधिष्ठाता वह होता है कि जो सतत साथ रहता हुआ निरीक्षण करता है। यही कामका कार्य है। यह मनु-ध्योंके चालचलन का अधिष्ठाता होकर निरीक्षण करता है। यदि अधिष्ठाता शिक्षित हुआ, तो अच्छो सदायता होती है और बिद सुरा रहा तो हीन प्रकृती करता है, बुरे मार्गसे ले जाता है, जिसका परिणाम खराब होता है। इसलिये प्रार्थना की है कि-

विश्वे देवा मम नाथं भवन्तु । सर्वे देवा मम इधमायन्तु ॥ ( मं० ७ )

" सम देव मेरे रक्षक बन, सम देव मेरे यज्ञका स्वीकार करें। " इस प्रकार देवोंके द्वारा मेरी सहायता होती रही, ते नि: संदेह मेरी कामना गुद्ध होगी और मेरी उजति हो जायगी । अतः यह मेरी प्रार्थना सब देव सुनें और कृपा करके मेरी रक्षा करें । ये देव 'काम-ज्येष्ठाः' अर्थात् इनमें काम हि श्रेष्ठ है, सब देवोंमें यह काम देव सबसे श्रेष्ठ है । क्योंकि जगत् रचना कर-नेमें सब देव सहायता करतेही हैं, परंतु परमात्माका काम-संकल्प-जबतक जाग नहीं उठता, तबतक कोई अन्य देव रचनाके कार्य में अपने आपकी नहीं लगा सकते । यह कामका महत्त्व है । मनुष्यके व्यवहारमें भी देखिये सबसे पहिले संकल्प होता है, तत्प-मात् इंद्रियव्यापार होजाते हैं। इसीलिय सर्वत्र कामका-संकल्पका-महत्त्व वर्णन किया है। जीवात्माका परमात्मामें तथा कामका अन्य देवों के साथ संबंध होता है। यह देखने सेहि सब देवों में काम श्रेष्ठ कैसा है यह जान सकते हैं-

| प्रसारमा                  | जीवात्मा    |
|---------------------------|-------------|
| कास, संकल्प [ अधिष्ठाता ] | काम, संकल्प |
| महत्तत्व                  | बुद्धि      |
| चन्द्रमाः                 | मन          |
| इन्द्र                    | चित         |
| सूर्य                     | नेत्र       |

 वायु
 प्राण

 अप्रि
 वाणी

 जळ
 बीथै

इस रातिसे सब देवाँका अधिष्ठाता काम है।शरीरमें जो देव हैं वे विश्वक देवाँके सूक्ष्म अंशही हैं,अतः दोनों स्थानोंमें देवोंक। संबंध एक जैसा ही है। जैसा संकल्प होता है वैसे अन्यान्य देव शरीरमें तथा जगत्में अनुकूलतासे कार्य करते हैं। अपने शत्रु नाश पावें और मेरा विजय जगत्में होवे, यही सबकी भावना सर्वसाधारण होती है अतः कहा है—

बावधीत्कामो मम ये सपत्नाः । उदं लोकमकरन्महामेधतुम् ।

मह्यं नमन्तां प्रदिशश्चतस्त्रो, मह्यं षडुर्वार्घृतमा वहन्तु ॥ ( मं॰ १९ )

"संकल्पिह शतुर्षोका नाश करता है, संकल्प हि वृद्धी करनेके लिए विस्तृत कार्यक्षेत्र देता है। सकल्पके हि चारा दिशाएं मनुष्यके सामने नम्र होती हैं और संकल्पके हि मब भूपदेशोंसे घृतादि अन्नभीग प्राप्त होते हैं।" यदि किसीने संकल्प हि इस प्रकार नहीं किया तो उसका क्या होगा ? पाठक विचार की हिष्टि जगत्में देखें, तो उनको स्पष्ट दिखाई देगा कि इस जगत्के व्यवहारमें सर्वत्र 'काम' की ही प्रेरणा हो रही है,हरएक कमंके पीछे काम होता है, यदि किसी स्थानपर काम न रहा तो कोई कार्य बनता नहीं। अतः इस मंत्रमें कहा है कि जो भी कुछ इस जगत्में बन रहा है कामकी प्रेरणासे हि बन रहा है।

पूर्वोक्त कोष्टकमें दर्शाया है कि अमि, इन्द्र, सोम अथवा अन्य देव ये सब कामकी प्रेरणांसे कार्य है। रहे हैं, उनके प्रतिनिधि वाणी, मन और चित्त ये भी संकल्पमेदि अपने अपने कार्यमें प्रेरित हो रहे हैं। इसी रीतिसे (अमि: यवः ) आशि शत्रु दूर करता है, अन्य देवभी शत्रुओंको दुर करते हैं, यह सब पूर्वोक्त रीतिसे हि समझना चाहिये।

#### कामका कवच ।

यह काम एक ऐसा कवच पहनता है कि जिससे शत्रुके आधात अपने ऊपर लगतेहि नहीं, देखिये—

यते काम शर्म त्रिवरूथमुद्ध ब्रह्म वर्म विततभनतिब्याध्यं कृतम् । ( मं० १६ )

' यह कामका एक विलक्षण कवच है जो तीनों केन्द्रों उत्तम रूक्षा करता है, इससे ( अन् — आंतिव्याधि ) रात्रुके राख्नोंका प्रहार अपने उपर नहीं लगता, यह ( ब्रह्म वर्भ ) ज्ञानका कवच है। इस ब्रह्मवर्भका वर्णन इससे पूर्व इसी काण्डमें द्वितीय सूफ के दशम मंत्रमें आया है। वहां की व्याख्यामें इसका वर्णन पाठक अवश्य देखें।

यह काम [ प्रथमः जज्ञे ] सबये पूर्व उत्पन्न हुआ, इसके बाद अन्य देव जाग उठे हैं अतः अन्य देव इसकी प्राप्त कर नहीं सकते । जो हमारे पूर्व दो हजार वर्ष हुए होंगे, उनको हम कदापि प्राप्त नहीं कर सकते । इसी प्रकार काम की उत्पत्ति पहिले और अन्य देवेंकि बाद होनेसे अन्य देव कामको प्राप्त नहीं कर सकते यह बिलकुल ठीक है। अतः कहा है—

कामो जज्ञे प्रथमो नैनं देवा आधुः पितरो न मत्यीः । ततस्त्वमासि ज्यायान् विश्वहा महान् ः [ मं ० १९ ]

"काम सबसे पहिले उत्पन्न हुआ अतः इसकी देव प्राप्त नहीं कर सकते और पितर अथवा मत्यभी नहीं प्राप्त कर सकते, क्योंकि पितर और मत्ये तो देवोंके पश्चात् उत्पन्न हुए हैं। इस कारण यह काम सबसे उन्न और समर्थ है, इसकी श्रेष्ठता सदा सर्वदा स्थिर रहनेवाली है। अतः इसका सामर्थ्यं सर्वतोपिर है।

आगे मंत्र २१ से २४ तक के चार मंन्त्रोमें काम सबसे श्रेष्ठ है यही बात कही है। संपूर्ण पदार्थों से, स्थिरचरों से, अधीत् सबसे यह श्रेष्ठ है। पंचमदाभूतों से, सब प्राणियों से, सूर्य और चन्द्रमासे तथा सब अन्यों से, काम श्रेष्ठ और समर्थ है। अतः आन्तिम् मंत्रमें प्रार्थना यह है कि-

यास्त शिवास्तन्वः काम भद्रा याभिः सम्यं भवति यह् वृणीधे |

ताभिष्ट्वमस्माँ आभि संविद्यस्वान्यत्र पापीरप वंशया धियः । [ मं०२५]

"वामके अंदर जो शुभ और कत्याणकारी भाग है, जिससे सब स्थ्य की सिद्धी होती है, वह शुभ भाग मेरे अंदर धुस जाय और जो पापका भाग है. वह दूर हो।" संकल्प एक बड़ी भारी शक्ति है, उससे पापभी होगा और पुण्यभी । इस कारण मनुष्य को उचित है कि वह सदा शिवसंकल्प करें और पाप संकल्पसे दूर रहें। इस रीतिसे मनुष्य अपनी कामना पाम कराके सदा उक्षतिके प्रवसं स्थार का स्वका है।।

# गृहनिर्माण।

(३)

( ऋषि:-भृग्वंगिराः । देवता--शाला )

ज्यमितां प्रातिमितामथां परिमितांमुत । शालांया विश्ववांराया नुद्धानि वि वृंतामिस ॥ १ ॥
यत् ते नुद्धं विश्ववारे पाशों ग्रन्थिश्र यः कृतः ।
बृहस्पतिरिवाहं बुलं बाचा वि स्रैसयामि तत् ॥ २ ॥
आ ययाम सं बंबई ग्रन्थींश्रंकार ते दृढान् । पर्ह्मवि विद्धांछस्तेवेन्द्रण् वि चृंतामिस ॥ ३ ॥
वृंशानां ते नहंनानां प्राणाहस्य तृणंस्य च । प्रक्षाणां विश्ववारे ते नुद्धानि वि चृंतामिस ॥४॥

संदंशानां पलुदानां परिष्वञ्जलयस्य च । इदं मार्नस्य पत्न्यां नुद्वानि वि चृतामसि ॥५॥

अर्थ- (विश्ववारायाः शालायाः उपिमतां) सब भयके निवारक घरके स्तंभीं, (प्रतिमितां) स्तंभींके जोडीं (अथो उत परिमितां) और उत्तम बंधनींके (नदानि वि चृतामित ) प्रथियोंको हम बांधते हैं॥ १॥

है ( विश्व-वारे ) सब दुःखोंका निवारण करनेवाले घर ! ( यत ते नदं ) जो तेरा बन्धन है, [यः पाशः प्रनिधः च कृतः ] जो पाश भौर ग्रंथि पहिले किए हैं, ( बृहस्पितः वाचा बलं इव ) बृहस्पित अपनी वाणीके द्वारा जैसा भागुसैन्यका नाश करता है, उस प्रकार ( तत् विशंसयामि ) उनको में खोलता हूं ॥ २ ॥

( श्राययाम ) इक्ट्रा किया, (सं बबर्द ) जोड दिया और [ते दढान् मंथीन् चकार ] तेरे गांठोंको सुदढ कर दिया है। ( परुंषि विद्वान् शस्ता इव ) जोडोंको जान मा काटनेवालेके समान ( इन्द्रंण विचृतामसि ) इन्द्रकी सहाय-तांसे इम बांध देते हैं।। ३॥

(विश्व-वारे) सब कष्टोंका निवारण करनेवाल घर ! (ते वंशानां नहनानां ) तेरे वांसों और बंधनों तथा (प्राणाहस्य तृणस्य च) जोडों भौर घासका तथा (ते पक्षानां नद्धानि ) तेरे दोनों ओरके बंधनोंको (वि चृतामिस ) में बांधता हूं ॥ ४॥

(मानस्य परन्याः ) प्रमाण लेनेवालेके द्वारा पालित हुए घरके (संदंशानां पलदानां ) केंचियोंके और चटाइयोंके (च परिष्वंजल्यस्य ) तथा विकासस्थानके (इदं नद्धानि विचृतामासि ) इस प्रकारके बंधनोंको में बांधना हूं॥ ५॥

भावार्थ- बहुत कष्टोंकं दूर करनेके लिए घर बनाया जाता है। उस घरके खंमों, सहारोंकी लकडियों, डंडियों की तथा छप्परकी लकडियोंको इम उत्तम रीतिसे सख्त जोड देते हैं॥ १॥

जो बंधन और प्रथियो तथा जो और पाश पहिले बांधे थे, उनको में अब ढीला करता हूं। जिस प्रकार शानी अपनी वाणींस शत्रुसैन्यको ढीला बना देता है।। २॥

पहिले सब सामान इकट्टा किया, उसकी यथास्थान जोड दिया, उनके लोड बडे मजबूत किये। जोडनेके स्थानोंकी यथायोग्य रीतिसे काटनेका ज्ञान जिसकी है, उसके समानहि काटा और सबको प्रभुत्वके साथ बांधा है ॥ ३।

घरके बीसों, बंधनों, जोडोंके स्थान, घास औं दोनों ओरके बंधनोंको योग्य रीतिसे में मजबूत बांध देता हूं॥ ४ ॥ प्रमाणसे बंचे हुए इस घरके कैंचियों, चटाइयों और आन्तरिक स्थानोंके सब बंधनोंको मैं अच्छी प्रकार बांधता हूं॥ ५॥

| यानि तेऽन्तः शिक्यान्याबेधु रुण्यापि कम् ।                                  |         |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| प्र ते तानि चृतामसि शिवा मानस्य पत्नी न उद्धिता तुन्वे भव                   | 11 7 11 |
| हिनिर्धानंपशिशालुं पत्नीनां सर्दनं सर्दः । सदी देवानांमसि देवि शाले         | 11 9 11 |
| अक्षुंमोपुशं वितंतं सहस्राक्षं विष्वति । अवनद्धम्मिहितं ब्रह्मणा वि चृतामसि | 11 < 11 |
| यस्त्वा शाले प्रतिगृह्णाति येन चासि मितां त्वम् ।                           |         |
| जुमी मानस्य पतिन तो जीवंतां जुरदंषी                                         | 11 8 11 |
| असुत्रैनुमा गंच्छताद् इदा नुद्धा परिष्क्रता ।                               | \       |
| यस्यस्ति विचृताम्स्यक्रमङ्गं पर्रुष्परः                                     | ि।। (६) |

अर्थ- (यानि ते अन्तः शिक्यानि ) जो तेरे अन्दर छीकें (रण्याय कं आवेधुः ) रमणीयताके किए सुबसे बीके हैं, (ते तानि प्रचृतामि ) ठेरेसे उनको हम बांधते हैं। तू (मानस्य परनी ) प्रमाण केनेवालेके द्वारा पाकित होनेवाकी (बिद्धता ) उपर उठायी हुई (नः तन्वे शिवा मव ) हमारे बारीरके लिए कृष्याणकारिणी हो ॥ ६ ॥

हे (शाले देवि ) गृहरूपी देवते ! (हविर्धानं ) हीवव्य असका स्थान, (आग्निशालं ) आग्निशाला जनगा का-श्राका, (पत्नीनां सदनं ) कियोंके रहनेका स्थान, (सदः ) रहनेका स्थान, और (देवानां सदः ) देवताओंका स्थान (आसे ) तु है ॥ ७ ॥

( विष्वति भोपशं ) भाकाश रेषापर भामूषण रूप हुना ( विततं सहसाक्षं मक्षुं ) फैला हुना हजारों किहींबाका

वाण ( अवनदं अभिदितं ) बंधा और तना हुआ (ब्रह्मणा वि चृतामसि ) ज्ञानसे बांधते हैं ॥ ८॥

( मानस्य पाल शाले ) प्रमाण केनेवाकेके द्वारा पालित घर ! ( यः स्वा प्रतिगृह्णाति ) जो तुझे केता है, ( येन प स्वं मिता असि ) जिसने तेरा प्रमाण किया है, ( उसी तो ) दोनों वे ( जरदृष्टी जीवतां ) वृद्धाधस्थातक जीवित रहें ॥ ९ ॥

(यस्याः ते ) जिस तेरे ( शंगं शंगं परः परः ) प्रत्येक शंग और प्रत्येक जीड ( विचृतामिस ) हमने मजबूत बनाया है, वह तू ( अमुन्न इढा नद्धा परिष्कृता ) वहां सुदढ, बंधी हुई और सुसिद्ध होकर ( एनं शागव्छतात् ) इसके पास शा॥ १०॥

भावार्थ— घरके अन्दर जो छोकें रखीं हैं, जिनपर मुख देनेवाले पदार्थ भरकर रखे हैं उनको हम उत्तम रीतिसे बांध देते हैं। इस प्रकार बनाई यह उच्च शाला हमारे शर्रोरोंको शुख देनेवाली हो॥ ६॥

अरके अन्दर धान्यका स्थान, इवनका कमरा, स्रीयोंका बैठनेका स्थान, अन्य मनुष्योंके लिए बैठने वठनेका स्थान और

देवाँके लिए स्थान होवे ॥ ७ ॥

अपरके भागमें भूषणके समान दिखाई देनेवाला, हजार सुंदर छिद्रोंबाला फैला हुआ जाल हम उत्तम रीतिसे फैलाकर और तानकर बांचते हैं ॥ ८॥

यह प्रमाणसे बंधा हुआ घर है, जिसने इसका माप लिया और जिसने यह बनाया वे दीर्घकाल तक जीवित

इस घरका प्रत्येक भाग और हरएक पुर्जा अच्छी प्रकार सुद्ध बनाया है, इस प्रकार सुद्ध बना हुआ यह पर इसके

यस्त्वी बाले निमिमार्य संजभार वनस्पतींन्। 11 88 11 प्रजाये चके त्वा शाले परमेष्ठी प्रजापंतिः नमस्तस्मे नमी दात्रे शालीपतये च कृण्मः। 11 82 11 नमो इसर्थे प्रचरते पुरुषाय च ते नमी गोम्यो अश्वेमयो नमो यच्छालायां विजायते। 11 83 11 विजीवति प्रजीवति वि ते पाशांश्रुतामसि अप्रिमुन्तक्छोदयसि पुरुषान् पुश्चिः सह। विजावति प्रजावति वि ते पाशांक्वृतामसि॥१४॥ अन्तरा द्यां चे पृथिवीं च यद् व्यच्स्तेन शालां प्रति गृहामि त इमाम्। यदुन्तरिक्षं रजसो विमानं तत् क्रण्येऽहमुद्रं शेविधम्यः। 11 24 11 वेन बालां प्रति गृह्वामि तस्में

नय- हे बाके ! (यः 💶 निमिमाय) जिसने तुझे बनाया, और जिसने(वनस्पतीन् संजभार)वृक्षोंको काटकर जमाया, है साहे ! ( परमेष्ठी प्रजापतिः ) परमेष्ठी प्रजापतिने ( स्वा प्रजाये चक्रे ) तुझे प्रजाके लिए निर्माण किया ॥ ११॥

( तस्मै दाने नमः ) सम काटनेवालको नमस्कार । (शालापतये नमः कृण्मः ) शालाके स्वामीको नमस्कार करते हैं। ( नमः प्रचरते नग्नयं ) चकनेवाळे समिके लिए नमस्मार भौर ( ते पुरुषाय च नमः ) तेरे पुरुषके लिए नमस्कार है १२

(यत् बाळायां विज्ञायते ) जो बाळामें होता है उस ( गोभ्यः असम्यः नमः ) गौओं और घोडोंके लिए नमस्कार । है (विजावित प्रवावित ) हत्पादक और संतानयुक्त घर । ( ते पाशान् वि चृतामधि ) तेरे पाशोंको हम विवते हैं ॥ १३ ॥

(पश्चिम: सह पुरुवान्) पशुक्रोंके साथ मनुष्योंकी स्मीर ( आमि ) आनिको ( अन्तः छादयसि ) धन्दर गुप्त रखती

है। है (विज्ञावित प्रजावित ) सत्पादक और सन्तानयुक्त घर रे तेरे पाशोंको हम बांघते हैं॥ १४॥

( थां च पृथिवीं च मन्तरा ) 🖫 मौर पृथ्वीके मध्यमें ( यत् व्यचः ) जी विस्तृत अवकाश है, ( तेन ते इमां शाका प्रति गृह्यामि ) उससे तेरे इस घरको में स्वीकारता हुं। (यत् जन्तरिक्षं रजसः विमानं ) जो अन्तरिक्षकोकका नीचर्से परिमाण है, ( तत् अहं दोवधिभ्यः डदरं कृण्ये ) वह में खजानोंके किए उदर जैसा स्थान करता हूं। ( तेन तस्मै शाको प्रति गृह्यामि) उससे उसके किए में इस घरका स्वीकार करता हूं ॥ १५ ॥

भावार्य- प्रजाका पालन करनेकी इच्छा करनेवाले, उच्च स्थानमें स्थिर रहनेवाले वहे कारीगरने इस प्रमाणसे बनाया भीर उस कार्यके लिये अनेक दृश्में की काटा है ॥ ११ ॥

वृक्षोंकी काटनेवाले, घरका रक्षक करनेवाले, आफ्रिकी अंदर रखनेवाले तथा अन्य मनुष्योंके लिये में नमस्कार

करता है। १२॥

घरमें उत्पन्न होनेवाले 💵 घोडे और गौओंके लिये 🖥 नमस्कार करता हूं। इस घरको सुदृढ बनाता हूं॥ १३॥ क्ष बरके अन्दर अनुष्य, पशु और आमि रहते हैं अतः इस सन्तानयुक्त और उपजाक घरके बंधनोंकी में युद्दढ करता

E H 98 11 ृष्यी और युलीकमें जो अन्तर है उसमें यह घर निर्माण हुआ है। इसके मध्यभागमें में धनसंप्रह करनेका स्थान करता हूं । इस खजानेके स्थामके साथ जो घर होगा वहां में लेता हूं ॥ १५ ॥

ऊर्जैस्व ती पर्यस्वती पृथिव्यां निर्मिता मिता ।

विश्वातं विश्रेती बाले मा हैंसी: प्रतिगृहृतः ॥ १६॥

देणैराशृंता पल्टदान् वसांना रात्रींव बाला जर्गतो निवेशनी ।

मिता पृथिव्यां तिष्ठसि हुस्तिनींव पृद्धती ॥ १७॥

हर्टस्य ते वि चृंताम्यपिनद्धमपोर्णुवन् । वर्रुणेन सम्रेव्जितां मित्रः ग्रातव्युं व्जितः ॥ १८॥

ब्रह्मणा बालां निर्मितां काविभिनिंगितां मिताम् ।

इद्राग्री रक्षितां बालाममृतौ सौम्यं सद्रः ॥ १९॥

कुलायेऽधि कुलायं कोशेकोग्रः सम्विज्ञतः ।

तत् मर्तो वि जायते यस्माद् विश्वं प्रजायते ॥ २०॥ (७)

अर्थे— हे शाले ! ( ऊर्जस्वती पयस्वती ) त् ■त युक्त और रसपानयुक्त ( पृथिव्या निमिता मितां ) पृथ्वीपर साप केंद्रर निर्माण की है। तू ( विश्वासं विश्वती ) सब प्रकारके त्रयका धारण करनेवाली ( प्रतिगृह्धतः मा हिंसीः ) छेनेवा-छेका नाश न कर ॥ १६ ॥

(तृणैः आवृता ) घाससे आच्छादित, (पलदान् वसाना ) चटाईयोंसे ढंकी (मिता शाला ) माप की हुई बाक (रात्री इव) रात्रीके समान (जगतः निवेशनी ) जगत्को आजा देनेवाली (पद्वती हस्तिनी इव ) उत्तम पांववाकी हाथिनीके समान (पद्वती पृथिव्यां तिष्ठसि) उत्तम स्तंभीवाली होकर पृथ्वीपर तू ठहरती है।। १७॥

(ते इटस्य अपिनद्धं) तेरी चटाईसे बंधे हुएको (अपऊर्णुवन्) आव्छादित करता हुआ (विचृतामि ) मैं बांधता हूं। (वरूणेन समुव्जितां) धरुणने जलसे सीधी की हुईको (मित्रः प्रातः व्युव्जतः) सूर्य सबेरे सीधी बन। देवे॥ १८॥

( ब्रह्मणा निमितां शालां ) ज्ञानीने निर्माण किई हुई शालाकी और ( कविभि: मितां निमितां ) कवियोंने प्रमाणसे रची हुई ( शालां ) शालाकी ( जमतौ इन्द्राधी रक्षतां ) जमर इन्द्र और जभि रक्षा करें । यह ( सीम्यं सदः ) सोम-वनस्पतियों-का घर है ॥ १९॥

( कुकाय मधि कुकायं ) घोसकेपर घोसका भौर ( कोशं कोशः समुन्तितः ) कोशपर कोश सीधा रसा है। ( तत्र मर्तः विजायते ) वहां मर्त्यं उत्पन्न होता है। ( यस्मात विश्वं प्रजायते ) जिससे सब उत्पन्न होता है।। २०॥

आवार्थ- घरमें पा प्रकारका अन, रसपानका साधन, जल आदि सदा उपस्थित हो। घर प्रमाणसे बनाया जाने। सब प्रकारका अन उसमें सिद्ध हो। यह घर कभी किसीका नाश नहीं कर सकता ॥१६॥

इस घरपर घासका छप्पर रखा है, चारों ओर चटाइयोंका वेष्टन है, पन स्थान प्रमाणेस रखें हैं, इस प्रकारका यह घर सुद्दुढ स्तंभीपर वैसा सुरक्षित रहता है, जिस प्रकार हाथिन अपने चार पानीपर सुरक्षित रहती है॥ १७॥

यह स्थान पहिले चटाईसे आच्छादित था, उसीको मैं सुदृढ बनाता हूं। रात्रीके समय इस घरको चन्द्र और दिनके समय सर्थ सरलता का मार्ग दिखाते हैं।। १८।।

ज्ञानी और किवरोंने इस घरकी रचना प्रमाणसे की है। इसकी रक्षा इन्द्र और अग्नि करें। यह घर शान्ति देनेवाला हो।। १९ ।।

चोसलेपर घोसला अथवा कोशपर कोश रखनेके समान यहां पहिले मजलेपर दूसरा मजला रखा है। इसमें मनुष्यका जन्म होता है, इसीसे सबकी उत्पत्ति,होती है ॥ २० ॥

| या द्विपं <u>क्षा</u> चर्तुष्प <u>क्षा</u> पट्पं <u>क्षा</u> या नि <u>मी</u> यते ।  |       |       |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------|-----|
| अष्टापेश्चा दर्शपक्षां शालां मार्नस्य पत्नीमुग्निर्मर्भे हुवा श्रेये                | 11    | २१    | 11  |
| प्रतीची त्वा प्रतीचीनः शाले प्रैम्यहिंसतीम्। आप्रिधीयन्तरापंश्चर्तस्यं प्रथमा द्वाः | H     | २२    | 11  |
| हुमा आपः प्र भराम्ययक्ष्मा यक्ष्मनार्श्चनीः । गृहानुपु प्र सीदाम्युमृतेन सहाप्रिन   | Ti (I | २३    | 11  |
| मा नः पाशं प्रति मुचो गुरुभीरो लुघुभव। वृध्मिव स्वा शाले यत्रकामं भरामस्            | t 11  | 28    | H   |
| प्राच्या दिशः शालां या नमी महिस्रे स्वाहा देवेभ्यः स्वाह्ये भयः                     | 11    | २५    | 11  |
| दक्षिणाया दिशः शालांया नमी महिस्रे स्वाहां देवेभ्यः स्त्राह्ये                      |       | २६    |     |
| प्रतीच्यां दिशः शालांया नमें। महिम्ने स्वाहां देवेम्यः स <u>्वा</u> ह्यें भ्याः     |       | २७    |     |
| उदींच्या दिशः शालांया नमीं महिस्ने स्वाहां देवेभ्यः स्वाह्येभियः                    |       | २८    |     |
| ध्रवायां दिशः शालांया नमीं महिम्ने स्वाहां देवेभ्यः स्त्राह्ये भ्यः                 |       | २९    |     |
| ऊर्घ्वायां दिशः शालाया नमी महिस्ने स्वाहां देवेम्पः स्वाह्य भ्यः                    |       | ३०    |     |
| दिशोदियाः शालीया नमी महिम्ने स्वाहा देवेभ्यः स्वाह्येभ्यः ॥                         | \$ 8  | 11 (< | (2) |

भर्य— [या द्विपक्षा] जो दो पक्षवाळी [या चतुष्पक्षा षट्पक्षा निमीयते] और जो चार तथा छः पक्षोंबाळी बनायो जाती है, [ अष्टापक्षां दशपक्षां ] आठ पक्षों तथा दशपक्षोंवाळी [ मानस्य पर्सी शाळां ] प्रमाणसे मापनेवाळेद्वारा पालित शाळाळा [ गर्भः आक्षः इव ] ग्रहस्थानमें स्थित अग्निके समान में [ आश्रय छेवा हूं ॥ २१ ॥

है शाले ! [प्रतीचीनः ] पश्चिमकी ओर मुख करनेवाला में [प्रतीचीं महिंसती स्वा प्रीम ] पश्चिमाभिमुख सदी मीर न हिंसा करनेवाली तुझ शालाके पास में आता हूं। [मिनिः भाषः च भन्तः ] आग्नि और जल मन्दर है सो [ऋतस्य प्रपान द्वाः ] यज्ञके पहिले द्वार हैं। ॥ २२॥

[ इसाः अयक्ष्माः यक्ष्मनाक्षनीः नापः ] वे रोगरहित, रोगनाक्षक जल [ प्रभरामि ] शालामें भरता हूं। [ असृतेन

आप्रिमा सह | जल और अग्निके साथ [ गृहान् उप प्र सीदामि ] घरोंके प्रति में आता हूं ॥ २३ ॥

दे बाले | [नः पाशं मा प्रतिमुचः ] हमपर पाश न छोड, [गुरुः भारः, छष्ठः भव ] बडे भार को इलका करने-वाकी हो । [ यथूं इव ] वथूंके समान [त्वा यत्र कामं भरामसि ] तुझे इच्छाके अनुसार भर देते हैं ॥ २४ ॥

[शालायाः प्राच्याः दक्षिणायाः ] घरकी पूर्व भौर दक्षिण [ प्रतीच्याः उदीच्याः ] पश्चिम और उत्तर श्चिवायाः कष्णायाः ] श्चव और कर्ष्व [दिशोदिशः ] दिशा भौर अपादिशाओंक [ महिल्ले नमः ] महिलाके लिये नमस्कार हो, तथा [स्वाह्येश्यः देवेश्यः स्वाहा ] उत्तम वर्णन करने योग्य देवोंके लिये [स्वाहा = सु+न्नाह ] उत्तम प्रशंसा करते हैं ॥ २५-३१॥

भावारं — यह घर दो, चार, छः, आठ वा दस कक्षावाला होता है, जैसा पेटमें गर्भ सुरक्षित रहता है उसी प्रकार में इसके आश्रयमें रहता हुआ सुरक्षित रहता हूं ॥ २९ ॥

भरकी पश्चिमकी ओर मुख करके घरमें मनुष्य प्रवेश करें। घर में अग्नि और जल सदा रखा जावे। ये ही दो पदार्थ गुद्धस्थाश्चमके यसको सिद्ध करनेवाले हैं। इस प्रकारका घर सदा सुख देनेवाला होगा ॥ २२ ॥

अहा रेगा दूर करनेवाला पानी होगा, वहांसे वह घरमें भरना चाहिये। घरमें जल और अग्नि सदा रहने चाहिये। ऐसे भरमें मनुष्य निवास करे ॥ २३ ॥ भावार्थ — इस प्रकारके घरमें रहनेसे संसारका बढ़ा भार बहुत हलका होगा । जिस प्रकार कुळवधूका संरक्षण स्नौरं पोषण लोग करते हैं उसी प्रकार ऐसे घरकी रक्षा करना चाहिये स्नौर इस घरमें उत्तमीनम पदार्थ लाकर रखने चाहिये ॥ २४॥

घरकी चारों दिशाओं और उपदिशाओं में जो सुंदर दृशों की महिमा है।गी, उसकी सत्कारपूर्वक प्रसमता बढानी चाहिये। उत्तम प्रशंसनीय पृथ्वी, आप, अग्नि, वायु, चन्द्र, सूर्य, आदि देवोंकी प्रसचता इस घरपर रहेगी, ऐसा आचार व्यवहार करना चाहिये॥ २५-३१॥

घरकी प्रसन्नता।

मृहिनर्माण करनेका और उसकी आनंदित, प्रसन्न तथा उत्तम स्वास्थ्यसंपन्न रखनेका उपदेश इस सूक्तम है। घर उत्तम प्रमाणसे निर्माण किया जाने, उसके स्तंम, उत्परकी लकडियां, छप्परका लकडीका सामान सब सुंदर तथा सुव्यवस्थित होने और सब जोड अच्छे प्रकार मजबूत किये जानें। किसी स्थानपर कमजोरी न रहे। क्योंकि सब घरनालोंका स्वास्थ्य घरकी सुरक्षितता पर निर्मर है। ऐसा सुंदर और मजबूत घर रहनेवालोंके कष्टोंकी दूर कर सकता है, परंतु कमजोर और अशक्त तथा बेंख्यालसे बनाया पर रहनेवालोंका स्था करेगा, इसका भी पता नहीं होगा।

सुतार, तर्काण और अन्य कारीनर ऐसे लगाये जावें कि जो संधिस्थानोंको ( एक्षेषि विद्वान, शस्ता ) अच्छी प्रकार काटेन और जोडनेकी कला जाननेवाले हों। बांस, लकडियां, घास, चटाइयां आदि जो भी सामान घरमें रखनेका अथवा घरपर

लगानेका हो वह 🎟 उत्तम, निदीष और सुव्यवस्थासे रखा जाने ।

गृहिनिर्माण करनेकी विद्या जाननेवाले की 'मानपित । कहते हैं। यह घरके प्रमाण से नकशा तैयार करता है और उसी प्रमाणसे भूमिपर रचना करवाता । इसके लिए प्रमाणोंने प्रमाणयुक्त जो घर होता है वह सुखदायी होता है । 'मानपित ' (इंजिनियर) की 'सूत्रधार 'भी कहते हैं क्योंकि यह सूत्रसे सबका प्रमाण दिखाता है। इस 'मानपित शहरा बनाई होनेके कारण इस शालाको 'मान-पत्नी 'कहते हैं, इसका शब्दार्थ ''प्रमाण दर्शानेमें जो कुशल कारीगर है उसके प्रमाणसे इसकी पालना हुई है। '' इरएक घरके विषयमें यह सत्य है।

घरमें छोंके टंगे हों और उनपर घृतदुरधादि पदार्थ रखे जांय। यहां ये पदार्थ रखनेसे चूंटियों और चूहेंसे बचते हैं।

और इस कारण आरोग्य देनेवाले होते हैं।

घर ( उद्धित ) ऊंचे स्थानपर और ऊंचा हो । ठिगना न हैं। क्योंकि ऊंचे घरमें ग्रुद्धवायु आता है जो मनुष्योंको नीरोग बना देती है । अतः कहा है कि-

उद्धिता शाका तन्वे शं भवति ( म॰ ६ )

'ऊँचा घर शरीरके लिए अखकारक होता है। वैसा ठिगना नहीं होता। घरमें एक उपासना करनेका स्थान, संध्या हनन करनेका योग्य कमरा, एक भोजनशाला, एक लियोंके लिए स्थान, एक अतिथियों और घरवालोंके रहनेका स्थान, एक धान्यादिका संप्रह स्थान ऐसे अलग अलग कमरे हों। घरकी छतपर छंदर कपड़ा ताना जावे, जिससे कमरेकी शोभा बढती है। घरमें रहेंचेबाले ऐसा कहें कि घरका निर्माण करनेवाला "मानपित '' (इंजिनियर ) और बनानेवाले कारीगर दीर्घ आयुतक जीवित रहें। घरमें रहनेवालोंको सुख हुआ तो ही वे ऐसा कहेंगे, अतः बनानेवाले लोग कुशलतापूर्वक गृहनिर्माणका कार्य करें। और घरमें रहनेवालोंको सुख लगे, इस विचारसे घर बनावे। केवल वेतनके लिए बनाया जाय तो यह बात नहीं बनेगी। यह ती एक परस्पर प्रेमका विचार है। इसी विचारसे ग्रामके कारीगर और गृहके स्वामी इनमें परस्प्र हितकी बुद्धि जामत रहेगी।

वृक्ष काटनेवाले, विविध लकडियां बनानेवाले, अन्य गृहोपयोगी सामान संप्रहित करनेवाले, जोडनेवाले और धरमें रह-नेवाले इन सबकी सहकारितासे घर निर्माण होता है, अतः प्राममें इनकी सहकारिता होनी चाहिए। और एकका हित दूसरेको करना चाहिये घरका स्वामी धनवान और प्रतिष्ठित क्यों च हो, परंतु जिस समय वह लकडी काटनेवालेको मिले, वह (तस्म दांत्र नमः) उस लकडी काटनेवाले को नमस्कार करे, वह लकडी काटनेवाले निर्धन ही क्यों न हो, परंतु वह घरके मालिकसे ्मिले तो चा (शालापतये नमः) घरके स्वामीको नमस्कार करे। इस प्रकार ये लोग परस्पर सन्मान करें, एक दूसरेका आदर दहें। कोई किसीका निरादर न करे।

यहांतक आदर दर्शाना चाहिए कि घरका स्वामी अपने घोडों, गौवों, बैल आदि पशुओंका भी उत्तम प्रकार आदर सत्कार करें । इस प्रकार जहां सबका सत्कार होता है ऐसे घरमें रहनेवाले मनुष्य उत्तम आनन्दका अनुमव करेंगे, इसमें संदेह ही क्या हो सकता है ?

घर ऐसा बनाया जावे कि जो पीछेके आकाशपर सुंदर दिखाई देवे। घरके आसपास की ज़ोमा वृक्षादिकों से सुंदर दिखाई देवे । और प्रयत्नेस अधिक सैंदिये बनाया जाने । घरके मध्यमें अत्यंत सुरक्षित स्थानमें धन, जेवर आदि रखनेका स्थान— सामिका कमरा-मनाया जावे । ( शेवधिभयः खदरं ) जैसा मनुष्यके शरीरमें पेट बीचमें है।ता है, आतिसुरक्षित स्थानपर होता है, उसी प्रकार यहां घरके मध्यमें खजानेका कमरा बनाया जावे। घरमें धान्यके स्थानमें सब प्रकार ( कर्जः ) धान्य, (विशार्ष) अञ्चली सामग्री संग्रहित की जावे, (पयः) जल, पेय पदार्थ, रसपानके साधन घरमें भरपूर हैं। ऐसा घर सब रहनेवाले पारिवारिक जनोंकी सुख देता है।

घरके स्तंभ ऐने बलवान हों जैसे हथिनोंके पांच होते हैं, क्योंकि इन्हीयर घरका छप्पर आदि रहता है । दूसरा मजला करना हो तो एकके उत्पर दूसरा बनाया जावे, जैसे (कुलाये अधि कुलायं ) घोसला एकपर दूसरा बनाते हैं और (कोशे कोशः) एक कोश पर दूसरा कोश रखा जाता है। नीचेका स्थान मजबूत हा, नहीं तो ऊपरके सारसे निचला स्थान दब जायगा। ऐसे उत्तम घरमें मनुष्यका जन्म होवे । सभी प्राणियोंके लिए ऐसे स्थान बनाये जावें। पक्षी भी प्रसृतिके पूर्व उत्तम घोसले निर्माण करते हैं, पशु भी सुरक्षित स्थान देखते हैं, यह देखकर मनुष्योंको अपने घरोंमें प्रसृतिके लिए उत्तम स्थान बनाने चाहिये।

घरमें दो, चार,छः, आठ, दस कमरे अथवा चौक बनाये जा सकते हैं। अंदर रहनेवाले मनुष्योंकी संख्याके अनुसार तथा

उस घरमें होनेबाले कार्योंके अनुसार घर छोटा या बढा होना चाहिए।

काप्तिकान्तरापश्चर्तस्य प्रथमा हाः । [ मं २२ ]

''वरमें अपि और जल अवस्य रहे,क्योंकि इन्हींसे सब प्रकारके यज्ञ होते हैं।'' कोई अतिथि आगया तो उसको श्रमपरि हारके लिए कमसे कम जलपान दिया जाने, और शीतनिवारणके लिए आगके स्थान के पास उसकी बिठलाया जाने। ये दो पदार्थ गरीबसे गरीब और धनीसे धनी मनुष्यके घरमें अवश्य रहें और इनसे आदरातिथ्य होता जावे। मनुस्मृतिमें भी कहा है कि-

तृणानि भूमिरुदकं वाक्चतुर्थी च सूनृता।

प्तान्यपि सर्ता गेहे नोव्छियन्ते कदाचन । [ मनु ० ३। १०१ ]

''बैठनेके लिए चटाई, सूमि, जल और मीठा भाषण ये चार बातें आतिथिके आदरके लिए सज्जनोंके घरमें कभी न्यून नहीं होतीं। "यहाँ उदक हैं। वैदके ऊपरके मंत्रमें अल पीनके लिए और आग सेकनेके लिए प्रत्येक घरमें अवेश्य रहे ऐसा कहा है। अतिथिके समादरके ये प्रकार ध्यानेस देखने गाग्य हैं। घरमें जल रखना हो तो उत्तम निर्दीष रखना चाहिये इस विषयम सूचना यह है-

जयक्मा यक्ष्मनाज्ञानीः आपः प्रभरामि । गृहान् उपप्रसीदामि । [ मं० २३ ]

" मैं घरमें ऐसा जल भरता हूं कि जो स्वयं रोग उत्पन्न करनेवाला न हो और जो रोगोंकी दूर करनेवाला हो । इस रीतिसे मैं चरकी प्रसन्ता बढाता हूं। " हरएक गृहस्थी ऐसा ही कहे और अपने घरकी अधिकसे अधिक प्रसन्ता करनेका यहन करें। [वधूं इव ] जैसे स्रीकी रक्षा करना चाहिए उसी प्रकार गृहकी भी रक्षा करना योग्य है। यहां वधूकी प्रसन्तता रखना, उसको इष्टपुष्ट रखना, निर्दोष रखना, सुरक्षित रखना आदि बातें जानने योग्य हैं और इस द्रष्टांतसे घरकी सुरक्षितताकी बातें भी जानी जाती है। शाला [घर] भी एक कुलवधु है ऐसा मानकर उसकी सुरक्षितता और शोभाके बढ़ानेके लिए प्रयत्न करना चाहिए। ऐसा करनेसे ही [ गुरुः भारः लघुः ] संसार का बडा भारी बोझ बहुत हलका है। जाता है।

जहां ऐसे अगसे कुल वधुके समान घरकी सुव्यवस्था की जाती है, वहां घरके चारों ओरकी दिशा और सपदिशाएँ प्रसन

होती हैं, और वहां देवता आँका निवास होने शोग्य स्थान बनता है। और घरकी महिमा बढ जाती है।

ं हरएक गृहस्थी अपने घरकी महिमा इस प्रकार बढावे और अपना घर देवताओं के निवास करने योग्य करे स्वीर अपने विरपरका संवारका बोझ हलका करे।

# बैल।

### [8]

### (ऋषिः -- ब्रह्मा । देवता-ऋषभः )

| साहस्र स्त्वेष ऋष्मः पर्यस्यान् विश्वां रूपाणि वक्षणांसु विश्रंत् ।  |     |   |    |
|----------------------------------------------------------------------|-----|---|----|
| मुद्रं दात्रे यर्जमानाय शिक्षंन् बार्ह्स्यत्य उास्रियुस्तन्तुमातांन् | 11  | 8 | 11 |
| अपां यो अप्रे प्रतिमा बुभूवं प्रभूः सर्वस्मै पृथिवीवं देवी ।         |     |   |    |
| पिता बुत्सानां पतिरुद्धन्यानां साहुस्रे पोषे अपि नः कुणोतु           | -[] | २ | H  |
| पुर्मानुन्तर्वीन्तस्थविरुः पर्यस्वान् वसोः कर्वन्धमृष्भो विभित्ते ।  |     |   |    |
| तमिनद्राय पथिभिर्देवयानैहितम्भिर्वेहतु जातवेदाः                      | H   | 3 | 11 |
| पिता बुत्सानां पतिरुघ्न्यानामथी पिता महतां गरीराणाष्ट्र ।            |     |   |    |
| बत्सो जरार्ध प्रतिधुक् पीयूर्ष आमिक्षां घृतं तद् वस्य रेतः           | H   | 8 | 11 |

सर्थ- [साहसः त्वेषः ] इजारों शक्तियोंसे युक्त तेजस्वी, [पयस्वान् ऋषभः] दूधवाला बैल [वक्षणासु विश्वा रूपाणि विश्वत् ] नदी तीरोंपर बहुत रूपोंको धारण करता हुआ [बाईस्पत्यः उसियः ] बृहस्पतिके संबंधका बत बैल [दान्ने यजमानाय भद्रं शिक्षन् ] दान देनेवाले यजमानके लिए भलाईकी शिक्षा देता हुआ [तन्तुं आतान् ] यज्ञके धागेको फैलाता है ॥ १ ॥

्यः अग्रे] जो पहिले [अपा प्रतिमा बभूव] जलोंके मेघकी उपना हुआ करती है देवी पृथ्वी इव ] प्रायेषी देवीके समान [सर्वस्म प्रभूः ] सण पर प्रभाव चलानेवाला, [बस्तानां पिता] बचोंका स्वामी [अध्यानां पितः ] गौबोंका पति [नः ] हमें [साहसे पोषे अपि कुणोतु ] हजारों प्रकारकी पुष्टिमें करे, रखे ॥ २ ॥

[पुमान् अन्तर्वान् ] पुरुष अपने अन्दर शाक्ति धारण करनेवाला, [स्थिविरः पथस्वान् ] बढा तूधवाला [ऋषभः वसोः कवन्धं विभित्ते] वैल धनके शरीरको धारण करता है। [तं देवयानैः पथिभिः हुतं ] इस देवयान मार्गोसे समर्पितको [जातवेदाः अग्निः इन्द्राय बढ्त ] जातवेदः अग्नि इन्द्रके लिए ले जाये ॥ ३ ॥

[बस्पानां पिता] बचों का पिता, [अवन्यानां पितः] गौवों का पित. [अयो ] और [महतां गर्गराणां पिता ] बडे प्रवाहोंका पालक, [चस्सः जरायु ] बचा जेर से आवर [प्रतिधुक् पीयूषः ] प्रतिदिन अमृत का दोहन करता हुआ [आमिक्षा घृतं ] दही और घी देता है [तत् उ अस्य रेतः ] वह निःसन्देह इसका वीर्य है ॥ ४॥

भावार्थ— कैल हजारों शाक्तियोंसे युक्त है। बैल ही दूधवाला । निद्योंके तटोंपर इसके विविध रूप दीसते हैं। इसका दश्न करनेसे दित होता है और यज्ञका प्रवार होता है।। १।।

इसको जलदायी मेघोंकी उपमादी जाती है। पृथ्वी देवीपर यह अधिक प्रभाववाला है, यह बछडोंका पिता और गीवोंका पति है। इससे हमारी हजारों प्रकारकी पुष्टी होती है॥ २॥

यह पुरुष है, इसके अन्दर शक्ति है, यह सामध्येवाला और दूधवाला है। यह धनका धारण करता है। उस समर्पित हुए को जातवेद अग्नि इंद्रके लिये देवयानके मार्गों से लेजाता है॥ ३॥

| दुवाली आश उपनाह एपोईपां रस अपधीनां मृतस्य ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ,       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| सोमंस्य मुक्षमंवृणीत शक्तो वृहनाद्वरंभवद् यच्छरीरम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ॥५॥     |
| सीमन पूर्ण कुलशं विभिष् त्वष्टां रूपाणां जानिता पंश्नाम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| शिवास्ते सन्तु प्रजन्व इह या इमा न्यं १ समभ्यं स्वधिते यच्छ या अमृः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ग्रा    |
| अाज्यं विभार्ते घतमस्य रेतः साहस्रः पोष्ट्रतमुं यज्ञमाहुः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| इन्द्रंस्य हृपमृष्मी वसानुः सी अस्मान् देवाः शिव ऐतं दुत्तः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11 9 11 |
| इन्द्रस्योजो वरुणस्य बाहु अश्विनोरंसौ भुरुतामियं कुकृत् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 11 11   |
| बृहस्पति संभृतमेतमां हुर्ये धीरांसः क्वयो ये मंनीषिणः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11 2 11 |
| To the second se |         |

अर्थ-[ एषः देवानां उपनादः सागः ] यह देवोंका समीप रिथत भाग है, [ अपां ओषधीनां घृतस्य रसः ] जल का हार्षिविधियोंका कोर घीका यह रस है, [सोमस्य भक्षं शकः अनुणीत ] यही सोमका रस इन्द्रने प्राप्त किया, इसका [ यत् करीरं बृहत् लादिः अभवत् ] जो करीर था वही बडा मेध बना है ॥ ५ ॥

[स्रोमेन पूर्णं कलकां विभिर्षि] सोमरससे परिपूर्ण कलकाका तू भारण करता है। और तू [रूपाणां स्वष्टा] रूपोंका बनानेवाका और (पशूनां जनिता) पशुक्रोंका उत्पादक है, (याः इमाः ते प्रजन्वः) जो ये तेरे सन्तान हैं वे ( शिवाः सन्तु ) हमारे लिए शुभ हों । हे ( स्वधिते ) शस्त्र । (याः अमुः अस्मभ्यं नि यच्छ ) जो वहां हैं ने हमारे छिए हैं ॥ ६ ॥

( अस्यं घृतं आउयं ) इसका घी भीर आउय (रेत: बिभर्ति ) वीर्यंको धारण करता है। ( साहस्तः पोषः ) जो हजारोंका पोषक है (तं उ यर्ज बाहुः ) उसको यज्ञ कहते हैं। ( वृषभः इन्द्रस्य रूपं वसानः ) बैल इन्द्रका रूप धारण करता हुना, हे (देखाः ) देवो । ( सः दत्तः अस्मान् शिवः ना एतु ) वह दान दिया हुना हमारे पास शुभ होकर प्राप्त हो है ॥ ७ ॥

( ये घीरासः ) जो घेर्ववाले भौर ( ये मनीषिण: कवयः ) जो मननशील कवि हैं वे ( एतं संभृतं बृहस्पतिं आहुः) इस संभारयुक्तको बृहस्पति कहते हैं सथा यह (इन्द्रस्य कोजः ) इन्द्रकी शक्ति, (वरुणस्य बाहू ) वरुणके बाहू, (असिनोः कंसी ) जाशिदेवोंके कन्धे, ( महतां इयं ककुद् ) महतोंकी यह ेहाने है ऐसा कहते हैं ॥ ८॥

भावार्थ- बछडोंका पिता और गोवोंका पति, बडी जलघाराओंका स्वामी, जन्मते ही अमृतवा दोहन करके देता है, तथ त्हीं और घी देता है, मानो यह इधीका बल है ॥ ४॥

यह दूध देवोंका भाग है, यह श्रीविधियोंका रस है, यह सोमरसके साथ विया जाता है। इसके शरीरकी मेघकी ही

खीमरसंते भरा हुआ कलश यह धारण करता है, यह गी आदिका उरपन कर्ता, विविध ह्योंका बनानेवाला है, इसके उत्पाह ॥ ५ ॥ सन्तान हमें कल्याणदायी हों, शस्त्र इनकी रक्षा करके हमें देवें ॥ ६ ॥

यह घी, और वीर्य धारण करता है, हनारीं प्रकारकी पुष्टि देता है अतः इसकी यश कहते हैं। यह इन्त्रका रूप धारण

जो धैथैयुक्त विव और ज्ञानी हैं वे इसको देवताओं की कितारों से युक्त मानते है, इसमें बृहस्पति, इन्द्र, वरण, आधिनी करके हमारे लिए शुभ होते ॥ ७॥ मधत् इनकी शक्तियां हैं ॥ ८॥

दैवीर्विशः पर्यस्याना तनोषि त्वामिन्द्रं त्वां सरम्बन्तमाहुः। सहस्रं स एकं मुखा ददाति यो बांह्यण ऋषभमां जुहोति 11 9 11 बृहस्पतिः सविता ते वयो दधौ त्वधुर्वायोः पर्यात्मा त आर्भतः। अन्तरिक्षे मनेसा त्वा जुहोमि बाहिंष्टे द्यावापृथिवी उभे स्ताम् 11 90 11(9) ग इन्द्रं इव देवेषु गोव्वेति विवार्वदत् । तस्यं ऋषुभस्याङ्गानि ब्रुह्मा सं स्तीतु भुद्रयां ११ पार्श्वे अस्तामनुमत्या भगस्यास्तामन्वृजी। अष्ठीवन्तांवन्नवीनिमन्नो ममैतौ केवंलाविति 11 97 11 भसदासीदादित्यानां श्रोणी आस्तां बृहस्पतेः । पुच्छं वातस्य देवस्य तेन धुनोत्योषधीः 11 53 11 गुद्रां आसन्त्सिनीवात्याः सूर्यायाहत्वचमब्रुवन् । उत्थातुरं ब्रुवन् पद क्रीषभं यदके लपयन् 11 88 11

भर्थ-त् (पयस्त्रान् देवी: विशः मा तनीषि) दूबवाला दिव्यगुणी प्रजाकी उत्पन्न करता है। (त्वां इन्द्रं ) तुझे इन्द्र भौर (त्वां सरस्वन्तं आहुः ) सारवाला कहते हैं (यः ब्राह्मणः ) जो ब्राह्मण (ऋषमं मा जहोति ) बैलका दान करता है (सः एकमुखाः सहस्रं ददाति ) वह एक स्थानपर मुख करता हुन्ना इजारोंका दान करता है ॥ ९ ॥

( बृहस्पितः सविता ) बृहस्पित और सविता ( ते वयः दधौ ) तेरी आयुका धारण करते हैं। ( ते आस्मा ) तेरा आस्मा ( त्वष्टुः वायोः परि आभृतः ) त्वष्टा और वायुसे परिपूर्ण है। ( मनसा त्वा अन्तरिक्षे जुहोमि ) मनसे तुझे अन्तरिक्षमें अपण करता हूं, ( उमे द्यावापृधिवी ते विद्वैः स्ताम् ) दोनों खुळोक और भूळोक तेरे आसन हों॥ १०॥

( देवेषु इन्द्रः इव ) देवोंमें जैसा इन्द्र वैसा ( यः गोषु विवावदत् एति ) गौओंसे शब्द करता हुआ चकता है। ( तस्य ऋषभस्य अंगानि ) उस बैलके अंगोंकी ( अद्भा ब्रह्मा संस्तौतु ) प्रशंसा ग्रुभवाणीसे ब्रह्मा करे॥ १४॥

(पार्थे मनुमत्याः आस्तां) दोनों पासे अनुमतिके हैं, (अनुवृजी भगस्य आस्तां) पसिक्षयोंके दोनों भाग भगके हैं, (भित्रः अववीत्) सित्रने कहा कि (अष्ठीवन्ती केवकी एती सम इति ) दो घुटने केवल मेरे हैं॥ १२ ॥

( ससद् भादित्यानां आसीत् ) पृष्ठवंशका आन्तिम भाग आदित्योंका है, ( श्रोणी बृहस्पतेः आस्तां ) कृष्हे बृहस्पतिके हैं, ( पुच्छं वातस्य देवस्य ) पुच्छ वायु देवका है, ( तेन ओषधीः धूनोति ) उससे भौषाधियोंको हिलाता है ॥ १३ ॥

( गुदाः सिनीवास्याः आसन् ) गुदाभाग सिनीवालीके हैं, (त्वचं सूर्यायाः अबुवन् ) त्वचा सूर्यवभाकी है, ऐसा कहते हैं। ( पदः उत्थातुः अबुवन् ) पैर उत्थाताके हैं ऐसा कहा है, ( यत् ऋषभं अकल्पयन्) इस प्रकार बैलकी कल्पना विद्वानोंने की है।। १४ ॥

भावार्थ — यह दूध देनेवाला बैल उत्तम प्रजा उत्पन्न करता है, उसको सारवान् इन्द्र कहते हैं। जो बैलका समर्पण बैला है उसको हजारों दानोंका श्रेय होता है॥ ९॥

वृहस्पति और सविताने उसकी आयुका धारण किया है। त्वष्टा और वायुका सत्त्व इसमें है। इसका मनसे अन्तिरिक्षमें समर्थण करनेसे भूमिपर और आकाशके नीचे यह रहता है॥ १०॥

जैसा देवों में इन्द्र वैसा यह बैल गोवों में है। ज्ञानी ही इसके अवयवों के महत्त्व का कथन कर सकता है।। १९॥ इसके अवयवों में अनुमति, भग, मित्र, आदित्य, बृहस्पति, वायु आदि देवताओं का आधिष्ठान है।।१२-१३॥

| कोड असीज्जामिशंसस्य सोमस्य कुलशो धृतः ।           | • •      |
|---------------------------------------------------|----------|
| देवाः संगत्य यत् सर्वे ऋष्भं व्यक्तंत्पयन्        | 11 84 11 |
| ते कुर्षिकाः सुरमांयै कूर्मेभ्यो अद्धुः शुकान् ।  |          |
| ऊर्बध्यमस्य कीटेभ्यं। श्रव्तिभ्यो अधारयन्         | ॥ १६ ॥   |
| शृङ्गिभ्यां रक्षे ऋष्टत्यवंतिं हन्ति चक्षेषा ।    |          |
| शुणोति मुद्रं कणीभ्यां गत्रां यः पातिर्घन्यः      | ॥ १७ ॥   |
| शत्याजं स यंजते नैनं दुन्वनत्य्यस्यः।             |          |
| जिन्वनित विश्वे तं देवा यो ब्रांह्मण ऋष्भमाजुहोति | 11 85 11 |
| बाह्मणेभ्यं ऋष्भं दुत्त्वा वरीयः क्रणुते मर्नः।   |          |
| पुष्टिं सो अध्नयानां स्वे गोष्ठेऽवं पश्यते        | 11 83 11 |

अर्थ- [क्रोड: जामिशंसस्य आसीत्] गोद जामिशंसकी थी, [कलशः सोमस्य एतः] कलश सोमका घारण किया है, इस प्रकार [ सर्वे देवाः संगत्य ] सब देव मिलकर [यत् ऋषमं व्यक्तलपयन्] बैलकी कल्पना करते रहे ॥ १५॥

इस प्रकार [ सब दवाः सगल ] सब दव मिलकर [वर्ष करने किए वे धारण करते रहे। और [शकान् कूमेंस्यः] खुराँको [ कुष्टिकाः सरमाये ते अद्धुः ] कुष्टिकाँको सरमाके लिए वे धारण करते रहे। और [शकान् कूमेंस्यः] खुराँको

कछुओं के लिए धारण करते रहें । [अस्य जबध्ये] इसका अपक अन [ श्ववर्तिभ्यः कीटेभ्यः अधास्यन् ] कुत्तेके साथ रहनेवाले की बोंके लिए रख दिया ॥ १६ ॥

कार कि एक एका प्या । १५ ।।

[ यः अध्नयः गवां पतिः ] जो गीवाँका हननके अयोग्य पति अर्थात् वैल है, वह [ कर्णाभ्यां भद्रं शर्णोति ] कानों से कल्याणकी बातें सुनता है, [ श्रंगाभ्यां रक्षः ऋषांते ] सीगोंसे राक्षसोंको हटा देता है और [ चक्षुवा अवर्ति हिता ] आंखसे अकालको नष्ट करता है ॥ १७ ।।

प्राचल प्रकालका ग्रह करता ह ॥ रजा।
[यः त्राक्षणे ऋषमं माजुद्दोति ] जो ब्राह्मणोंको बैक समर्पण करता है (तं विश्वे देवाः जिन्द्यन्ति ) उसको एव
देव गुण करते हैं। (सः शतयाजं यजित) वह सेंकडों याजकों द्वारा यश्च करता है और (एनं मग्नयः न दुन्दन्ति ) इसको
क्षि गण नहीं देते ॥ १८ ॥

आम • ए नहा दत ॥ १८ ॥ ( ब्राह्मणेस्यः ऋषभं १९वा ) ब्राह्मणोंको बैल देकर जो अपना ( मनः वरीयः कृणुते ) मन श्रेष्ठ बनाता है। ( सः स्वे गोष्ठे ) वह अपनी गोशालामें ( अष्टयानां पुष्टि अव पश्यते ) गौओंकी पुष्टि देखता है ॥ १९ ॥

भावार्थ — सिनीवाली,स्यैप्रभा,उत्याता,जामिशंस,सोम इन देवताओं के लिए क्रमशः गुदा, त्वचा, पैर,गोद, कलश ये इसके अवयव माने गये हैं । इस तरह सब देवींने इस वैलके विषयमें कल्पनी की है ॥ १४-१५॥

सरमा, कूमें, श्ववितं, किमी आदिके लिए इसके कुष्ठिका, खर, और अपचित् अन्नभाग रखे हैं ॥ १६ ॥ बैल गीका पति है। वह कानोंसे उत्तम शब्द सुनता है, सींगोंसे शत्रुओंको हटाता है और आंखसे अकालको दूर

करता है ॥ १७ ॥ जो ब्राह्मणको बैल दान देता है, उसकी सब देव तृप्ति करते हैं। वह सैकडों प्रकारक याजकों द्वारा यश करता हुआ आग्रिक

अयसे दूर रहता है ॥ १८ ॥ जो बाह्यणोंको बैल दान करके अपना मन श्रेष्ठ बनाता है, वह अपना गोशालामें बहुत गौवें पुष्ट हुई हैं, इसका अनुभव करता है ॥ १९ ॥ गार्चः सन्तु प्रजाः सन्त्वथी अस्तु तनृब्छम्।
तत् सर्वेमर्चु मन्यन्तां देवा ऋषभद्वायिनं ॥ २०॥
अयं पिपान इन्द्र इद र्षि दंधातु चेतनीम्।
अयं धेर्चु सुदुष्यां नित्यंवत्सां वशै दुद्दां वियुश्चितं पूरो दिवः ॥ २१॥
पिशङ्करूपो नमसो वंयोध्य ऐन्द्रः शुष्मी विश्वरूपो न आगन्।
आसुर्ममन्युं दर्धत् प्रजां चं रायश्च पोषैर्यम नंः सचताम् ॥ २२॥
उपेहोर्षपर्चनास्मिन् गोष्ठ उपं पृष्च नः। उपं ऋष्मस्य यद् रेत उपेन्द्र तवं वीर्यिम् २३
एतं वो युवानं प्रति दश्मो अत्र तेन ऋषिनतीश्चरत् वशाँ अर्चु।
मा नौ हासिष्ट जनुषां सुभागा रायश्च पोषैर्यम नंः सचध्वम् ॥ २४॥ (२४)

॥ इति द्वितीयोनुवाकः ॥

मर्थ- ( गावः सन्तु ) गौर्वे हों, (प्रजाः सन्तु ) प्रजाएं हों, ( अथो तन्त्वळं अस्तु ) और शारीरिक वल हो । ( तत् सर्वे ) यह सब ( ऋषभदायिने ) बैल देनेवालेके लिये ( देवाः अनुमन्यन्तां ) देव अपनी अनुमितके साथ देवें ॥ २० ॥

( अयं पिपानः इन्द्रः इत् ) यह पुष्ट इन्द्रः ( चेतनी रिवं दधातु ) चेतना देनेवाले धनका धारण करे । तथा ( अयं ) यह इन्द्रः ( सुदुधां ) उत्तम दोहने योग्य ( नित्यवस्तां ) वल्रडोंके साथ उपस्थित, ( वशं दुहां ) वशमें रहकर दुहने योग्य, ( विपश्चितं धेतुं ) झानयुक्त धेनुको ( परः दिवः ) श्लेष्ठ युक्तोकके परेसी धारण करे ॥ २१ ॥

(पिशंगरूपः) लाल रंगवाला, (नभसः) आकाशसे (ऐन्द्रः शुष्मः) इन्द्रके संबंधी बल धारण करनेवाला (विश्वरूपः वयोधाः नः आगन्) समस्त रूपोंसे शुक्त अन्नका धारण करनेवाला हमारे पास आगया है। वह (आशुः प्रजां चरायः च) आग्रु, प्रजा और धन (अस्मभ्यं द्धत्) हमारे लिए धारण करता हुआ (पोषैः नः अभिसचन्तां) पुष्टियोंसे हमें प्राप्त होवे ॥ २२ ॥

(इह आस्मिन् गोष्ठे ) यहां इस गोशालामें (उप उप पर्वन ) समीप रहा और (नः उपपृञ्ज ) हमें प्राप्त हो। (अध्यमस्य यत् रेतः ) बुषभका जो बीर्य है, हे इन्द्र! (तब बीर्य उप) वह तेरा बीर्य हमारे पास आजावे॥ २३॥

( एतं युवानं वः प्रतिद्ध्मः ) इस युवाको हम आपके लिए समर्थित करते हैं, ( बन्न लेन की बन्तीः चरत ) यहां उसके साथ खेलती हुई विचरो और ( चन्नान् अनु ) इन्हिल स्थानोंके प्रति जाओ । हे ( सुभागः ) भाग्ययुक्त गीवो १ ( जनुना मा हासिष्ट ) जन्मके साथ हमारा त्याग म करो, ( च पोषः रायः ) पुष्टियोंक साथ रहनेवाले धन ( नः अभिस- चध्वं ) हमें दो ॥ २४॥

भावार्थ-वैलका दान करनेवालेको देवाँकी अनुस्तिसे गाँव मिलताँ, प्रजा होती और शरीरका बल भी प्राप्त होता है।।२०॥ यह प्रभु चैतन्ययुक्त गोरूपी धन हमें देवे। यह खुलोकके परेसे ऐसी गाँ लावे कि जो उत्तम दूध देनेवाली, नित्य बढ़केको तथा रखनेवाली, विनाकष्ट दूध देनेवाली और स्वामीको पहचाननेवाली हो।। २१॥

आकाशके पाससे बैल ऐसा आया है कि जो लाल रंगवाला, बलवान, अनेक रंगोंसे युक्त, अनको देनेवाला है। यह हमें आयु, प्रजा और धन हमारे लिए देवे और हमें पुष्टि देवे ॥ २२ ॥

यह बैल इस गोशालामें रहे, हमारे पास रहे। इस बैलका जो बल है वह इन्द्रकी शक्ति है, यह हमें प्राप्त हो ॥ २३ ॥ इन गौबोंके पास हम इस बैलको घर देते हैं। इसके खाय ये गौबें खेलें, कूदें और विचरें। जहां चाहे वहां घूमें। नीवें हमारा खाग न करें, हमारे पास रहें। पुछ हों और हम सबको पुछ करें।। २४॥

### बैलकी माहिमा।

इस सूक्तमें बैलकी महिमा वर्णन की है। उत्तमसे उत्तम बैलका घरमें पालन करनेसे कितने लाभ होते हैं इसका वर्णन इस सूक्तमें पाठक देखें-

साइसस्तेषः ऋषभः पयस्वान् । ( मं० १ )

"हजारों तेजोंसे और बलांसे युक्त यह बैल है, और यह ( प्यस्तान ) दूध देनेवाला है। " पाठक यहां आश्चर्य करेंगे कि बैल दूध देनेवाला किम प्रकार हो सकता है ! प्रथम और तृतीय मंत्रमें इस बैलको (प्यस्तान ) दूधवाला कहा है। अतः इस वर्णनमें कुछ हेतु है। जैसा बैल होता है वैसा उसकी गौहप संतिम दूध न्यूनाधिक होता है। अर्थांत गोम दूध उत्पन्न करनेकी शक्ति बैलपर निभेर है। कई जातिके बैल कम दूध देनेवाली संतान उत्पन्न करते हैं और कई जातिके बैल विशेष दूध देनेवाली गाँवें उत्पन्न करानेकी इच्छा हो, तो अधिक दूध देनेवाली गाँवें अत्य करानेकी इच्छा हो, तो अधिक दूध देनेवाली गाँवें अत्य करानेकी इच्छा हो, तो अधिक दूध देनेवाली गाँवें अत्य करानेकी इच्छा हो, तो अधिक दूध देनेवाली गाँवें अत्य एसे बैल एक स्थानपर रखने चाहिए। अर्थात् कम दूध देनेवाली जातिके बैल अधिक दूध देनेवाली गाँवें आदिका हो। ऐसी गाँवें और ऐसे बैल एक स्थानपर रखने चाहिए। अर्थात् कम दूध देनेवाली जातिके बैल अधिक दूध देनेवाली गाँके साथ कदापि नहीं रखना चाहिये क्योंकि इससे उत्पन्न होनेवाली गाँका दूध वट जायगा। अतः २४ वें मंत्रमें कहा है=

एतं वो युवानं प्रतिद्रमाः तेन अत्र कीडन्तीश्चरत वशाँ अनु ॥ ( मं० २४ )

"इस युवा बैलकी गीवोंके साथ रखते हैं, इसके साथ ये ही गीवें खेल और इप प्रदेशमें विचरें। "अधीत यह फला-नी जातिका बैल है और ये फलानी जातिकी गीवें हैं, इन दोनोंका संबंध हम करना चाहते हैं। इस संबंधसे विशेष प्रकारकी संतान पैदा होगी। इस प्रकार गीओंमें भी किसी गौका किसी बैलके साथ संबंध होना इप्र नहीं है। विशेष जातिकी गीके साथ विशेष जातिके बैलका ही संबंध होना अभीष्ट है। गीवोंमें जातिका संकर कदापि होने देना युक्त नहीं है। यदि भिन्न जातिमें संबन्ध होना है तो उच्च जातिवाले नरके साथ संबंध हो। और नीच जातिका नर के साथ संबंध न हो। यदि दूध बढ़ानेकी इच्छा हो तो अधिक दूध देनेवाली जातिके बैलके साथ गौका संबंध हो, यदि बाहक शक्तिवाले बैल उपन्न करनेकी इच्छा हो तो उक्तम बाहक शक्तिवाले बैलके साथ संबंध हो। गीओंके अंदरकी उपजातियोंकी भी रक्षा करना योग्य है और संतान विशेष जातिकी ही उत्पन्न करनेका यत्न होना चाहिये। जातिसंकर होनेसे गुणैंकी न्यूनता होती है और जातिकी शुद्धता रहनेसे गुणैंन का संवर्धन होजाता है। इस स्कर्म इस तरह गीओंकी जातियोंकी रक्षा करके अथवा अनुलोम संबंध उच्च नरके साथ संबंध रखके गऊओंका संवर्धन करनेका उपदेश है और यह उपदेश देनेके लिए बैलके रेतमें दूध बढ़ानेका गुण है। यह बात कही है। इसका विचार पाठक करें। अस्त यह बैल-

वक्षणासु विश्वा रूपाणि बिश्चत्। (मं० ।)

" नदीके किनारीं पर यह बैल अपने विविध रूपोंको धारण करता है। " अर्थात् यह नदीके किनारेपर रहकर धास आदि
खाकर यथेष्ठ पुष्ट होकर विचरता है और गौबोंमें विविध प्रकारके अपने रूपोंका आधान करता है। यदि यह खा पी कर पुष्ट न
बने, तो उत्तम संतान निर्माण करनेमें असमर्थ होगा। इसलिए सांडको बडा पुष्ट बनाना चाहिये। इस प्रकारका—

अविय: तन्तुं आतान् (मं० ।)
"अपने प्रजातन्तु की फैलाता है। "अर्थात् गीनोंने गर्भाधान करके उत्तम संतान उत्पन्न करता है। यहाँ रीति है कि
जिससे गीनें और बैल उत्तम निर्माण हो सकते हैं। ऐसे उत्तम जातिके बैल−

दाने भद्रं शिक्षन्। (मं॰ १)

'' दाता के लिए कल्याण देते हैं। '' जो मनुष्य ऐसे उत्तम बैल भाचार्योंको दान देता है उसका कल्याण होता है।
अर्थात् आचार्य, ब्राह्मण आदिके पास बहुत शिष्य होते हैं, अतः उनके आश्रमोंमें अधिक दूध देनेवाली गौनें रहीं, तो वहांके
ब्रह्मचारी दूध पीकर पुष्ट रह सकते हैं। अतः ऐसे उत्तम बैल और उत्तम गौनें ऐसे आवार्यों को देना कल्याणघर है। इस सूक्तें इस
प्रकारके दान के लिए प्रेरणा इस तरह की है-

५ (अ. सु. भा. कां. ९)

सद्दं ॥ एकमुखा ददावि यो ब्राह्मण ऋषभमाजुदोवि । ( मं० ९ ) जिन्वन्ति विश्वे तं देवा यो ब्राह्मण ऋषभमाजुदोति ॥ ( मं० १८ ) ब्राह्मणेभ्य ऋषभं दस्त्वा वरीयः कृणुते मनः ॥ ( मं० १९ ) तरसर्वमनुमन्यन्तां देवा ऋषभदायिने ॥ ( मं० २० )

जो ( ब्राह्मणे ) ब्राह्मण को बैल समर्पण करता है वह एक रूपमें हजारों दान करता है। उसको सब देव संतुष्ट करते हैं जो ( ब्राह्मणों ) ब्राह्मणके घरमें बैलका समर्पण करता है। ब्राह्मणोंको बैल दान देकर मन श्रेष्ठ बनाता है। जो बैलका दान करता है उसके लिए सब देव अनुकूल होते हैं॥ ''

विद्वान, ज्ञानी, सदाचारी आचार्यजीको उत्तम बैल दान करनेकी प्रेरणा इस प्रकार इस सूक्तमें की है। इसका तात्पर्य पूर्व स्थानमें जैसी बताया है वैसा ही समझना चाहिये। यही विषय महाभारतमें निम्नालेखित रीतिसे स्पष्ट किया है-

दत्ता घेतुं सुन्नतां कांस्यदोहां कल्याणवरसामपलायिनीं च । यावान्ति रोमाणि भवन्ति तस्यास्तावहर्षाण्यदत्ते रार्गलोकम् ॥ ३३ ॥ तथाऽनद्वाहं बाह्मणेभ्यः प्रदाय दान्तं धुर्यं बलवन्तं युवानम् । कुलावुजीव्यं वीर्यवन्तं वृद्धन्तं सुङ्क्ते लोकान्सिम्मतान्धेनुदस्य ॥ ३४ ॥ गोषु क्षान्तं गोन्नरण्यं कृतज्ञं वृत्तिग्लानं तादशं पात्रमाहुः। वृद्धे ग्लाने संश्रमे वा महाहें कृष्यर्थं वा होम्यहेतोः प्रस्त्याम् ॥ ३५ ॥ गुर्वर्थं वा बालपृष्ट्याभिषद्धां गां वै दातुं देशकालोऽविशिष्टः।

ग० भा॰ अनुशाः अ० ७१

"दान करनेके लिए गाँ ऐसी हो कि जो उत्तम स्वभाववाली, बड़े कांस्य के वर्तनमें जिसका दोहन होता हो, जिसके बछड़े उत्तम होते हैं, जो न मामती हो। इसी प्रकार ब्राह्मणोंको दान करनेके लिए योग्य बैल बोझा ढोनेवाला, उत्तम बलवान, युवा, वीर्यवान, बड़े शरीरवाला हो। ऐसे बैलका दान करनेवालेको स्वर्गलाम होता है। गाँ ऐसे विद्वान्को देनी चाहिये कि जो गौका भक्त हो, गोपालक हो, गोके विषयमें कृतज्ञ हो, बृत्तिहीन हो, । शुक्जीको शिष्य उत्तम गाँ दान देवे। " इस रीतिसे महा-भारतमें गाँ दान और बृषम दानका विषय कहा है। हरएक ब्राह्मण गौका दान लेनेका अधिकारी नहीं है। इस विषयमें महा-भारत और अध्यदेवेदके स्कॉमें बहुत नियम हैं, उनका विचार पाठक अवस्य करें—

ससद्वृत्ताय पापाय लुब्धायानृतवादिने । इब्यकव्यव्यपेताय न देया गौः कथंचन ॥ १५ ॥ भिक्षते बहुपुत्राय श्रीत्रियायाहिताग्रये । दस्ता दशगवां दाता लोकानाःनोत्यनुसमान् ॥ १६ ॥

स॰ भा॰ अनुशा॰ भ॰ ६९

" दुराचारी, पापी, लोभी, असत्यभाषणी, हव्यकव्य न करनेवालेको कभी गौ दान देनी नहीं चाहिये । भिक्षापर जीविका निर्वाह करनेवाला, बहुत पुत्रवाला, वेदझानी, अग्निहोत्री को गोदान करनेसे स्वर्गप्राप्त होता है। " इस प्रकार महाभारतमें वर्णन है। यह देखनेसे पता लगता है कि विद्वान् सदाचारी आचार्यको ही गौ दान करना योग्य है। केवल माह्मणकुलमें उत्पन्न होनेसे गौ दान लेनेका अधिकारी नहीं हो सकता। तथा अध्वैवदिस अन्यन्न जो कहा है वह भी यहां देखिये—

यो द्दावि शतीदनाम् । अधर्व १०१९।५,६, १० माझणेभ्यो वशां दश्वा सर्वाक्षोकान्समञ्जूते ॥ अ० १०११०।१३ सापो देवीसैञ्चनतीर्घृतश्चुतो ब्रह्मणां हस्तेषु प्र प्रथक्तादयामि ॥

अं निविद्य

" शतीदना गौका दान करता है। ब्राह्मणोंको वशा गौदान करनेसे सब श्रेष्ठ लेकोंको प्राप्ति होती है। ब्राह्मणोंके इथोंपर दान का उदक पृथक् पृथक् छोडला हूं अर्थात् दान करता हूं। '' इन मंत्रोंसे स्पष्ट बोध होता है कि ब्राह्मणोंको गौदान करना चाहिये। यहां विचार करना चाहिए कि कौनसे ब्राह्मणको इस प्रकार गौका दान करना चाहिये। निम्नालेखित मंत्रोंसे इसका उत्तर मिलता है—

शिरो यज्ञस्य यो विद्यात्स वशां प्रतिगृह्णीयात् । य एवं विद्यात्स वशां प्रतिगृह्णीयात् ॥ य एवं विदुषे वशां दहुस्ते गताश्चिद्दिवं दिवः ॥ स। वशा दुष्प्रतिप्रद्या ॥

अथवै । १०।१०।२;२७;३२;२८

"जो यहाके सिरको अर्थात् मुख्य मागको ठीक प्रकार जानता है वह गौका दान छेवे। जो इस झानसे युक्त है वह गौका दान छेवे। जो इस प्रकारके ज्ञानीको गौका दान करते हैं वे स्वर्गको प्राप्त करते हैं। अन्योंको अर्थात् जो इस ज्ञानसे युक्त नहीं हैं उनको गौका दान नहीं छेना चाहिए।"

इन मंत्रोंमें विशेष ज्ञानी आस्मिनिष्ठ ब्राह्मणोंको गौका दान करना योग्य है ऐसा स्पष्ट कहा है। इसलिए ब्राह्मणको गौदान करने नेमें कोई पक्षपात नहीं है। जो ब्राह्मण राष्ट्रके नवयुवकोंको ज्ञान देता है और जो धर्म की मूर्ति है, उसको उत्तम गौओंका दान करना योग्य है। ब्राह्मण जातिमें उत्पन्न पापी मनुष्योंको कदापि गौओंका दान करना योग्य नहीं है। गौके और बैलके दानके विश्व यमें यही समान उपदेश है।

अपां यो अप्रे प्रतिमा सभूव प्रभूः सर्वस्मै पृथिवीव देवी । [ मं॰ २ ]

" बैलकी उपमा केवल मेघकी है, यह सबका प्रमु है जीर देवी पृथ्वीके समान यह सबका उपकारक है" जिस प्रकार जल रान करनेसे मेघ सबको जीवन देता है और अब देनेके कारण पुष्टिका हेतु होता है, उस प्रकार बैल भी अब उत्पन्न करता है, कृषीका साथक है और गौके द्वारा अमृत रूपी जीवनरस देता है। इसालिए मेघ और बैल समानतया उपकारक है। अतः बैलको वेदमें मेघोंकी उपमा दी है। यह बैल हमें

साहको पोषे अपि नः कृणोतु। [मं॰ २]

'' हजारों प्रकारकी पुष्टिमें रखे। '' अथीत हमारा उत्तम रीतिसे सहायक बने। इनके आगे मंत्रा ३ और ४ में बैलके गुणोका उत्तम वर्णन है वह आते स्पष्ट है। पंचम मंत्रमें [सोमस्य अक्षः |सोमका अन्न बनानेका वर्णन है। सोमरसके साथ दूध मिलानेसे उत्तम पेय होता है, ऐसा अन्यन्न वेदमें कई स्थानोंमें कहा है। उसी सोमके अन्नका यहाँ उल्लेख है। [क्षोषधीनां रसः] औषधिनेसे उत्तम पेय होता है, ऐसा अन्यन्न वेदमें कई स्थानोंमें कहा है। उसी सोमके अन्नका यहाँ उल्लेख है। [क्षोषधीनां रसः] औषधिनेसे उत्तम पेय होता है, ऐसा अन्यन्न वेदिक रीति यहां देखने योग्य है। बैलके कारण गोंमें दूध उत्पन्न होता है, इसलिए इस पेयका हेतु बिल के ऐसा यहां कहा है, वह बात युक्तियुक्त है। यह बैल-

सोमन पूर्ण करूरां बिमर्ति। [मं०६]
' सोमरससे भरे हुए कलशका घारण करता है। "यह अमृत रसका कलश गौका स्तन या ऊध है जिनमें विपुल दूध
रहता है। गायका दूध भी सोमशक्तिसे युक्त होता है, यह सोमशक्ति सोमादि शुद्ध वनस्पतियों के मक्षणसे गौमें उत्पन्न
रहता है। इस रीतिसे देखा जाय तो गौ सोमरसका कलश धारण करती है और यह बैल गौके अन्दर इस सोमरसका घारण
करता है, यह बात स्पष्ट होजाती है। इस प्रकार यह सोमरसका आधार बैल-

इन्द्रस्य रूपं वसानः [मं७]
"इन्द्रके रूपको धारण करनेवाला है।" यह बैल इन्द्रकी शक्तिको आने अन्दर धारण करता है, इसीलिए
इसको-

क्षाज्यं विभिर्ति वृत्तमस्य रेतः साहस्रः पोष्ट्तमु यज्ञमाहुः । [ मं० ७ ]

" घीका घारक, वीर्वका स्थान खीर हजारों प्रकारकी पुष्टियां देनेवाला कहते हैं।" विचार करनेपर पाठकोंको इस वातका अनुभव अवस्य मिलेगा। यदि यह बैल गांमें दूध अधिक उत्पन्न करनेका हेतु है, तो यही घी और वीर्यका वर्धक भी निश्चयसे है, क्योंकि जो दूधका बढ़ानेवाला है वही वीर्यका वढ़ानेवाला होता है। गांके दूधको वैद्यक ग्रंथोंमें ( मक्कत ग्रुककर स्वादु ) शीम्र वीर्य बढ़ानेवाला कहा है। हजारों अन्य उपायोंसे जो श्रारका पोषण होता है वह इस अकेले गांके दूधसे हो सकता है। यह सामर्थ्य गायके दूधमें है। गांका और बैलका इतना महत्त्व होनेसे इसका काव्यमय वर्णन इस सूक्तमें आने किया है। इसके हर एक अवयवमें देवताका अंश है यह बात मं० ८ से मं० १६ तक कही है। प्रत्येक अवयवमें किस देवताका अंश है यह वर्णन देखनेसे गांका और बैलका शरीर देवतामय है, यह बात स्पष्ट हो जाती है। माने। गांका दुध देवताओंका सत्त्व है। यहां पाठक विचार करें कि वेदने गांके दूधका जो इतना माहात्म्य वर्णन किया है वह इश्विलये कि वैदिकधमीं लोग गायका ही दूध पियें और गायका ही घी आदि सेवन करें। महैंस का दूध कभी न पियें।

१७ वें मंत्रमें कहा है कि यह बैल सींगोंसे राक्षसींका नाश करता है और आंखसे अकालका नाश करता है। यद्यपि यह आ-लंकारिक वर्णन है, तथापि यह सत्य है। बैलके मानव जातिपर इतने अनंत उपकार हैं कि उनका यथार्थ वर्णन करना असंभव है। राक्षस नाशक बैलका वर्णन शतपथ बाह्यणमें इस प्रकार आता है—

> मनोई वा ऋषभ भास । तसिम्नसुरही सपलही वाक्यविष्टास । तस्य इ श्वसथाद्रवथादसुररक्षमानि सृष्यमानानि यन्ति । ते हासुराः समूदिरे पापं बत नोऽयमुषभः सचते कथं न्विमं दभनुयांग्रति० ॥ श० बा० १

" मनुका एक बैल था, उसमें अधुरा और सपतोंकी नाशक वाणी प्रविष्ट हुई थी, अतः उसके वाससे असुर और स्थ्यस मर्दित होते हुए नष्ट हो जाते थे। वे असुर मिलकर विचार करने लगे कि, ' यह बैल वडा पापी है, इसका कैसा नाश करें " इत्यादि। यह सब वर्णन आलंकारिक है। इससे यहां इतना ही लेना है कि बैलमें बासुरनाशक शक्ति है।

१८ वें सेत्रमें ब्राह्मणको बैल दान करनेका महत्त्व पुन: कहा है। यह एक दान सेकडों दानों के समान है यह कथन भी विशेष मननीय है। आगे के तीन मंत्रों में बैलके दानका महत्त्व वर्णन किया है, इस विषयमें इससे पूर्व वहुत लिखा गया है। इसी प्रकार अन्तिम तीन मंत्रों में बैलकी ऐन्द्री शक्तिका वर्णन है, ऐसे बैल गौवों के साथ रखनेका उपदेश आन्तिम मंत्रमें किया है। ये सब विचार गौ और बैल का सहत्त्व वर्णन कर रहे हैं। पाठक इन सब उपदेशों का महत्त्व जानकर, और बैलका अपने घरमें खागत करें और उनसे विशेष लाभ उठावें।

# पञ्चोदन अज।

[ ५ ] ( ऋषि:- भृगुः । देवता-पश्चौदनोऽजः )

( ? )

आ नेयेतमा रंभस्व सुकृतां लोकमिष गन्छतु प्रजानन् ।

तीर्त्वा तमांसि बहुधा महान्त्यजो नाकमा क्रंमतां तृतीर्यम् ॥ १॥ १॥ इन्द्रांय भागं परि त्वा नयाम्यस्मिन् यज्ञे यजमानाय सूरिम् ।

ये नी द्विष्टत्यनु तान् रंभस्वानांगसो यजमानस्य वीराः ॥ २॥ प्रदोऽवं नोनिरिध् दुर्श्वरितं यच्चाचारं शुद्धैः श्रुफैरा क्रंमतां प्रजानन् ।

तीर्त्वा तमांसि बहुधा विष्ट्यक्रों नाकमा क्रंमतां तृतीर्यम् ॥ ३॥

अर्थ -- ( एतं आनय ) इसकी यहां ला और ऐसे (आरसस्व ) कमोंका प्रारंभ कर कि जिससे यह ( प्रजानन् ) मार्गको जानता हुआ ( सुकृतां लोकं अपि गच्छतु ) सत्कर्म करनेवालोंके स्थानको प्राप्त होवे । मार्गमें ( महान्ति तमांसि बहुधा तीर्त्वा ) अडे अंधकारोंको बहुत प्रकारसे तरके यह ( अज: तृतीयं नाकं आक्रमतां ) अजन्मा तीसरे स्वर्गधामको प्राप्त होवे ॥ १॥

(जिस्मन् यज्ञे ) इस यज्ञमें स्थित (इन्द्राय यजमानाय भागं सूरि त्वा) इन्द्र और यजमानके लिए भागभूत बने तुझ ज्ञानीको (परि नयामि) सब कोर लेजाता हूं। (ये नः द्विषन्ति ) जो इमारा द्वेष करते हैं (तान् अनुरभस्व ) बनको नाश करना कारंभ कर । और (यजमानस्य वीरोः अनागसः ) यजमानके पुत्र अथवा वीर पापरदित हों ॥ २॥

( यत् दुःचरितं चचार ) जो दुराचार इसने किया होगा, वह सब (पदः प्र अव नेनिरिध ) इसके पांवसे धो ढाल । इसके पश्चात् यह ( शुद्धैः शफै: प्रजानन् आक्रमतां ) शुद्ध पांवोंसे मार्गको जानता हुना चले । ( विपश्यन् तमांसि बहुधा तीर्त्वा ) देखता हुना खंधकारोंको बहुत प्रकार से तरके, ( नजः ) यह अजन्मा ( तृतीयं नाकं आक्रमतां ) तृतीय स्वर्ग धामको प्राप्त करे ॥ ३ ॥

सावार्थ-इसको यहां ले आओ, ज्ञम कर्मीका प्रारंभ करो, अपनी उन्नतिके मार्गको जान लो, और सत्कर्म करनेवाल जहाँ जाते हैं उस स्थानको प्राप्त करो । मार्गमें बडे अन्धकारके स्थान लगेंगे, उनको लांधना चाहिये, इस प्रकार यह अजन्मा आत्मा परम उच्च अवस्थाको प्राप्त देता है ॥ १ म

इस यज्ञमें तुझे सब ओर ले जाता हूं। तु ज्ञानी बनकर प्रभुके लिए आत्मसमर्पण कर और यज्ञकर्ताके साथ समभागी बन। जो द्वेष करेंगे उनको दूर कर। इस तरह यज्ञकर्ताके कार्यभाग निष्पाप वनें और कार्य करें।। २॥

पूर्व समयमें जो दुराचार हुआ होगा, उसको थी डाल, आगे गुद्ध पविसे अपना मार्ग आक्रमण कर । चारी ओर मार्गको देख, सब अंधकारीको लोध कर, जन्ममरणको दूर करके परम उच अवस्थाको प्राप्त हो ॥ ३ ॥

| अर्च च्छच स्यामेन त्वचंमेतां विशस्तर्यथाप्वेशिसना माभि मंस्थाः। |         |
|-----------------------------------------------------------------|---------|
| माभि दुहः परुशः कंटपयैनं तृतीये नाके अधि वि श्रंयनम्            | 11 8 11 |
| ऋचा कुम्भीमध्युरनौ श्रंयाम्या सिञ्चोदकमव धेह्येतम् ।            |         |
| प्याधितायिनां शमितारः शृतो गच्छत सुकृतां यत्रं छोकः             | 11 4 11 |
| उत्क्रामातः परि चेदतंप्तस्तप्ताचरोर्धि नाकं तृतीयम् ।           |         |
| अयेर्पिराध सं गंभूविश ज्योतिष्मन्तमाभ लोकं ज्यैतम्              | 11 & 11 |
| अजो अभिर्जमु ज्योतिरादुर्जं जीवंता ब्रह्मणे देयंमाहुः।          |         |
| अजस्तमांस्ययं हन्ति दूरमुस्मिछ्छोके श्रद्धांनेन दुत्तः          | 11 0 11 |

अर्थ- हे (विशस्तः) विशेष शासक! तू ( एतां त्वचं यथा परु ) इस त्वचा को जोडोंके अनुसार (श्यामेन असिना अनुच्छय) काले शखसे काट डाल । ( मा अभि मंस्थाः ) मत् अभिमान कर, ( मा अभि दुइः ) मत दोह ■ । ( परुशः एनं करुपय ) जोडोंके अनुसार इसको समर्थ बना। और ( तृतीये नाके एनं अधि विश्रय ) तीसरे स्वराधाममें इसको स्थापित कर ॥ ४ ॥

(ऋचा कुंभी मन्नी मधिश्रयामि) मंत्रसे इस पात्रको में अग्निपर रखता हूं। उसमें तू ( उदकं मा सिच्च ) जरु बाल भीर ( एनं मन घेहि ) इसको नहीं स्थापित कर । हे ( शमितारः) शानत करनेवालो ! तुम ( अग्निना पर्याधस ) भिन्न द्वारा चारों भीरसे इसकी धारणा करो । यह ( श्वतः गच्छतु ) परिपक्त होकर नहीं जाने कि ( यत्र सुकृतां कोकः ) जहां सरकर्म करनेवालोंका स्थान है ॥ ५ ॥

( अतः तप्तात् चरोः ) इस तपे हुए वर्तनसे ( अतसः ) न संतप्त होता हुआ तू ( परि उत् काम) उपर चव और ( तृतीयं नाकं अधि ) तीसरे स्वर्गधामको प्राप्त हो । ( अप्तेः अधि ) अप्तिके उपर ( अप्तिः सं वस्विध ) अप्ति प्रकट होता है, अतः ( पृतं ज्योतिष्मन्तं लोकं अभिजय ) इस सेजस्वी लोक का जय कर ॥ ६ ॥

( अजः अग्निः ) अजनमा अग्नि है ( अजं उ ज्योतिः आहुः ) न जन्मनेवाला तेज है ऐसा कहते हैं। [ जीवता अजनमा देयं आहुः ] जीते हुए मनुष्यके द्वारा अपना अजनमा आरमा एरब्रह्मके लिए समर्पण करने योग्य है ऐसा कहते हैं। [ अस्मिन् छोके अद्धानेन दक्तः ] इस छोक्ष्में अद्धा धारण करनेवालेने समर्पित किया हुआ [ अजः तमांसि दूरं अप हन्ति ] अजनमा आस्मा अन्यकारोंको दूर मगाता है ॥ ७॥

भावार्थ- योग्य शासक किंवा छेदक जोडोंके अनुसार तीक्ष्ण शस्त्रसे शस्त्रयोग करे और रोगादि देशोंको दूर करे। अभिमान न घरे और किसीका द्रीह भी न करे। प्रत्येक अवयवमें सामर्थ्य उत्पन्न करे और परम उच्च स्थानको प्राप्त करे॥४॥ पकानेका वर्तन, अग्निपर रखा जाय, उसमें पानी डाला जाय, चारों ओरसे अच्छी प्रकार सेक दिया जावे, पकनेके

पश्चात् जहां सुकृत करनेवाले बैठे हों वहां लेजाकर उनकी दिया जावे ॥ ५ ॥

तपे वर्तनसे ऐसा बाहर निकलो कि जैसा न तपा हुआ होता है। और परम उच्च अवस्थाको प्राप्त हो। अप्रिपर अप्रि अर्थात् आत्मापर परमात्मा विराजमान है। उस तेजोमय लाकको अपने ग्रुम कर्मसे प्राप्त करो ॥ ६ ॥

अजन्मा आत्मा भी अप्ति कहलाता है, अजन्मा परमात्मा भी तेजोमय है ऐसा ज्ञानी कहते हैं। जीवित देहधारी लोगोंके अन्दर जो अजन्मा जीवात्मा है वह परमात्मा अथवा परब्रह्मके लिये समर्पित होने योग्य है ऐसा ज्ञानी कहते हैं। इस लोकमें अद्धासे यदि इसका समर्पण किया जाय, तो वह अजन्म। आत्मा सम अन्धकारोंको दूर कर सकता है। ७ ॥

| पश्चौदनः पञ्च्या वि क्रमतामाकं स्यमानुस्रीणि ज्योतीपि।            |               |
|-------------------------------------------------------------------|---------------|
| र्डुजानानां सुकृतां प्रेहि मध्यं तृतीये नाके अधि वि श्रेयस्य      | 11 & 11       |
| अजा रीह सुकतां यत्रं लोकः शर्मो न चत्तोऽति दुर्गाण्येषः।          |               |
| पश्चौदनो ब्रह्मणे द्वीयमानः स द्वातारं तृष्त्यां तर्पयाति         | 11811         |
| अजिल्लिनाके त्रिदिवे त्रिपृष्ठे नाकस्य पृष्ठे देविवांसै दधाति।    |               |
| पश्चीद्गा ब्रह्मणें दीयमाना विश्वरूपा पुनुः कामुदुधास्येकां       | 11 80 11 (88) |
| एतद् वो ज्योतिः पितरस्तृतीयं पञ्चीदनं ब्रह्मणेऽजं दंदाति ।        |               |
| अजस्तमांस्यपं हन्ति दूरमसिम्होंके श्रद्धांनेन दत्तः               | . ॥ ११ म      |
| <u> इजानानां सुकृतां लोकमीप्सन् पश्चीदनं ब्रह्मणेऽजं दंदाति ।</u> |               |
| स च्या तिमाभ लोकं जैयैतं शिवोईस्मर्यं प्रतिगृहीतो अस्तु           | ॥ १२ ॥        |

भर्थ- [ त्रीणि ज्योतींषि आकंस्यमानः ] तीनों तेजींपर आक्रमण करनेवाला [ पञ्चीदनः ] पांच भोजनोंवाला अजनमा ( पञ्चधा विक्रमतां ) पांच प्रकारसे पराक्रम करे । ( ईजानानां सुकृतां मध्यं प्रेहि ) यज्ञकर्ता सन्कर्म करनेवालोंके मध्यमें प्राप्त हो । ( तृतीये नाके अधिविश्रयस्व ) तृतीय स्वर्गधाममें प्राप्त हो ॥ ८ ॥

(अज | आरोह ) हे अजन्मा | जपर चढ ( यत्र सुकृतां छोकः ) जहां शुभ कर्म करनेवाछोंका स्थान है । ( चत्तः शारभः न ) छिपे हुए व्याध्र के समान (दुर्गाणि अति एषः ) संकटोंके परे जा । पञ्जीदनः ब्रह्मणे दीयमानः ) पांचींका भोजन करनेवाछा आत्मा परब्रह्म के छिये समर्पित होता हुआ ( सः ) वह [ दातारं तृष्त्या तर्पयाति ] दाताको तृसिसे संतुष्ट करता है ॥ ९ ॥

(भजः) अजन्मा आत्मा (दिवांसं) भारमसमर्पण करनेवालेको (त्रिनाके त्रिदिवे त्रिपृष्ठे) तीनों सुखोंको देनेवाले, तीनों प्रकाशोंसे युक्त, तीन पीठों आधारोंसे युक्त ( नाकस्य पृष्ठे ) स्वर्गधामके स्थानपर (दधाति ) धारण करता है। (पञ्चीदनः ब्रह्मणे दीयमानः ) पांच भोजनोंवाला जो परब्रह्मको समर्पित होता है ऐसा तू स्वयं (एका विश्वरूपा धेनुः असि ) एक विश्वरूप कामधेनुके समान होता है ॥ ३०॥

है (पितर: ) पितरो ! (वः एतत् तृतीयं ज्योति: ) भापके लिये यह तीसरा तेज हैं जो (पञ्चौदनं अजं महाणे ददाति ) पञ्च भोजन करनेवाले भजन्मा आत्मा का परब्रह्मके लिये समर्पण करना है। (श्रद्धानेन दत्तः अजः ) श्रद्धालः हारा समर्पित हुआ भजन्मा आत्मा ( मस्मिन् लोके तमांसि दूरं भपदन्ति ) इस लोकमें सब भन्धकारोंको तूर करता है।। ११॥

( ईजानामां सुकृतां लोंकं हेप्सन्) यज्ञकर्ता श्रुभकर्म करनेवालोंके लोककी प्राप्तिकी इच्छा करनेवाला जो ( पञ्चीदनं करने बालों करनेवाले काजन्मा कात्माको परवक्षके लिए समर्पित करता है। ( सः व्याप्ति एतं लोकं जय ) वह तु व्याप्तिकाले इस लोकको जीत ले ( यह प्रतिगृहीतः करमभ्यं शिवः करतु ) स्वीकृत हुआ हमारे लिए करवाणकारी होते ॥ १२ ॥

भावार्थ-तिन तेजोंको प्राप्त करनेवाला यह आत्मा पांच भोग प्राप्त करनेवाल है। यह पांच कार्यक्षेत्रों में पराक्रम करे। यह करनेवाले ग्राप्त करनेवा

हे जन्मरहित जीवात्मन्! उच्च मार्गसे चल, और साकर्म करनेवाले लोग जहां पहुंचते हैं वहां प्राप्त हो। जिस प्रकार छिपा हुआ व्याघ्र होता है, वैसा तू सुरक्षित होकर सब कर्छोंके परे जा। पांच मोजनोंका श्रीग लेनेवाला जिवात्मा परमात्माके लिये सम-पित होकर समर्पण करनेवालेको संतुष्ट करता है ॥ ९ ॥ अजो हो प्रेमरर्जनिष्ट घोकाद विश्वो विर्वस्य सहसो विष्वित ।

इष्टं पूर्वमिभिपूर्त वर्षट्कतं तद् देवा ऋंतुशः कंष्ठपयन्तु ॥ १३ ॥

अमोतं वासी दद्याद्विरंण्यमपि दक्षिणाम् ।

तथां लोकान्तसमामोति ये विच्या ये च पार्थिवाः ॥ १४ ॥

एतास्त्वाजोपं यन्तु धाराः सोम्या देवीर्वृतपृष्ठा मधुश्रुतः ।

स्तुमान पृथ्विवीमुत द्यां नाकस्य पृष्ठेऽधि सप्तर्यश्मी ॥ १५ ॥

अजो ईस्यर्ज स्वुगों िस त्वयां लोकमिक्षिरसः प्राजानन् । तं लोकं पुण्यं प्र जेषम्॥ १६ ॥

अथं-- (अजः अप्तेः श्रोकात् हि अजिनष्ट) अजन्मा आत्मा अग्निक्ष्य तेजस्वी परमात्माके तेजसे प्रकट हुआ है। विश्वस्य महसः) विशेष ज्ञानी परमात्माकी शक्तिसे [ विपश्चित् विष्रः ] यह ज्ञानी चेतन प्रकट हुआ है। (इष्टं पूर्तं ) इष्ट और पूर्वं (अभिपूर्तं वषट्कृतं तत् ) संपूर्ण यज्ञके द्वारा समर्पित उसको (देवाः ऋतुशः तत् कल्पयन्तु ) देव ऋतुके अनुकूल समर्थं बनाते हैं॥ १३॥

(अमोर्त दिरण्ययं वासः ) साथ बैठकर बुना हुआ सुवर्णमय वस्त्र जौर (दक्षिणां अपि दधात् ) दक्षिणा भी दी जावे। (तथा जोकान् समामोति ) इससे वे छोक वह प्राप्त करता है. (ये दिख्याः ये च पार्थिवाः ) जो खुलोकमें और

जो इस पृथ्वीपर हैं ॥ १४ ॥

हे ( अज ) अजन्मा सारमन् । ( एता: सोम्याः देवी: ) ये सोम संबंधी दिन्य ( घृतपृष्ठाः मधुरचुतः ) वी और शहदसे युक्त ( धाराः त्वा उपयन्तु ) रसधाराएं तेरे पास पहुंचें । और दू ( सप्तरहमी अधि ) सात किरणोंवाले सूर्यके जपर ( नाकस्य पृष्ठे द्यां ) स्वर्गके पृष्टमागपर शुलोकको ( उत पृथिवीं तस्तमान ) और पृथ्वीको स्थिर कर ॥ १५ ॥

है (अज) अजन्मा! त् (अजः असि) जन्मरहित है, त् (स्वर्गः असि) सुखमय है, [स्वया अंगिरसः छोकं प्रजानन् ] त् तैजस् छोकको जाननेवाछा है। [तं पुण्यं छोकं प्रजीवं ] उस पुण्यकारक छोकको में जानना चाहता है। १६॥

भावार्थ-अजन्मा आत्मा आत्मसमर्पण कंरनेवालेको सब प्रकारके उच्च सुखपूर्ण स्थानके लिए योग्य बनाता है। पांच भोजनोंका भोकता जीवात्मा परमारमाके लिए समर्पित होनेपर वह एक कामधेनु जैसा बनता है ॥ १०॥

जो पांच अज्ञांका भोक्ता जीवात्माका परमात्माका समर्पित करना है वह मानी, सब पितराँके लिये तृतीय ज्योति देनेके

समान है। यह समर्पण यदि श्रद्धांसे किया तो वह सब अज्ञानान्धकारको दूर करता है।। ११॥

जिस लोक को यज्ञ करनेवाल श्रेष्ठ पुरुष श्राप्त करते हैं, वहां पश्चमोजनी जीवात्माका परमात्माक लिये समर्पण करने-

वाला जाता है। अतः तू इस व्यापक लोकको प्राप्त हो। यह लोक प्राप्त होनेपर सबके लिये कल्याणकारी होने ॥ १२ ॥ परमात्माके तेजसे अजन्मा जीवात्मा प्रकट होता है। महान् ज्ञानी परमात्माकी महिमासे यह चेतन जीवात्मा प्रकट होता

है। इसके सब प्रकारके ऋतुओं के अनुकूल सब कम सब देव मिलकर पूर्ण करते हैं ॥ १३॥

स्वयं बैठकर बुना हुआ वल्ल सुवर्ण दक्षिणांके साथ दान करना उचित है । इस दानसे भौतिक और अभौतिक लोकींकी

प्राप्ति होती है ॥ १४ ■
ये दिव्य सोमरसकी धाराएँ घी और मधुके साथ मिलकर प्राप्त हों इनका सेवन करके तू इस भूमिको सूर्यसे भी
परे स्वर्गधाममें स्थापित कर ॥ १५ ॥

तू जन्मरहितं और मुखपूर्ण है। तू पन तेजस्त्री लोकोंको जानता है। उन पुण्यमय लोकोंको में भी जानना चाहता हूं॥ १६॥

येनां सहस्रं वहांसि येनांग्रे सर्ववेदसम् । तेनेमं युत्रं नी वह स्वादुवेषु गन्तेवे 11 63 11 अजः पक्षः स्वर्गे लोके दंघाति पश्चीदनो निर्क्षिति वार्धमानः। तेनं छोकान्त्सर्यवतो जयम 11 38 11 यं ब्रांह्मणे निदुधे यं चे विश्ल या विश्लपे ओदुनानांमजस्य । सर्वे तदेशे सुकृतस्य लोके जानीतानाः संगर्मने पथीनाम् 11 29 11 अजो वा इदम्ये व्यक्रिमत तस्योरं इयमंभवद् द्यौः पृष्ठम् । 11 20 11 (22) अन्तरिक्षं मध्यं दिशः पार्थे संमुद्रौ कुक्षी सत्यं चर्तं च चक्षंपी विश्वं सत्यं श्रद्धा प्राणो विराट् शिरः। एष वा अपेरिमितो यज्ञो यदुजः पञ्चींदनः 11 38 11

भर्थ- हे अग्ने! (येन सहसं वहासि ) जिससे तू सहस्रोंको ले जाता है जार (येन सर्ववेदसं ) जिससे सब ज्ञान तू पहुंचाता है, (तेन ) उससे (नः इमं यशं ) इमारे इस यज्ञको (देवेषुः स्वः गन्तवे ) देवों हे अन्दर विद्यमान देजको प्राप्त कर्नेके किये (वह ) के चळ ॥ १७ ॥

( पञ्चीदनः पक्तः अतः ) पञ्च भोजन गला परिपक्तः हुआ अधन्मा आस्मा ( निर्फति बाधमानः ) दुरवस्थाका नाश करता हुआ (स्वर्गे छोके) स्वर्ग छोक्में ( दधाति ) घारण करता है। ( तेन ) उससे ( सूर्यवत: छोकान् जयेम ) सूर्यवाछ

कोकोंको जीतकर प्राप्त करेंगे ॥ १८ ॥

(यं ब्राह्मणे निद्धे ) जिसको ब्राह्मणमें रखता हूं, ( यं च विश्च ) जिसको प्रजाजनोंमें रखता हूं और ( अजस्य भोदनानां थाः विश्रुषः ) जो अजन्मा आत्माके भोगोंकी पूर्तियां हैं, हे अग्ने ! ( नः सर्वं तत् ) हमारा वह सब ( सुकृतस्य लोके ) पुण्य लोकमें, (पथीनां संगमने ) मार्गीके संगममें है, ऐसा (जानीतात ) जानो ॥ १९॥

( अजः वै अमे इदं व्यक्तमत ) अजन्मा भात्मा ही पूर्वकालमें इस संसारमें विक्रम करता रहा । ( तस्य तरः इयं अभवत् ) उसकी छाती यह भूमि बनी और ( द्योः पृष्ठं ) द्युकोक पीठ होगया । ( अन्तरिक्षं मध्यं ) अन्तरिक्षं मध्यभाग भौर (दिशः पार्भे ) दिशाएं पाश्वभाग तथा [ समुद्रौ कुक्षी ] समुद्र की खें बनी ॥ २०॥

[ सत्यं च ऋतं च चक्षुणी ] सत्य और ऋत ये उसकी बांखे, [ विश्वं सत्यं ] सब विश्व वस्तित्व, [ श्रद्धा प्राणः ] असा प्राण, और [विराट् शिरः ] विराट् सिर बना । [यत् पञ्चौदनः बजः ] जो पञ्च भोजन अजनमा आस्मा है वह

[ एषः वै अपरिमितः यज्ञः ] यह सचमुच अपरिमित यज्ञ है ॥ २१ ॥

भावार्थ- हे तेजस्वी देव ! जिस शक्तिसे तू सहस्रों लोगोंको उच्च अवस्थातक लेजाता है, सब ज्ञान सबको पहुंचाता है, अद्वितीय शिक्त इस मेरे यन्नको तू सब देवोंके पास पहुंचा, जिससे मुझे दिव्य तेजकी प्राप्ति होते ॥ ९७ ॥

पञ्चभोजन करनेवाला अनन्मा आत्मा परिपक्ष होता हुआ अवनति दूर करता है और स्वर्गलोक शप्त करता है। हम

सब उस परिपक्क आत्माके द्वारा प्रकाशवाले लोक प्राप्त कर सर्वेगे ॥ १८ ॥

जो ज्ञानियोंके लिए हम समर्पण करते हैं, जो प्रजाजनीं के लिए अर्पण करते हैं, जो अजन्मां आत्माके नीगोंकी पूर्तियां हैं, वे 💵 पुण्यलोकमें पहुंचानेवाले मार्गें के सदायक हैं ऐसा जानी ॥ १९॥

इस जगत् में जो विकम है वह अजन्मा आत्माका हां है। इस आत्माकी छाती भूमी है, पीठ युलोक है, अन्तरिक्ष मध्य-

भाग है, दिशाएँ बगल है भीर केंखें समुद्र हैं ॥ २० ॥

उसकी आर्से सस्य और ऋत हैं, उसका आस्तित्य सब विश्व है, उसका प्राण श्रद्ध। और सिर संपूर्ण चमकवेवाले लोक हैं। यह पञ्चभीजनी अजनमा आत्मा अवन्त यज्ञह्य है ॥ २९ ॥

६ (अ. सु. भा. कां. ९)

| अपंरिमितमेव युज्ञमाभोत्यपरिमितं लोकमर्व रुन्धे ।                                  |          |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----------|
| यो ३ जं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिषुं ददाति                                           | ॥ २२ ॥   |
| नास्यास्थीनि भिन्द्यात्र मुज्ज्ञो निधियेत् । संवीमेनं समादायेदिमिदुं प्र वैश्येत् | ॥ २३॥    |
| इदिमिदमेवास्य हृपं भविति तेनैनं सं गमयति ।                                        |          |
| इषं मह ऊर्जेमस्मै दुहे यो इं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिष् ददीति                       | 11 88 11 |
| पर्श्व हुक्मा पडचु नर्वा <u>नि</u> बस्ना पडचास्मै धेनवंः कामुदुर्घा भवन्ति ।      |          |
| योर्ड पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिषं ददांति                                             | ॥ २५ ॥   |
| पञ्चं रुक्मा ज्योतिरस्मै भवन्ति वर्म वासांसि तुनवे भवन्ति ।                       |          |
| स्वर्ग लोकमं अते यो देजं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिषु ददांति                          | ॥ २६ ॥   |

मर्थ— [यः पश्चीदनं ] जो पांच भोजनींबाले [ दक्षिणाश्योतिषं अजं ददाति ] दक्षिणाके तेजसे प्रकाशित अजनमा आत्माका समर्पण करता है, वह [अपितिमतं यज्ञं आमोति ] अपितिमतं यज्ञको प्राप्त करता है, तथा [अप-रिमितं लोकं अवरुंधे ] अपितिमत लोकको अपने आधीन करता है ॥ २२ ॥

[ अस्य अस्थीनि म भिंचात् ] इसकी इड्डियोंको न तोडे, [ मज्झः न निः भ्रयेत् ] मजाओंको ■ पीवे, [ प्नं सर्वं

समादाय ] इस सबको लेकर [ इदं इदं प्रवेशयेत् ] इसको इसमें प्रवेश करें ॥ २३ ॥

[इदं इदं एव अस्य रूपं भवति ] यह यह ही इसका रूप होता है, [तेन एनं संगमयति ] उसके साथ इसको मिछाता है। [अस्मै इषं महः ऊर्ज दुहे ] इसके छिए अन्न तेज और बल मिछता है, [यः दक्षिणाज्योतिषं पञ्चीदनं अजं ददाति ] जो दक्षिणाक तेजके साथ पष्टचभोजनवाले अजन्मा आस्माको समर्पित करता है ॥ २४ ॥

्यः दक्षिणाः जो जो दक्षिणाके तेजके साथ पञ्चभोजनवाळ अजन्मः आस्माका समर्पण करता है [ अस्मै ] इसके किए [ पञ्च रूक्मा ] पांच मोहरें, [ पञ्च नवानि वस्ता ] पांच नय बना और [ पञ्च कामदुधः धेनवः ] पांच इष्ट समय दुध देनेवाली गीवें [ भवन्ति ] होती हैं ॥ २५ ॥

[यः दक्षिणाः ] जो दक्षिणाहे तेजके साथ प्रत्यभोजनवाळे अजन्मा आत्माका समपण करता है [ अस्मै ] इसके िए [ पण्च स्वमा ] पांच सुवर्ण मुद्राएं [ ज्योतिः भवन्ति ] प्रकाशमान होती हैं । ( तन्ते ) शरीर के किए [ वर्भ कारोंसि भवन्ति ] कवचळ्पी वक्ष होते हैं । और वह [ स्वमैं कोकं अवनुते ] स्वमैं कोक प्राप्त करता है ॥ २६ ॥

भावार्ध—यह पञ्चभोजनी अजन्मा आत्मा जो समर्पण करता है उसको उक्त कारण शनन्त यह करनेका फल प्राप्त होता है, और वह अनन्त लोबोंको प्राप्त करता है॥ २२॥

इस यज्ञके लिए किसी की हिंडुयोंको तोडनेकी आदश्यकता नहीं और मज्जाओंको निचोडनेकी भी आवश्यकता नहीं है। इसका सबका सब लेकर इस विशालमें प्रविष्ट करना चाहिए॥ २३॥

यही इस यज्ञका रूप है । उस विशालके साथ इसका संबंध जोड़ता है । इससे इसको अन्न बल और तेज प्राप्त होता है जो पंचभो≀जनी अजन्म आरमाका समर्पण करता है ॥ २४ ॥

इस समर्पण करनेवालेको पांच सुवर्ण, पांच नवीन वस्न, और पांच कामधेनु पाप्त होती हैं ॥ २५ ॥ इस समर्पण करनेवालेको पांच सुवर्ण और पांच प्रकाश प्राप्त होकर शरीरके लिए कवन जैसे का प्राप्त होते हैं और स्वर्ण लोक प्राप्त होता है ॥ २६ ॥ या पूर्व पित विन्ताधान्य विनद्तेऽपरम् ।

पञ्चीदनं च तावृजं दर्शतो न वि यीषतः ॥ २०॥

समानलीको भवित पुनुर्भुवाप्रः पितः ।

योर्द्रजं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिषं दद्गित ॥ २८॥

अनुपूर्ववित्सां धेनुमंनुद्वाहंग्रुप्वहिणम् । वासो हिरंण्यं दन्ता ते येन्ति दिबंग्रुन्तमाम् ॥२९॥

आत्मानं पितरं पुत्रं पौत्रं पितामहम् ।

जायां जनित्रीं मात्रं ये प्रियास्तानुपं ह्वये ॥ ३०॥ (१३)

यो वै नैद्रांष्ट्रं नाम्तुं वेदं । एष वै नैद्रांष्ट्रो नाम्तुंर्यद्जः पञ्चीदनः ॥

निर्वाप्रियस्य आतृन्यस्य श्रियं दहति भवत्यात्मना ।

योर्द्रजं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिष् दद्रांति ॥ ३१॥

सर्थ—[चा पूर्व पति विश्वा] जो पहिलं पतिको प्राप्त करके, [ लथ अपरं विन्दते ] पश्चात् दूसरे जनयको प्राप्त करती है, [तो पञ्चीदनं अर्ज ददतः ] वे दोनों पच्च भोजनवाले अजनमा आस्माका समर्पण करके [ न वियोषतः ] वियुक्त नहीं होती ॥ २७ ||

(यः पञ्जीदनं दक्षिणाज्योतिषं भजं ददाति ) जो पञ्च भोजनबाळे दक्षिणाके तेत्रसे युक्त अजनमा आस्माका समर्पण करता है वह ( भपरः पतिः ) दूसरा पति (पुनर्भुवा समानळोकः भवति) पुनर्विवादित स्त्रीके साथ समान स्थानवाका होता है ॥ २८ ॥

(अनुपूर्ववस्ता धेनुं ) क्रमसे प्रतिवर्ष पद्धा देनेवाळी गौको और (अनद्वाहं ) बैळको तथा (अपवर्दणं वालः हिरण्यं जीवनी, पद्ध और सोना ( दस्वा ) देकर ( ते उत्तमां दिवं यन्ति ) वे उत्तम स्वर्गकोकको प्राप्त होते हैं ॥ २९ ॥

( आत्मानं वितरं पुत्रं ) अपने आपको; विताको, प्रत्नको, (पौत्रं वितामहं ) पौत्रको और वितामहको ( जायः जिन्तीं मातरं ) स्त्री और जननी माताको और (ये प्रियाः तान् ) स्त्रो हुँ उनको मैं (उपह्नये ) पास बुळाना हुँ ॥ १० ॥

(एष निदाधः नाम ऋतुः) निश्चयसे निदाघ अर्थात् प्रीष्म ऋतु है (यः पद्यौदनः अजः) जो पञ्चभोजनी अज है। (यः वै नेदाघं नाम ऋतुं वेदः) जो इस प्रीष्म ऋतुको जानता है और (यः दक्षिणा-ज्योतिसं पञ्चौदन अजं वदावि) जो दक्षिणाके तेजसे युक्त पञ्चभोजनी अजका समर्पण करता है वह (अप्रियस्य आतृव्यस्य अर्थं निः दहिते) अप्रिय शशुके श्रीको सर्वथा गाम देता है और वह (आत्मना भवति) अपनी आत्मशक्तिसे प्रभावित होता है। ॥ ३१।।

भावारों - जो पहिले पतिको प्राप्त करके पर्चात् पुनर्विवाहसे दूसरे पतिको प्राप्त करती है, वह इस पञ्चमीजनी अजका समर्थण करके वियुक्त नहीं होती ॥ २७ ॥

जो पश्चमोजनी अजन्मा सात्माका समर्थण करता है वह दूसरा पति प्रनिवंवाहित पतिके समान ही होता है किर्या प्रतिवर्ष बच्चा देनेवाली गी, उत्तम बैल, ओढनेका बल और सुवर्ण इनका दान करनेथे उत्तम स्वर्ग प्राप्त होता है ॥ २९ ॥

अपना आत्मा, पिता, पितामह, पुत्र, पीत्र, धर्मपस्नी, जन्मदेनेवाली माता, और जो हमारे प्रिय है उन सकते में बुलाता हूं और यह नात सुनाता हूं ॥ ३० ॥

यो वै कुर्वन्तं नामुर्तु वेदं । कर्वतीं कुर्वतीमेवाप्रियस्य आतंत्र्यस्य श्रियमा दंते ॥ एप वे कुर्वनामुर्वर्यदुजः ०।०।० 11 33 11 यो वै संयन्तं नामुत् वेदं । संयतींसंयतीमेवावियस्य आतृव्यस्य श्रियमा दंते ॥ एव वै संयन्ताम ०।०। • 11 33 11 यो वै पिन्वन्तं नामतु वेदं । पिन्वतीपिन्वतीमेवाप्रियस्य आतुंव्यस्य श्रियमा दंते ॥ एव वै पिन्वन्नाम ० । ० । ० 11 38 11 यो वा उद्यन्तं नाभर्तुं वेदं । उद्यती मुंचती मेवाप्रियस्य आतृंच्यस्य श्रियमा देते ।। 11 34 11 एष वा उद्यक्षाम ०।०।= यो वा अभिशुवं नामर्त वेदं। अमिमवन्तीमभिभवन्तीमेवाप्रियस्य भातृव्यस्य श्रियुमा दंते ॥

अर्थ— ( एव वे कुर्वन् नाम ऋतुः यन् भजः ० ) यह निःसंदेह कर्ता नामक ऋतु है जो अज पञ्चभोजनी है। (या वे कुर्वन्तं नाम ऋतुं वेद० ) कर्ता नामक इस ऋतुको जानता है और जो दक्षिणाके तेजसे युक्त इस पञ्चभोजनी अजका दान करता है वह ( अप्रियस्य आतृब्यस्य ) आविय शासुके ( कुर्वती कुर्वती कुर्वती एव श्रियं आदते ) प्रयत्नमयी श्रीको हर छेता है। ३२ ॥

(एव वे संयत् नाम ऋतुः यत् अजः ०) यद्द संयम नामक ऋतु है जो पश्चभोजनी अज है। ( यः वै संयम्सं नाम ऋतुं वेद०) जो निश्चयते संयम नामक ऋतु हो जानता है और जो दाक्षणाके तेजसे युक्त पश्चभोजनी अजका समर्पणं करता है वह ( अप्रियस्य भ्रातृष्यस्य ) भाषिय शत्रुको ( संयतीं संयतीं एव श्रियं आदत्ते ) संयमसे प्राप्त अविको हर लेता है ॥ ३३ ॥

(एव वै पिन्वन् नाम ऋतुः यद अजः ») यह पोषण नामक ऋतु है जो पश्रभोजनी अज है। (यः वै पिन्वन्तं नाम ऋतुं वेद०) जो निश्चयसे पोषक नामक ऋतुको जानता है और दक्षिणाके तेजसे शुक्त पत्र भोजनी अजका समर्पण करता है, वह (अप्रियस्य अन्तृध्यस्य पिन्वन्तीं नाम श्रियं आदत्ते) आप्रिय शत्रुकी पोषक श्रीको हर लेता है ॥३४॥

(एव वे डरान् नाम ऋतुः यत् अज॰) यह निःसन्देह उदय नामक ऋतु है जो पख्यभोजनी अज है। (यः वै उरान्ते नाम ऋतु वेद०) जो निश्चयसे उदयरूपी ऋतुको जानता है और दक्षिणायुक्त पण्चभोजनी अजको देता है, वह ( आप्रियस्य प्रातृहयस्य ) आप्रिय शतुकी ( टरातीं उद्यतीं एव श्रियं आदसे ) उदयको प्राप्त होनेवाकी श्रीको हर केता है। ३५॥

(एव वे अभिभूः नाम ऋतुः) यह निःसन्देह विजय नामक ऋतु है (यत् अजः पन्चै।दनः) जो पन्चभोजनी अज है। (यः वे अभिभुवं नाम ऋतुं वेद) जो विजय नामक इस ऋतुको जानता है और (यः दक्षिणा) जो दक्षिणाके तेजसे युक्त पञ्चभोजनी शुजका समर्पण करता है वह (अप्रियस्य आपूर्व्यस्य) अपिय शानुके (अभिभवन्ती

पृष वा अभिभूनीमृर्तुर्यदुजः पश्चीदनः ।
निरेवाप्रियस्य आतृंच्यस्य श्रियं दहति भवंत्यात्मनां ॥
योर्द्रजं पश्चीदनं दक्षिणाज्योतिषुं ददीति ॥ ३६ ॥
अजं च पचंतु पञ्चं चौदुनान् ।
सन्ति दिशः संमनसः सुधीचीः सान्तर्देशाः प्रति गृह्णन्तु त एतम् ॥ ३७ ॥
तास्ते रक्षन्तु तव तुम्यंमृतं ताम्य आज्यं हिविरिदं जुंहोमि ॥ ३८ ॥ (१४)

आभिभवन्ती एव श्रियं जादत्ते ) परास्त करनेवाली शोभाको हर लेता है। इसके (आप्रियस्य ०) अप्रिय शत्रुकी श्रीको

जला देता है और ( जात्मना भवति ) अपनी शक्तिसे रहता है ॥ ३६ ॥

( मजं पड्य मोदनान् च पचत ) इस मजन्माको भौर पांच भोजनोंको परिपक्ष करो । (ते एतं ) तेरे इस मजको सर्वाः दिशाः ) सब दिशाएँ ( लान्तर्देशाः ) भौतरिक प्रदेशोंके साथ (स्प्रीचीः संमनसः ) सहमत भौर एक विचारसे युक्त होकर ( प्रतिगृह्य-तु ) स्वीकार करें ॥ ३७ ॥

(ताः ते तुभ्यं तव एतं रक्षन्तु ) वे तेरी तेरे किए तेरे इस साध्माकी रक्षा करें। (ताभ्यः इदं आज्यं द्वावः जुदोमि)

बनके लिए इस भी और इवन सामग्रीका इवन करता हूं ॥ ३८ ॥

भावार्थ — उद्गता, कम, संयम, पुष्टि, उद्यम, और विजय ये छः ऋतु हैं। ये छः ऋतु इस पंचमोजनी अजका रूप है। जो। इसका स्वरूप जानता है और इसका समर्पण करता है, वह शतुको परास्त करता है और अपने आत्माकी शाक्ति बढाता अर्थात् आत्मिक बलसे युक्त होता है ॥ ६१-३६॥

इस अजको और इसके पांचों भोगोंकी परिपक्त बनाओ, सब दिशा और उपदिशाएं इसको अपनाएं, अर्थात् यह सब

दिशाओं का बने ॥ ३७ ॥

ये सब आत्माकी रक्षा करें और आत्मरकासे तेरी उन्नति हो। इसी उद्देश्यस इस घी की आहुती में देना हूं, यह एक समर्पणका उदाहरण है।। ३८॥

# पञ्चोदन अज।

इस सूक्त ' पत्नीदन अज ' को स्वर्गधाम कैसा प्राप्त होता है, इसका वर्णन है। सबसे पहिले यह पञ्चीदन अज कीन इस बातका परिचय करना चाहिये। ' पञ्चीदन अज ' ( पञ्च+ प्रोदन अज ) का अर्थ पांच प्रकारके में जनीवाले अज हैं। अर्थात् पांच प्रकार के अनका भीग करनेवाला यह अज है।

'अज' शब्दके अर्थ—'' अजन्मा, सदाते रहनेवाला, सर्व शक्तिमान् परमात्मा, जीव, आत्मा चालकः, बकरा, धान्य '' ये होते हैं। इनमें से यहां किसका प्रहण करना चाहिये यह एक विचारणीय चात है। ' अज ' शब्दसे यहां परमात्माका प्रहण करना अयोग्य है, क्यों कि वह स्वभावसे परम उच्च लोकमें सदा विराजमान ही है उसकी उच्च लोकमें जानेकी आवश्यकता ही नहीं है। यहां इस सूक्तमें जिस अजका वर्णन है उसके विषयमें निम्न लिखित मंत्र देखिये—

सुकृतां को कं गच्छतु प्रजानन् ॥ ( मं॰ १ ) तीरवी तमांसि अवस्तृतीयं नाकं भाकमताम् ( मं १,३ ) तृतीये नाकं भिंच विश्वयैनम् ॥ ( मं० ४ ) श्रुतो गच्छतु सुकृतां यत्र को कः ॥ ( मं०५ ) तृतीये नाके भिंच विश्वयस्य ॥ ( मं० ८ ) " यह मार्ग जानता हुआ पुण्य कर्म करनेवालोंके लोकको प्राप्त करे । अन्धकार दूर करके तृतीय स्वर्गधामको प्राप्त होवे । परिपक्त होकर पुण्यवानोंके लोकको जावे । तृतीय स्वर्गधाममें आश्रय करे । "

ये मंत्रभाग ऐसे आत्माको स्वर्गधाम प्राप्त करनेके सूचक हैं कि जिसके। पहिले स्वर्ग नहीं प्राप्त हुआ है, जो उत्तम लोक में नहीं पहुचा है, जो अधम लोकमें है। अर्थात् यहांका अज शब्द परमात्माका वाचक नहीं, अपि प ऐसे आत्माका वाचक है, जो उत्तम लोक को अभीतक प्राप्त नहीं हुआ है। 'अज' शब्दके दूसरे अर्थ 'धान्य' और 'बकरा' ये हैं। इनमें धान्यका स्वर्गधामको प्राप्त होना असंभव है और बकरा स्वर्गधामको जा सकता है वा नहीं, इस विषयमें शंका ही है। क्योंकि स्वर्ग तो ( सकता लोक: ) सत्कर्म कर नेवालोंका लोक है। जो स्वयं सत्कर्म कर सकते हैं, वे ही अपने किये सत्कर्मोंके बलसे स्वर्गधामको जा सकते हैं। अतः धान्य और बकरा स्वयं सत्कर्म करनेमें समर्थ न होनेके कारण सकता-लोक को प्राप्त करने में असमर्थ हैं।

यहां कई कहेंग कि जो बकरा यहमें समर्थित किया जाता है, वह समर्थित होने के कारण स्वर्गका मागी हो सकता है। यहां विचारणीय बात यह है कि, जो स्वयं स्वेच्छासे दूसरोंकी मलाई के लिय समर्थित होते हैं, जो परोपकार के लिए आत्मसमर्थण कर सकते हैं, वे स्वर्थधाम प्राप्त करने के अधिकारी माने जा सकते हैं। जो लोग बकरे को पकड़ दे और उसके मांसका हवन करते हैं, वे बकरे की इच्छाका विचार ही नहीं करते। यदि इस प्रकारकी जवरदस्ती से स्वर्गधामकी प्राप्ति होनेका संभव होगा, तो जो गौवें और बकरियां व्याप्तके जीवन के लिये समर्थित हो जाती हैं, वे सबकी सब स्वर्गकी पहुँचेगी; इतना ही नहीं परंतु अज संबक्त जान यक्षाप्तिमें आहुतिहारा समर्थित होनेपर सीधा स्वर्गकी जायगा, सिमधाएं और घी भी वहां पहुँचेगा। यह तो अव्यवस्था है। व्याप्ति मारा और खाया, तो इसमें गायका आत्मसमर्थण नहीं है। कर राजा प्रजाको सदस्य प्रजाकी पन संपत्ति इकट्ठी करके लेजाता है, यहां भी उस पदद्रित प्रजाको परोपकार, दान या सर्वस्वका मेध करने का पुण्य नहीं मिल सकता। फल तब मिलेगा कि जब आत्मसर्वस्वका समर्थण स्वेच्छासे किया गया हो। पूर्वोक्त 'अज' के अर्थोमें 'धान्य, बकरा' ये आत्मसमर्थण की बात जान ही नहीं सकते, इसलिय आत्मसमर्थण कर नहीं सकते। जीर ये स्वर्गधामको प्राप्त नहीं होसकते। परमात्मा उत्तम लोक स्वर्ग स्वर्ग अधिकात है। यह सुक्त करता हुआ स्वर्गधाम को प्राप्त करता है और इसी कार्य के लिए संपूर्ण धर्मशास रहे गये हैं।

इस सूक्तके 'अज' शब्दका प्रसिद्ध अर्थ 'बकरा' लेकर कह्योंने बकरेको काटना, पकाना, उसके अंश सबकी देन। और उसको स्वर्गको भेजना ऐसे अर्थ किये हैं। वे उक्त कारण युक्तियुक्त नहीं है। अस्तु, इस तरह यहां इस सूक्तमें अज शब्दका अर्थ जीव. आत्मा किंवा जीवात्मा है।

अब देखना है। के इसको 'प्रचौदन' क्यों कहा है। यह पांच प्रकारका अब खाता है इसी लिए इसको 'प्रच्यांजनी ' अज कहा है। इसके पांच भोजन कीनंसे हैं, ा शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध ये पांच विषय इसके पांच भोजन हैं, ये परस्पर भिज हैं और ये इसके उपमोग के विषय हैं। इस विषयमें कहा है—

> द्वा सुवर्णा सयुजा सस्ताया समानं वृक्षं परिषस्वजाते । सयोरन्यः विष्पकं स्वाद्धस्यनश्चलन्योऽभिचाकशीति ॥ ऋ० ९ । १६४ | २०; स्वयर्वे० ९ । ९ । (१४) । २०

" एकही ( शरीररूपी ) वृक्षपर दो पक्षी ( दो आत्मा—जीवास्मा और परमात्मा ) बैठे । उनमें से एक ( जीवात्मा ) इस वृक्षका मीठा फल स्नाता है और दूसरा न स्नाता हुआ केवल प्रकाशता है।

इस बुक्षको शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध ये पांच मोगरूपी फल लगते हैं। इनका मोग यह अजन्मा आत्मा करता है। इसके पब्च शानेंदियोंसे ये पांच फल इसके पास पहुंचते हैं। मनुष्य झानी हो अथवा अज्ञानी हो, बद्ध हो वा सुक्त हो, जबतक यह आत्मा शार्रारमें रहेगा, तबतक इसके पास ये पांच प्रकारके भीग प्राप्त होते रहेगे। बद्ध स्थितिमें रहनेवाला आत्मा आसिक से विश्वय सेवन करेगा और जीवन्सुक स्थितिमें रहा आत्मा आसिक लोडकर उदाधीनतासे दर्शन करेगा। दोनोंको कानोंसे शब्द,

त्वचासे स्पर्श, नेत्रसे रूप, जिह्नासे रस और नाकसे गन्ध प्राप्त होगा। ये पांच भोजन इसके पास आवेंगे, कोई भोग करेगा और कोई नहीं यह बात दूसरी है। 'पंचीदन अज' का यह अर्थ है और यह हरएक जीवारमा के विषयमें अनुभवमें आसकता है। इस 'अज' के स्वरूपका निश्चय स्वयं इस सूक्तने किया है, वह अब देखिये—

भजो निर्मः । भजमु ज्योतिः भाहुः , भजः तमिस भपहितः ॥ [ मं० ७ ] भग्नेः भग्निः सं वभृतिय ॥ ( मं० ६ ) भजः हि धग्नेः शोकात् भजनिष्ट । ( मं० १३ ) विमस्य महसः विपक्षित् विमः अजनिष्ट । ( मं० १३ ) एष था भपरिमितो यशः यहजः पञ्जोदनः । ( मं० २३ )

" अप्रिका नाम अज है, ज्योतिका नाम अज है, यह अज अन्धकारको दूर करता है। अप्रिसे अग्नि उप्पन्न हुआ। है। अप्रिसे अग्नि उप्पन्न हुआ। है। अप्रिसे अग्नि उप्पन्न हुआ। है। अप्रिसे अग्नि उप्पन्न हुआ है। अग्निके तजसे अज उत्पन्न हुआ है। आग्निकी महिमासे ज्ञानी विद्वान् जन्मा है। यह पञ्जींदन अज अपरिमित यज्ञ है। '' ये सब मंत्र भाग यहां अज शब्दसे आत्माका भाव है, एसा स्पष्ट कहते हैं। क्योंकि आत्मा, ज्योति, अप्रि, ज्ञानी, यज्ञ आदि शब्द अग्निका अग्निका लिए वैदिक वाक्ययमें आते हैं। येही प्रतिशब्द 'अज ' शब्दका अर्थ बतानेके लिए वैदने स्वयं दिये हैं और अज शब्दके अर्थके विवयमें संदेह निवृक्षि की है। इतना करनेपर भी यहांके अज शब्दका अर्थ 'बकरा 'है ऐसा जो मानते हैं, स्वर्की विचार शाक्तिके विवयमें क्या बा जाय, यही हमारे समझमें नहीं आता।

यहां उक्त वचनों कहा है कि इस सूक्त जिस अजका वर्णन है, यह अप्तिके समान तेजस्वी, उयोतिके समान प्रश्रामय, दिपके समान अन्धकारको दूर करनेवाला है, परमारमारूप महान् अप्तिसे इसकी उत्पत्ति हुई है, जिस प्रकार अप्ति प्रज्वलित होने-से उसकी बवाकासे स्फुलिंग चारों और उडते हैं, उसी प्रकार परमारमाकी दीन्तिसे जो स्फुलिंग चारों और फैले हैं, वेही अनंत आवारमा है। परमारमा चेतनस्वक्षप है, उससे यह खेतनस्वक्षप जीव आरमा प्रगट हुआ है। यहाँ यज्ञ स्वक्षप है। इस प्रकारका वर्णन उक्त मंत्रमारों में है। यह देखनेसे स्पष्ट हो जात। है कि यहां अज शब्दसे 'जीव आरमा 'का प्रहण करना योग्य है।

बकरा ऐसा अर्थ यहां के अज शब्दका लेनेसे क्या बनता है । और इन मंत्रोंको संगति भी कैसी लग सकती है ? क्या बकरा आजि है कीर ज्योति है, क्या कभी बकरों के द्वारा अंधकार दूर हुआ। है ? क्या कभी अप्रिक्ठ प्रकाशेस बकरा प्रकट हुआ। है ? क्या कभी अप्रिक्ठ प्रकाशेस बकरा प्रकट हुआ। है ? क्या कभी अप्रिक्ठ प्रकाशेस बकरा प्रकट हुआ। है ? क्या कभी अप्रिक्ठ प्रकाशेस बकरा प्रकट हुआ। है ? क्या कभी अप्रिक्ठ प्रकाशेस बकरा करनेपर पूर्वोक्त मंत्रोंका कोई सरल अर्थ नहीं लग सकता। अतः अज शब्दसे यहां जीव आरमा ' अर्थ लेना चाहिए बह बात सिद्ध होगई। अब इसकी सच्च गति होनेके विषयमें इस स्कमें क्या कहा है, देखिये --

अजो बा इदमग्रे ब्यक्रमत्। (मं०२०) अजः पकः स्वर्गे क्षोके द्धाति, निर्माति बाधमानः। (मं०१९) अजं च पचत पञ्च चौदनान्। (मं०३७)

"यह ( अजः ) अजन्मा आत्मा जगतके प्रारंभसे पराक्षम कर रहा है। यह अजन्मा आत्मा परिपक्व होनेपूर अवनित-को दूर कर के स्वर्गमें अपने आपको घारण करता है। अजको और पांच अलीको परिपक्व करें। '' इन जगत्में जो कुछ भी पराक्षम हुए हैं वे इस आत्माके कारणहीं हैं, इस जगत्में जो चल रहा है गई आत्माकी शक्ति ही है। शरीरमें जीवात्मा आर विश्वमें परमात्मा कार्य कर रहा है। जीवात्मा प्रारंभमें अपिपक्ष अवस्थाम होता है, वह शुभ संस्कारों द्वारा परिपक्व बनता है और इसकी जितमी परिपक्षता होती है, उतना यह अपनीही शक्ति अवनितको दूर करता रहता है। इससे सिद्ध होता है, कि जीवात्माकी दो अवस्थाएं हैं, कई तो परिपक्व स्थितिको प्राप्त होते हैं, शेष जितने हें उतने सब अपरिपक्व अवस्थामें हैं अथवा परिपक्त होनेके मार्गमें होते हैं। इसीको मुक्त और बद्ध अवस्था कहते हैं

यहां के 'अजः पक्तः ' ये बाब्द देखनेसे 'पकायां हुआ बकरा' ऐसा अर्थ कई ओग करते हैं, परन्तु पकाया हुआ बकरा स्वर्ग बानेका अञ्चमन तो नहीं है, वह सीभा मांस मक्षकों के पेटमें जाता है। परंतु यहां का परिपक्त सुआ अज सीभा स्वर्गधामको जाता है, अतः यहां का अज अलग है। दूसरी बात यह है कि, 'पक्ष 'शब्द कई आर्थों में प्रयुक्त होता है, मनुष्येक विचार परिपक्ष हुए हैं, उसका ज्ञान पक्ष हुआ है, फल परिपक्ष हुआ है, इस तरह इसका भाव बडा व्यापक है। यह परिपक्ष कैसा होता है इस विषयमें निम्नलिखित मंत्रभाग देखिए-

> नैदार्घ...कुर्वन्तं...संय<sup>न्</sup>तं...पिन्वन्तं... खदान्तं... अभिभुवं नाम ऋंतुं वेद...श्रियं आदत्ते... आत्मना भवति ॥ ( मं० ३१—३६ )

" उष्णता, कतुँत्व, संयम, पोषण, उदाम और शत्रुजय ये छः आत्माके ऋतु हैं। जो इन ऋतुओं से काम लेना जानता वि वह श्रीको प्राप्त करता है और आत्माकी शक्ति युक्त होता है। 'ये छः मंत्र आत्माकी उन्नति करनेवाली शक्तियों के सूचक हैं। सबसे पहिले मनुष्यमें उष्णता—गर्मी—चाहिए, हरएक कार्य करनेकी स्फूर्ति इती है। परचास कर्म करने चाहिए, स्योंकि शुम कर्मी है। सुकृत लोक प्राप्त होते हैं। शुम कर्म करनेके लिए संयम चाहिए। बहुत कर्म होनेके लिए पृष्टि होनी चाहिए। सतत उष्णम करना चाहिए और बांचमें जो विश्व आवेंगे उनको दूर हटा देनेका बल भी चाहिए। ये छः गुण होनेसे और इनके द्वारा योग्य दिशासे प्रयस्त होने से मनुष्यकी उन्नति होती है।

वस्तुतः यह अजन्मा आत्मा सुख स्वरूप और स्वर्गका अधिकारी है, यह कोई अनधिकारी नहीं है,यह भीक्षका ही स्फुलिंग है, अत: प्रकाशित होनेका अधिकारी हैं। यह परमात्माका अमृतपुत्र है इसलिए कहा है—

भजोऽसि, अज स्वर्गोऽसि। (मं०१६)

"तू जन्मरहित है, तू स्वयं स्वर्ग है।" तू अपने आपको पतित होने योग्य न मान, जनमसरण धारण करने योग्य न समझ । तू वस्तुतः जन्म न धारण करनेवाला है और तू ही स्वर्ग है। फिर यह दुःख तुम्हारे ऊपर क्यों आता है? इसका विचार कर, अपने पूर्व कर्म देख और आगे अपनी उन्नतिके लिये उद्यम करके अपनी उन्नतिका साधन कर । इसकी उन्नतिके साधनका मार्ग यह है—

एतं आ नय; आरभस्व; प्रजाजन्, सुकृतां ले। कंगच्छतु ॥ ( मं० ९ )

"इसकी उत्तम मार्गसे चला; श्रम कर्मका प्रारंग कर; तज्ञतिक मार्गको जानकर; पुण्य लोकको प्राप्त कर । "इस उपदेशमें चार भाग हैं और ये महत्त्वपूर्ण हैं। सबसे पहिला भाग धर्ममार्गसे जानका है, यह तो किसी अत्तम गुरूके आधीन रहकर ही तथ किया जा सकता है, अतः पहिला (एतं नय) यह वाक्य गुरुसे कहा कि 'हे गुरो ! तू इस शिष्यको सहारा देकर योग्य मार्ग से ले चल । 'दूसरा वाक्य ऐसा है कि (आरमस्व) शुभ कर्मोका प्रारंभ कर, जो पाठ गुरुसे प्राप्त हुआ है उसके अनु-धार कर्म करना प्रारंभ कर । यहां कर्मोका प्रारंभ हो जाता है। कर्म करते मनुष्य का अनुभव ज्ञान बढता है और वह (प्रजानन्त्र) ज्ञानी होकर बढता जाता है। और अन्तम (सुकृतां लोक) प्राप्त करने वालोंके लोकको प्राप्त करता है। सामान्यतः मनुष्य की उन्नतिका सीधा मार्ग यही है। इस मार्गसे जानेवालेको अपने आपको अजन्मा होनेका तथा स्वयं स्वर्गस्य होनेका अनुभव अन्तमें आजाता है। इस प्रकार यह मार्गका आक्रमण करता हुआ—

भजः महान्ति तमांति बहुधा तीरवी। (मं० १) भजः विपरयन् तमांति बहुधा तीरवी। (मं० ३) भजः तमांति दृरं भपहान्ति (मं० ७, ११)

''यह अजनमा आत्मा मार्गमं बडे बडे अन्धकारोंको (विपश्यन्) विशेष रीतिसे देखता है। भौर उन सब अन्धकारोंको (बहुधा) अनेक रीतियोंसे [तीर्त्वा] तैरकर, लांच कर, दूर करके पार हो जाता है। '' इस तरह यह अपना मार्ग खुला करता है और आगे बढता है। आगे बढते बढते—

भजः तृतीयं नाकं भाक्तमताम्॥ (सं०१,३ सुकृतां लोकं गच्छतु ॥ (सं०॥ ) एनं तृतीये नाके मधि विश्रयः। (सं०॥ ) श्वतः गच्छतु सुकृतां यत्र छोकः । ( मं॰ ५ ) अतः परि...तृतीयं नाकं उत्काम । ( मं॰ ६ ) सुकृतां मध्यं प्रेहिः तृतीये नाके अधि विश्रयस्व । ( मं॰ ८ )

" शुभ कर्म करनेवालों के मध्यमें जा और वे पुण्यशील महारमा लोग जहां जाते हैं, उस तृतीय खर्गधाम में जाकर विराजमान है। ।" इस प्रकार इसकी उन्नति हो जाती है। तीसरे खर्गधामको प्राप्त करनेकी योग्यता प्राप्त करनेके पूर्व पहिले भीर दूसरे खर्गकी योग्यता मनुष्य प्राप्त कर सकता है भीर अन्तर्ने उसको तृतीय खर्गधामकी प्राप्ति होना संभव है। ये तीन खर्ग कीनसे हैं, इसका भी यहां विचार करना चाहिये।

सब जानते हैं कि यह मनुष्यलोक है, जो स्थूल जगत् है इसीको मृत्युलोक कहते हैं, क्योंकि इसमें सदा घट बढ हुआ करती है। इससे दूसरा परन्तु इसमें ग्रुप्त रूपसे रहा सूक्ष्म लोक है, इस जगत्के प्रत्येक पदार्थकी प्रतिकृति इस स्क्ष्म सिष्टमें रहती है। जागृतीके अन्दर कार्थ करनेवाला मन सुष्त होनेपर अनेक और विविध—हर्य—इससे भी अतितेजसी हर्य-दिसाई हैते हैं। यह सूक्ष्म सिष्ट है। इसको कामसिष्ट भी कहते हैं। स्थूल जगत्की ही यह प्रतिकृति होनेके कारण जो सुखदुं स्थूल सिष्ट है वैसे ही इसमें होते हैं, तथापि स्थूलके बन्धन कीर प्रतिबंध इसमें न होनेसे इसका महत्त्व स्थूल से आधि है। ये दोनों अनुभव जब समाम हो जाते हैं और कारण अवस्थाम जब मनुष्य पहुंचकर स्वनंत्रतासे विराजता है, तो समको स्वर्थाम प्रप्त होता है, ऐसा कहते हैं। इसमें तीन दर्जे हैं ऐसा मानते हैं। प्रथम मध्यम और उत्तम ये तीन अवस्थाएं इस स्वर्थमें हैं जिसके जैसे सुकृत होते हैं उसको वैसी अवस्था यहां प्रप्त होती है। सुकृतके अनुसार प्रथम होनेवाली यह अवस्था होनेके कारण इसमें प्रत्येकका अनुभव सुखारमक होनेके कारण भिन्न भिन्न होता है। जिस प्रकार सुखाने समाधि और मुक्तिन कारण इसमें प्रत्येकका अनुभव सुखारमक होनेके कारण भिन्न भिन्न होता है। जिस प्रकार यहां समझना उचित है।

तृतीय स्वर्गधाममें पहुंचनेका आश्चय यह है। अतः पाठक इस अलम्त उच्च अवस्थाकी प्राप्ति करनेका यस्न करें। यही उत्तम स्थान, परमधाम, खर्ग या जो कुछ धर्मप्रयोंसे वर्णित हुआ है वह यही है। सदाचारसे इसकी प्राप्ति होती है। परिपक्व आहमा होनेपर इसके। प्राप्त कर सकता है, इस विषयमें निम्नलिखित मंत्रभाग देखने योग्य हैं-

तसाव चरोः खतसः ( सन् ) वस्काम । ( मं ६ )

"तपे हुए पात्रमें रहता हुआ भी जो तप्त नहीं होता, वह उत्कान्त होनेदा अधिकारी है। " ये ही विचार मिन शब्दों में इस प्रकार लिखे जा सकते हैं— "दुखी घरमें रहता हुआ भी दुःखंधे अलिप्त रहनेवाला, रोगियोंके स्थानमें रहता हुआ भी नीरोग रहनेवाला, परतन्त्र लोगोंमें विचरता हुआ भी जो परतन्त्र नहीं रहता, वहीं संतप्त प्रदेशमें शान्तिसे रह सकता है।" इसीका नाम तपस्था है।

एक बर्तनमें खिचडी पक रही हो तो उसमें रहनेवाले सभी चावल और मूंगके दाने उबलने लगते हैं, यदि एकाघ दाना न उबलता वैसाही रहा, तो वह किसीके भी पेटमें इजम नहीं होता। इसी प्रकार इस विश्वके बर्तनमें यह सब जगत्की खिचडी पक रही है। इस तपे और उबलते हुए वर्तनमें जो न तपता हुआ और न गलता या न उबलता हुआ रहेगा, तो उसके इसके बाहर फेंका जाता है। यही उसकी उक्तान्ति है। आगे अथवैवेद कां० १९ (३) में ही ब्रह्मीदन पक रहा है, इस सब सुधिके विशाल पात्रमें यह सब खिचडी कि रही है, ऐसा बडा मनोरंजक वर्णन अलंकार रूपसे आवेगा। वहां सबका पाक हो रहा है ऐसा कहा है। इस तपे पात्रमें जहां सबको ही संताप दुःख और कष्ट हो रहे हैं, वहां जो शान्त रहेगा उसीको घन्यता प्राप्त हो सकती है। कमलपत्र जैसा पानीमें रहता हुआ भी पानीस नहीं भीगता, उसी प्रकार परिपक्ताको प्राप्त हुआ मनुष्य इस दुखी जगत्में रहता हुआ भी इस जगत्के दुःखों और कष्टोंसे अलिप्त रहता है। यह उदासीपन, वैराग्य, अलिप्तता, असंगवृत्ती अथवा अनाशके उश्वितको के साथन है।

भंजा जो लोग 'बकरेके मांसको पदानेका भाव' इन मंत्रोंसे निकालते हैं, वे तपे हुए पात्रसे न तपे हुए बकरेके भागको किस प्रकार उन्नतिका पथ दिखा सकते हैं और तपे हुए पात्रमें कौनसा बकरेका भाग शान्त स्थितिमें रह सकता है? वस्तुतः यह वर्णन हैं। अन्य स्थितिका वर्णन है। परंतु शब्दोंका भाव न समझनेके कारण कई लोगोंने इसका विपरीत अर्थ कर लिया है। श्रीमञ्जगभद्गीतामें जो असंगमान और जमासक्तिका उपदेश है नहीं यहां इस मंत्रमें 'तपे पात्रम न तपते हैं। रहना 'इन राष्ट्रींसे किया है। पाठक इसको इसे ढंगसे देखेंगे तो उनको कोई संदेह नहीं हो सकता। इस निषयमें आगे आत्मश्रुद्धिका एक अपूर्व उपाय भी बताया है—

> "यत् दुश्चरितं चचार, पदः प्र अवनेनिरिधः, प्रजानन् शुद्धैः शफैः आक्रमताम् ॥ ( मं॰ ३ )

ंजो दुराचार हुआ है और जिससे पांव मिलन हुए हैं, तो अपने पांव भी डाल और इस बातकी जान लो कि इस प्रकार चिलेनसे पांव मिलन हो जाते हैं। अतः शुद्ध पांवांसे आगे बहा। दुराचार में पांव मिलन होते हैं उनकी धीना चाहिये। अपने पांव खच्छ रखकर खच्छ भूमिपर पांव रखनेसे आगे दुष्ट आचार होनेकी संभावना नहीं । यहां उपलक्षणसे ( हिष्टिपूर्त न्यसेत् पादं ) इस स्मृतिके वचनका ही आशय कहा है। इस प्रकार आत्मश्चित् मार्ग बताया है, अधवैवेदमें पूर्वस्थानपर इसीका वर्णन अन्य रीतिसे किया है—

द्भुपदादिव सुसुचानः स्विकः स्नास्वा मलादिव । पूतं पवित्रेणेद्वारुयं विश्व श्रुम्भन्तु मैनसः ॥ अथर्वे॰ ६।१९५।३॥

''जिस प्रकार बंधनस्तंभसे पशु मुक्त होता है, जैसा मनुष्य स्नानके द्वारा मलसे मुक्त होता है अथवा जैसा छाननीसे ची पिन्त होता है, उस प्रकार मुझे पापसे पिन्त करो। '' इसी मंत्रके उपदेशके अनुसार इस स्क्रिक मंत्रमें (शुद्धैः शक्तेः आक्रमतां) अपने पांच निर्मल करके आगे बढनेकी कहा है। अपना शुद्ध चालचलन रखनेका उपदेश इस आझामें है। वेदमें 'चरित्र' शब्दके 'पांच' और 'चालचलन' ऐसे दो अर्थ हैं। अर्थात पांच (पाद) वाचक शब्दोंका अर्थ चालचलन ऐसा हो सकता है। इस प्रकार आचरण-शुद्धिसे आत्मशुद्धि करनेका उपदेश यहां किया है। इस तरह आत्मशुद्धि होनेके नंतर इसका परमहाके लिये समर्थण होना चाहिये, यही इसका आत्मसमर्थण है। देखिये, इस विषयमें यह मंत्र विचारणीय है—

जीवता क्षजं ब्रह्मणे देयं बाहुः । ( मं० प्र ) श्रद्धानेन दत्तः अजः तमांसि अपदान्ति । ( मं० ७ )

" जीवित मनुष्यको उचित है कि वह अपने (अ-जं) आस्माका समर्पण (ब्रह्मणे) परव्रह्मके लिये करे। आस्मा परमास्माके लिये समर्पित होवे। इस प्रकार श्रद्धापूर्वक समर्पित हुआ यह अजन्मा आस्मा सब प्रकारके अज्ञानान्धकार दूर करता। है। " समर्पित होनेसे इसकी शक्ति बढती है, समर्पित होनेसे इसका तेज संवर्धित होता है। जब इसके पराक्रमका क्षेत्र देखिये—

पञ्चीदनः पञ्चघा विकमताम् । ( मं० ८ )

"उक्त पञ्चभोजनी अजन्मा आरमा पांच प्रकारके कार्यक्षेत्रमें पराक्रम करे।" कमेन्द्रिय, ज्ञानेन्द्रिय,मन, चित्त और बुद्धि ये इसके पांच कार्यक्षेत्र हैं, इन क्षेत्रोंमें यह जीव आरमा कार्य करता है। इन क्षेत्रोंमें यह जूब विक्रम करे। क्योंकि इसके विक्रम करने करने से इसकी उज्ञति हो सकती । यह विक्रम करने के इसकी (त्रीणि ज्योतीं विक्रानं । मं०८) तीन ते जोंकी प्राप्ति करता है। इसमें एक ते अ स्थूलका है, दूसरा मनका है और तीसरा तेज आरमक है। इन तीनों ते जोंमें उज्ञति होती है, अर्थात् इसके ये तेज बढते हैं। परंतु इसमें ते जोंकी वृद्धि तब होती है कि जब इसका परमारमाके लिये समर्पण होता है। तात्पर्य यह है कि, आरमाका समर्पण सुख्य है, यहा उज्ञतिका मुख्य साधन है। इसके विना उज्ञति असंभव है। यह द्शीने के लिये—

स्वा इन्द्राय भागं परिनयामि । ( मं० २ )
पर्योदनः ब्रह्मणे दीयमानः । ( ९ । १० )
प्रवीदनं अजं ब्रह्मणे ददाति । ( मं० ११ , १२ )
यं ब्रह्मणे निद्धे । ( मं० १९ )

इतने मंत्रोंमें ब्रह्मके लिये अजन्मा आत्माका समर्पण करनेका वारंवार उपदेश किया है। जो बात विशेष महत्वपूर्ण होती है, बा वेदमें इस प्रकार वारंवार दुइराई जाती है। अर्थात् वेदमें जो उपदेश वारंवार आता है, वह आधिक महत्वपूर्ण है ऐसा समझन। चाहिये।

अब चतुर्य और पश्चम मंत्रमें शिमताके कमेका उल्लेख है। इसमें त्वचाके काटने और जोडोंके अनुसार व्यवस्था करनेका तथा पात्रमें भर देनेका उल्लेख है। इस कियाके करनेसे यह सुक्रती लीगोंके मध्यमें जाता है ऐसा कहा है। यदि इन मंत्रोंसे पशुके काटनेका ही उद्देश है तो आगे ऐसा क्यों कहेंगे कि-

> नास्वास्थीनि भिन्याच मण्डो निर्धयेत् । सर्वमेनं समादायदमिदं प्रवेशयेत् ॥ ( मं॰ २३ )

" इसकी हिष्टां न टूटें, न इसकी मज्जा वी जावे या चूवे, इस सबको लेकर इसमें प्रवेश करावे।" यह इसके अवयद न काटनेकी और इशारा है, मज्जा भी नहीं वी जावे अर्थात् इसको काटना नहीं चाहिये। इसकी हिष्ट्रियां अलग नहीं करनी चाहिये। इसकी मज्जा निकालनी नहीं चाहिये। यह इशारा स्वष्ट है। इसमें कहा है कि इसके सबके सब भागको लेकर इसमें अर्थात् इसकी मज्जा निकालनी नहीं चाहिये। यह इशारा स्वष्ट है। इसमें कहा है कि इसके सब भागको लेकर इसमें अर्थात् कहा वा परमात्मामें समर्पण करों। यही आश्व इसके सब भागको उसमें प्रविष्ट करनेका है। अवने आवको परमात्माकी बोदमें स्वीप देना, यही भिक्तिभावकी अन्तिम सीमा है।

यदि ऐसी है तो शमिताका स्वचाका काटना और जोडोंके अनुसार उसके अवयवोंको समर्थ बनानेका भाव क्या है, यह शंका यहां आसकती है। इस शंकांक उत्तरमें निवेदन यह है कि पूर्वोंक मंत्रोंमें जो काटना कूटना लिखा है, वह उसी मर्यादातक शंका यहां आसकती है। इस शंकांक उत्तरमें निवेदन यह है कि पूर्वोंक मंत्रोंमें जो काटना कूटना लिखा है, वह उसी मर्यादातक शंका यहां असथा अवयव अलग न हों, परंतु सब अवयव समर्थ हों। कि जिस मर्यादामें उसकी हिश्चां अलग न हों, मजा बाहर न चूवे और अवयव अलग न हों, परंतु सब अवयव समर्थ हों। वध करना (मा आभिद्रुद्दः, पक्षः एनं कल्पय। मं० ५) इसका द्रोह न करने और प्रत्येक जोडमें इसका समर्थ बनना। वध करना (मा आभिद्रुदः, पक्षः एनं कल्पय। मं० ५) इसका द्रोह न करने और अलग वसमें क्या अती है वध से और दूसरा ब्रोह यह चत्रे और प्रत्येक अवयवको समर्थ बनाना मी वधसे कैसा होगा? वध न किया तो कदाचित तो क्या हो सकता है! और प्रत्येक अवयवको समर्थ बनाना मी वधसे कैसा होगा? वध न किया तो कदाचित तो क्या हो सकता है! और प्रत्येक अवयवको समर्थ बनाना मी वधसे कैसा होगा? वध न किया तो कदाचित तो क्या हो समर्थ बनाना ही असंभव है। अतः यहां किसी उपायसे उसके अवयव समर्थ बनाय जा सकते हैं; परंतु वध करने के प्रधात् तो समर्थ बनाना ही असंभव है। अतः यहां किसी उपायसे उसके अवयव समर्थ बनाय जा सकते हैं; परंतु वध करने के प्रधात् तो समर्थ बनाना ही असंभव है। अतः यहां किसी उपायसे उसके अवयव समर्थ बनाय जा सकते हैं; परंतु वध करने के प्रधात् तो समर्थ बनाना ही असंभव है। अतः यहां किसी उपायसे उसके अवयव समर्थ बनाय है।

इमें ऐसा प्रतीत होता है कि कुछ चमडीके खुरचने और जोडों में धमिनयों को शक्रों द्वारा उत्तीजित करनेकी विधि इन मंत्रों में ऐसा प्रतीत होता है। ये सुईयों मंत्रों कि खी है। जैसे एक प्रकारका संधिवात जोडों में सुईके अग्रभाग द्वारा कुछ वनस्पतिरस ढालनेसे ठीक होता है। ये सुईयां तांबेकी, चांदीकी और सोनेकी होती हैं और इसी प्रकारके कुछ शक्रांविशेष भी होते हैं। इनसे चमके। कुछ अंशमें इटाकर तांबेकी, चांदीकी और सोनेकी होती हैं और इसी प्रकारके हुउ शक्रांविशेष भी होते हैं। इनसे चमके। कुछ अंशमें इटाकर तांबेकी, चांदीकी औषिप्रयोग करनेसे शरीरके अवयव समर्थ होते होंगे। यह विधि अभीतक अज्ञात है, परंतु इसका स्वरूप इस प्रकारका कुछ है इसमें संदेह नहीं है। अस्तु, यह विषय खोजने योग्य है।

यदि कोई मनुष्य यहां इन मंत्रोमें [ अज ] बकरेके वधका चलेख है, ऐसा ही आग्रह करे, तो वह मंत्र२० और २९ देखे, इनमें "अजके विश्वरूपका वर्णन " है। समुद्र जिसकी कोखमें हैं, उर प्रश्वी है, युलोक उसकी पीठ है इत्यादि बर्णन कभी वक-इनमें "अजके विश्वरूपका वर्णन " है। समुद्र जिसकी कोखमें हैं, उर प्रश्वी है, युलोक उसकी पीठ है इत्यादि बर्णन कभी वक-इनमें "अजके विश्वरूपका वर्णन हो सकता है। इस परमारमाके पुत्र जीवारमाका भी यह वर्णन हो सकता है। क्योंकि परमिष्ठाके गुणधर्म अंशरूपसे पुत्रमें आते हैं और पुत्रका विश्वास होनेपर पुत्रके जीवारमाका भी यह वर्णन हो सकता है। क्योंत् जब जीवारमा उच्चत होता हुआ परमारमाहप बनता है, उस समय ये । वर्णन भी गुणधर्म पिताके समान होना संभव है, अर्थात् जब जीवारमा उच्चत होता हुआ परमारमाहप बनता है, उस समय ये । वर्णन उसमें घट सकते हैं। इसका विचार करने पर इस स्कार्क 'अज ' शब्दका अर्थ आत्मा है, इस विषयमें सन्देह नहीं हो सकता उसमें घट सकते हैं। इसका विचार करने पर इस स्कार्क को आप जीवारमामें परमारम भाव आजाय, उसी समय इसका भी पृध भाग युलोक और अन्तरिक्ष मध्यमाग और पृथ्वी तलका भाग हो सकता है। जैसा कि मं० २० और २९ में कहा है। और इसीलिए इसको आगे-

### एथ वा अपरिमितो यज्ञो यदजः पञ्चौदन:॥ [ मं ०२१ ]

'' यह अपरिमित यह है जिसका नाम अज अर्थात् अजन्मा आत्मा है। '' जीवात्मा -परमादमामें ही यह अपरिमितता हो सकती है, बकरेमें इस प्रकारकी अपरिमितताकी कल्पना करना अंभव प्रतीत होता है। जीवादमा की शक्ति और सक्रिति अपरि मित है, इसीलिए-

अपरिमितं यज्ञं आप्नोति । अपरिमितं लोकं अवस्के । [ मं० २२ ]

" आत्माका समर्पण करनेसे अपरिमित यज्ञ है।ता है और आत्मसमर्पण करनेसे अपरिमित लोक प्रााा होते हैं।" अपरि-मितके दानसे ही अपरिमित फल प्राप्त हो सकता है। अन्य सब दान परिमित हैं, आत्माका दान ही अपरिमित दान है। इसी लिए अन्य पदार्थ के दानसे परिमित लोक प्राप्त होते हैं और इस आत्माका समर्पण करनेसे अपरिमित लोकोंकी प्राप्ति हो जाती है।

आस्मसम्पणके साथ मा और सुवर्ण दान भी होना चाहिए, इस विषयका विधान मं० २५; २६ और २९ में हैं। क्योंकि सदा दान दक्षिणाके साथ ही हुआ करता है। दक्षिणाके विना दान फलहीन हुआ करता है। मंत्र २० और २८ में " पुनिविद्यान हित पितपत्नी पञ्चीदन अनका दान करेंगे तो विश्वक्त नहीं होती" ऐसा कहा है। पाठक यहां देखें कि इन मंत्रोंमें ' महाणे ' पद नहीं है। अर्थात् यहांका आत्मसमर्थण ब्रह्मके लिए नहीं है। पातिका पश्चमोजनी आत्मा पितको समर्पित होने भीर परनीका आत्मा पितके लिए समर्पित होने। पुनिविद्याहित पित हो अथवा परनी हो, ने पूर्व परनी या पितका चिन्तन न करें, ने इस परनी पित को ही अपना सर्वस्व समझें। पूर्वका समरण करते रहनेसे परिवारमें झमदा हो सकता है और संसारका सुख दूर होता है, इसलिए कहा है कि, पित परनीके लिए आत्मसमर्पण करें। यहां कई पूर्छेंगे कि प्रथम वारके पितपत्नीके विश्वम में ऐसा आदेश क्यों नहीं दिया है है इसका कारण इतना ही है कि, प्रथम वार की पितपत्नीको सामने रखनेके लिए दूसरी परनी या दूसरा पित नहीं होता, इससे उनको परस्पर प्रेम करना क्रमप्राप्त ही है। परंतु पुनिविद्यित पित-परनीको पूर्वसंवधका स्मरण होना संमव है, इसलिए उस दोषका निवारण करनेके लिए यहां सूचना दी है। और वह नितानत योग्य है।

उनत्ति मन्त्रमें कहा है कि गो, वस्त्र और सुवर्णका दान करनेसे स्वर्ग प्राप्ति होती है। सरपात्रमें दान करनेसे बडा फरू हो सकता है। इनके दानका महत्त्व अन्यान्य स स्नोंमें भी वर्णन किया है। तीसवे मंत्रमें अपने आ संविधों और इप्टमित्रोंको पुकार पुकार कर कहा है कि, पूर्वोक्त उपदेशका वे उत्तम प्रकार स्मरण रखें और उस शीतिसे अपनी उन्नोतिकी प्राप्ति करा लेवें।

इस प्रकार इस स्कर्ने आत्मोश्वितका विषय कहा है। निःसन्देह इसके कुछ मन्त्रभाग काठिण और सीदग्ध हैं, तथापि यहां वर्णन का हुई रोतिके अनुसार विचार करनेसे पाठकोंको इसका आश्चय समझमें आसकता है। आशा है इस ढंगसे विचार करके पाठक इस स्क्रके कुछ संदेह—स्थानोंको अधिक सुबोध कर सकेंगे।

## अतिथि सत्कार।

( )

( ऋषि:- ब्रह्मा । देवता-अतिथिः, विद्या । )

### [ ? ]

| यो विद्याद् ब्रक्षं प्रत्यक्षं परूंषि यस्यं संभारा ऋचो यस्यान्द्रयीम् | 11   | 8 | R  |
|-----------------------------------------------------------------------|------|---|----|
| सामानि यस्य लोमानि यजुईदयमुच्यते परिस्तरणिभिद्धविः                    | H    | 2 | 11 |
| यद् वा अतिथिपतिरतिथीन् प्रतिपश्येति देवयर्जनं प्रेक्षेते              | - }] | 3 | 11 |
| यदं भिवदं ति दृक्षि। मुर्गेति यदुंदुकं याचंत्यपः प्र णंयति            | 11   | 8 | H  |
| या पुत्र युज्ञ आर्पः प्रणीयन्ते ता एव ताः                             | H    | 4 | 11 |
| यत् तरीणमाहरेनित य एवाप्रीषोभीयः पृशुर्बृष्यते स एवं सः               | 11   | Ę | 11 |
| यदावस्थान् कुल्पयंन्ति सदोहिवधानान्येव तत् केल्पयन्ति                 | 11   | 9 | 11 |
| यदुपस्तृणान्ते बहिर्वे तत्                                            | 11   | 6 | 11 |
| यदुंपरिश्चयनमाहरंन्ति स्वर्गमेव तेनं लें।कमर्वरुन्द्रे                | H    | 9 | 11 |

अर्थ- (यः प्रत्यक्षं ब्रह्म विवाद् ) जो प्रत्यक्ष ब्रह्मको जानता है, (यस्य परूषि संभाराः ) उसके अवयव यज्ञसामग्री हैं, (यस्य अनूक्यं ऋचः ) उसकी रीड ऋचाएं हैं ॥ (यस्य छोमानि सामानि ) उसके बाछ साम हैं, और उसका ( इदयं यजुः उच्यते ) हृदय यजु है ऐसा कहा जाता है। तथा इसका ( परिस्तरणं इत् हिवः ) ओडनेका वस्त्र हिवः है। १-२॥

(मत् वे मतिथिपतिः) जो तो गृहस्थ ( मतिथीन् प्रतिपश्यति ) अतिथियों की और देखता है, मानो वह ( देव-यजनं प्रेक्षते ) देवयज्ञ को ही देखता है ॥ (यत् अभिवदति दीक्षां छपैति ) जो अतिथिसे बात करता है वह यशदीक्षा केनेके समान है । (यत् हदकं याचति ) जो तो वह जल मांगता है, और ( अपः प्र णयति ) जल उसके आगे घर देता है ॥ वह मानो ( याः एव यज्ञे आपः प्रणीयन्ते ) जो यज्ञमें जक ले जाते हैं ( ताः एव ताः ) वही जल है ॥ ३-५॥

(यत् वर्षणं आहरन्ति) जो पदार्थं अतिथिकी तृक्षि करनेके किए के आते हैं, (यः एव अप्रीषोभीयः पशुः बध्यते स एव सः) वह मानो अभी और सोमके किये पशु बांधा जाता है, वही वह है। (यत् आवसथान् करूपयन्ति) जो अतिथिके किए स्थानका प्रबंध करते हैं (सदोहविर्धानानि एव तत् करूपयन्ति) वह मानो यश्चमें सद और हिवर्धानकी रखना करना ही हैं। (यत् उपस्तृणन्ति) जो विष्ठाया जाता है (वहिं: एव तत्) वह मानो यश्चका कुशा घास ही है। (यत् उपरिशयनं आहरन्ति) जो उसपर विछीना काते हैं (तेन स्वर्थ छोकं अवरुन्दे ) अससे स्वर्थ छोक ही मानो सपीप जाते हैं।। ६—९॥

| यत् कशिपूरवार्हणमाहरिन्त परिधर्य एव ते                          | ॥ १० ॥       |
|-----------------------------------------------------------------|--------------|
| यद् जिनाभ्यञ्जनमाहर्न्स्याज्यंमेव तत्                           | 11 88 11     |
| यत् पुरा परिवेषात् खादमाहरन्ति पुरोडाशविव तौ                    | ं ॥ १२ ॥     |
| यदंशनुकृतं ह्ययंन्ति हिन्कृतं भेव तद्वयंयन्ति                   | ॥ १३ ॥       |
| ये <u>बीहयो</u> यवा निरूप्यन्तेंऽश्चर्य एव ते                   | ॥ ६८ ॥       |
| यान्युं छ्खलमुसुलानि प्रावांण एव ते                             | ॥ १५॥        |
| रुप्ति प्रवित्रं तुर्वा ऋ <u>जीवाभिषवणी</u> रापंः               | ॥ १६ ॥       |
| सुग् दर्विनेंक्षेणमायवंनं द्रोणकळुशाः कम्भ्योबायुव्या <u>नि</u> |              |
| पात्रीणीयमेव क्रिष्णाजिनम्                                      | ॥ १७ ॥ (१५)  |
| [ २ ]                                                           |              |
| युजमानब्राह्मणं वा एतद्विथिपतिः कुरुते यदाहार्याणि              | •            |
| प्रेश्नंत हुदं भूया ३ हुदा ३ मिति                               | 11 8 11 8 11 |

मर्थ-(यत् कशिषु उपवर्दणं माहरन्ति ) जो चादर मौर सिरहनां-अतिथिके लिए ले माते हैं, यह मानो यज्ञके (ते परिधयः एव ) परिधि हैं ■ (यत् माञ्जन-अभ्यञ्जनं आहरन्ति ) जो मांखोंके लिए मञ्जन भीर शरीरके मस्रनेके लिए तेक लाते हैं, वह मानो, (तत् माञ्चे एव ) वह घृत ही है ॥ १०-११ ॥

(यत् परिवेशात् पुरा ) जो भोजन परोसनेके पूर्व अतिथिके किये (खावं आहरनित ) खानेके हेत्से छाते हैं वह मानो, (ता पुरोडाशो एव ) पुरोडाश हैं॥ (यत् अशनकृतं हयन्ति ) जो भोजन बनानेवाळको बुकाते हैं, वह मानो

( इविष्कृतं एव तत् ह्मयान्त ) इविकी सिद्धता करनेवालेको बुलाना है ॥ ११ -- १६ ॥

(ये बीहयो यवा निरूप्यन्ते ) जो चावळ और जी देखे जाते हैं (ते अंदावः एव ) वे सोमळताके खण्ड ही हैं॥ (यानि उल्लेखकमुसलानि) जो ओखळी और मुसळ अतिथिके छिए धान्य कूटनेके काम आते हैं मानो (ते मावाणः एव ) वे सोमरस निकाळनेके पथ्यर ही हैं॥ १४~१५॥

(शूर्प पवित्रं ) अविधिक लिए जो छाज बर्ता जाता है वह यहामें बर्ते जानेवार पवित्र के समान है, इसी प्रकार (तुषा वस्त्रीषा) धानके तुष होते हैं वे सोमश्स छाननेके बाद अविधिष्ट रहनेवाले सोमतन्तुओं के समान हैं। (जिम्बिवणी: जाप:) अविधिमोजनके लिए प्रयुक्त होनेवाला जल यहाके जलके समान है। (दर्वा सुक्) करछी सुचा के समान है, (आयवनं ईक्षणं ) पकते समय अज्ञका हिलाना यज्ञके ईक्षण कर्मके समान है, (कुम्भ्यः क्रोणकलः वाः) पकानेके देशची आदि पात्र यज्ञके द्रोणकलकों विस्मान है, (पात्राणि वाय = इयानि) अतिथिके लिए जो अन्य पात्र लावे जाते हैं वे यज्ञके वायव्य पात्र ही हैं और (इयं एव कुल्णाजिनं ) यही कुल्णाजिन है। (१६-१७)

[२] (इदं भूयाः इदं इति ) यह अधिक या यह ठीक है ऐसा जो (आहार्याणि प्रेक्षते ) अतिथिको देने योग्य पदार्थीका निरीक्षण करता है, वह (अतिथिपितः ) अतिथिका पाक्रन करनेवाका यजमान (एतत् ) इससे मानो (अअमान बाह्मणं वै कुरुते ) यजमानके बाह्मणके समान कार्य करता है ॥ १ ॥ १८ ॥

भावार्थ—अतिथि घरमें आनेपर उसके लिए जो जो पदार्थ दिये जाते हैं वे मानी यहके अन्दर प्रयुक्त होनेवाले पदार्थी के समान ही हैं। अर्थीत् अतिथिका सरकार करना एक यह करनेके समान ही है ॥ १-१७॥

| यदाह भूय उद्धरेति प्राणमेव तेन वधीयांसं क्रुरुते                     | 11   | २  | H  | १९ | H  |
|----------------------------------------------------------------------|------|----|----|----|----|
| उप हरति हुवींच्या सादयति                                             | 11   | 3  | H  | २० | 11 |
| तेषामासंनानामातिथियातमन् जेहोति                                      | - 11 | 8  | 11 | २१ | H  |
| सूचा इस्तैन प्राणे यूपे सुक्कारेण वषट्कारेण                          | _,H  | ष  | H  | २२ | H  |
| एते वे प्रियाश्वाप्रियाश्वात्विजीः स्वृगे लोकं गमयन्ति यद्विथयः      | - 11 | Ę  | 11 | २३ | 11 |
| स य एवं विद्वान न द्विषक्षेत्रीयात्र द्विष्तोऽत्रमश्रीयानन           |      |    |    |    |    |
| मीमांसितस्य न मीमांसमानस्य                                           |      |    |    | २४ |    |
| सर्वो वा एष जुर्थपाप्मा यस्यान्नमुश्नन्ति                            | H    | 6  | 11 | २५ | II |
| सर्वो वा एषोऽजंग्धपाच्या यस्यान्नं नाश्चनित                          |      |    |    | २६ |    |
| सर्वदा वा एष युक्तप्रावाद्वेपवित्रो वितेवाध्वर आह्तयज्ञकतुर्व उपहरित | 11 8 | 0  | 11 | २७ | 11 |
| प्राजापत्यो वा एतस्य यहा वितेता य उपहरित                             | 11 8 | 8  | 11 | २८ | 11 |
| Alatitut di Zani iditati                                             | 2 2  | 10 |    | 1  | 2  |

मर्थ- ( यत् अह ) जो कहता है कि ( भूयः हद्धर इति ) अधिक परोम कर अतिथिको हो, तो ( तेन ) इससे पा ( प्राणं वर्षीयांसं एवं कुरते ) अपने प्राणको चिरस्थायी बनाता है ॥ जो उसके पास अश्वादि ( उपहरति ) के जाता है वह मानो ( हवींबि आसादयति ) हविके पदार्थं छाता है ॥ २—१ ॥ १९-२०॥

(तेवां भासन्नानां) उन काये पदार्थों मेंसे कुछ पदार्थों का ( आतिथिः भारमन् जुद्दोति ) अतिथि अपने अन्दर हवन करता है, वह भोजन स्वीकारता है। ( इस्तेन खुचा ) हाथरूपी खुचासे, ( प्राणे यूपे ) प्राणरूपी यूपमें ( हुकारेण करता है, वह भोजन स्वीकारता है। ( इस्तेन खुचा ) हाथरूपी वषट्कारसे वह अपनेमें एक एक भाहुति बाठता है। ( यत् वषट्कारेण ) भोजन सानेके ' खुक् खुक् ' ऐसे शब्दरूपी वषट्कारसे वह अपनेमें एक एक भाहुति बाठता है। ( यत् भातिथयः ) जो ने अतिथि हैं वे ( प्रियाः अपियाः च ) प्रिय हों अथवा अपिय हों, वे (आरिवजः) आतिथ्य यञ्चके ऋरिवज भातिथयः ) जो ने अतिथि हैं वे ( प्रियाः अपियाः च ) प्रिय हों अथवा अपिय हों, वे (आरिवजः) आतिथ्य यञ्चके ऋरिवज भातिथयः । अपिय हों अथवा अपिय हों, वे (आरिवजः) आतिथ्य यञ्चके ऋरिवज

(य: एवं विद्वान्) इस तश्वको जानता हुआ (सा द्विषन्) न असीयात् वह किसीका द्वेष करता हुआ न भोजन करे । (द्विषठः असं न असीयात्) द्वेष करनेवाले भोजन न खावे (न मीमांसितस्य) संशयित आचरणवाले अञ्चलका भोजन न खावे और (न मीमांसमानस्य) न संदेह करनेवालेका अस आतिथि खावे॥ ७॥ २४॥

(यस्य असं अभिन्त) जिसका मन अतिथि छोग खाते हैं, (सर्वः वै एव जाधपाप्ता) उसके सब पाप जळ जाते हैं।
(यस्य असं अभिन्त) जिसका मन अतिथि छोग खाते हैं, (सर्वः वै एव अजग्धपाप्ता) उसके सब पाप वैसे के
तथा ( यस्य असं न अभिन्त ) जिसका मन अतिथि नहीं खाते ( सर्वः वै एव अजग्धपाप्ता ) उसके सब पाप वैसे के
वैसे रहते हैं॥ ८-९॥ २५-३६॥

( यः अपहरति ) जो गृहस्य भातियिकी सेवाके छिए आवश्यक सामग्री उसके पास के जाता है वह मानो ( सर्वदा वे एष: युक्तग्रावा ) वह सदासर्वदा सोमरस निकालनेके पर्धरोंसे रस निकालता ही रहता है, वह सर्वदा ( आर्व पवित्रः ) रस छानता रहता है, जिसकी छाननी सदा गीली रहती है, वह (वितत — अध्वरः ) सदा यज्ञ करता है, वह सदा (आहत, यज्ञ कर्दः) यज्ञ समाप्त करनेके समान रहता है ■ ९०॥ २७ ॥

(यः उपहरति ) जो शतिथिको समर्पण करता है वह मानो (एतस्य प्राजापत्यः वै यज्ञः विततः ) उसके प्राजापत्य यज्ञका फैछाव हुआ है ॥ (यः उपहरति ) जो शतिथिको दान देता है वह मानो ( प्रजापतेः विकमान् अनुविक्रमते ) प्रजापतिके विक्रमोंका अनुकरण करता है ॥ ११-१२ ॥ २८-२९ ॥ ष्ट्रजापंतेर्वो एष विक्रमानं नुविक्रमते य उपहरंति योऽतिथीनां स अहिन्नीयो यो वेश्मीन स गाहिपत्यो यस्मिन पर्चन्ति स देशिणाग्निः

॥ १२ ॥ २९ ॥

॥ १३ ॥ ३० ॥ (१६)

( 3 )

इष्टं च वा एव पूर्वं चं गृहाणांमक्ताति या पूर्वोऽतिथेर्कताति 11 8 11 38 11 पर्यश्च वा एष रसँ च गृहाणांमक्ताति यः पूर्वीऽतिथेर्श्वाति ॥ २ ॥ ३२ ॥ डुजां च वा एष स्फाति च गृहाणांमश्राति यः पूर्वोऽतिथेरुशाति 11 3 11 33 11 प्रजां च ना एष प्रशंशं गृहाणांमश्चाति यः पूर्वोऽतिथर्शार्ति 11 8 11 38 11 कीर्ति च वा एष यश्रेश्व गृहाणांमश्राति यः पूर्वोऽतिथेरश्राति ॥ ५॥ ३५॥ श्रियं च व। एष संविदं च गृहाणांमश्राति यः पूर्वीऽतिथेरश्राति ॥ ६॥ ३६॥ एष वा अतिथिर्य ज्छ्रोत्रियुस्तस्मात् पूर्वी नाश्रीपात् ॥ ७॥ ३७॥ अश्वितावृत्यतिथावश्रीयाद् यञ्जस्यं सात्मत्वायं यञ्जस्याविच्छेदाय तद् वृतम् ॥ ८ ॥ ३८ ॥ एतद् वा उ स्वादीयो यदं घिगुवं श्वीरं वा मांसं वा तदेव नाश्रीयात् ॥ ९॥ ३९॥ (१७)

अर्थ- (यः आविधीनां) जो अविधियोंके शरीरमें पाचक अग्नि है (सः आहतनीयः) वह आहवनीय अग्नि है, (यः वेश्मनि सः गाईपत्यः) जो घरमें अग्नि होता है वह गाईपत्य अग्नि है, (यश्मिन् पचान्ते स दक्षिणाग्निः) जिस पर पकावे हैं वह दक्षिणाग्नि है ॥ १३ ॥ ३० ॥

[३] [यः अविधेः पूर्व अशांति ] जो अविधिके पूर्व स्वयं भोजन करता है (एष) वह [ प्रहणां इष्टं च वै पूर्व च अशांति ] अपने घरके इष्ट और पूर्वको ही खाजाता है ॥ जो अविधिके भोजन करनेके पूर्व भोजन करता है वह मानो घरके (पयः च रसं च ) दूध और रसको, ( ढर्जांच स्फार्ति च ) अब और समृद्धिको, [ प्रजां च गशून च ] प्रजा और पशुको, [ कीर्ति च यशः च ] कीर्ति और यशको, [ श्रियं च संविदं च ] श्री और संशान को ( अशांति ) खाजाता है ॥ १—६ ॥ ३१–३६ ॥

[ एव वै भतिथिः यत् श्रोत्रियः ] यह भतिथि निश्चयसे श्रोत्रिय 🖢 [ तस्मात् पूर्वः न अश्रीयात् ] इसिलए उससे पूर्व स्वयं भोजनं करना उचित नहीं है ॥ ७॥ ३७॥

[ श्रवियों अशिवावित अशीयात् ] अविधिके भोजन करनेके पश्चात् गृहस्य स्वयं भोजन करे। [ यज्ञस्य सारमत्वाय ] यज्ञकी सांगवा के किए ( यज्ञस्य श्रविच्छेदाय ) यज्ञका भंग न होनेके छिये [ तत् वर्त ] यह वर्त पाछन करणा गृहस्यीको योग्य है।। ८ ॥ ३८॥

[ एतत् वै उ स्वादीयः ] वह जो स्वादयुक्त है [ यत् अधिगवं क्षीरं वा मांसं वा ] जो गौसे शष्ठ होनेवाले दूध या अन्य मांसादि पदार्थं हैं [ तत् एव न अशीयात् ] उसमें से कोई पदार्थं अतिथिके पूर्व भी न खावे ॥ ९ ॥ ६९॥

मावार्य-अतिथिका मोजन पहिले होवे, पश्चात् जो अवशिष्ट बचा हो वह घरके मनुष्य खावें। कभी किसी अवस्थामें अतिथिके मोजन करनेके पूर्व घरका कोई मनुष्य मोजन न करे। ऐसा करनेसे गृहस्थ यज्ञ की पूर्णता होती है। प्रत्येक गृहस्य इस व्रत का पाळन करे ॥ १—९ ॥ ६१—३९॥

| (8)                                                                    |                |
|------------------------------------------------------------------------|----------------|
| स य एवं विद्वान् श्वीरप्रपुरिसच्यीपृहरिति                              | ॥ १ ॥          |
| यार्वदामिनेष्ट्वा सुसंमृद्धेनावरुन्द्धे तार्वदेनेनावं कन्द्रे          | 11 3 11 80 11  |
| स य एवं विद्वान्त्सर्पिरुंपसिच्ये।पृहरंति                              | 11 \$ 11       |
| यार्वदित्रात्रेणेष्ट्वा सुसंमृद्धेनावहुन्द्धे तार्वदेनेनार्व रुन्द्धे  | 11 8 11 8 5 11 |
| स य एवं विद्वान् मध्यासिच्योपुहरंति                                    | ॥ ५ ॥          |
| यावत् सत्त्रसंधेनेष्ट्वा सुसंमुद्धेनावरुन्द्धे तावदेनेनावं रुन्द्धे    | ॥ ६ ॥ ४२ ॥     |
| स य एवं विद्वान् मांसमुंपसिच्योपहरति                                   | 11 9 11        |
| यार्वद् द्वादशाहेनेष्ट्वा सुसमृद्धेनावरुन्द्धे तार्वदेनेनार्व रुन्द्धे | गा ८ ॥ ४३ ॥    |
| स य एवं विद्वानुंदुकर्मुपासिच्यांपुहरति                                | 11 9 11        |
| मुजानों मुजननाय गच्छति प्रतिष्ठां प्रियः प्रजानौ भवति य एवं            |                |
| विद्वानुंद्रकर्मुपुसिच्योपहरंति ॥ १०                                   | 11 88 11 (54)  |
| (4)                                                                    |                |
|                                                                        | 13 0 11        |

तस्मा उपा हिङ्कंणोति सनिता प्र स्तौति

11 8 11

बृह्स्पतिकुर्जयोद्गीयति त्वष्टा पुष्ट्या प्रति हरति विश्वे देवा निधनंम् 11 2 11

अर्थ - [ ४ ] [ यः पुर्व विद्वान् ] जो इस बातको जानता हुमा अतिथिके छिए [ क्षीरं उपसिच्य उपहरति ] दूध भरछे पात्रमें रखकर के जाता है, उसको [ यावत् सुसमृद्धेन भाग्निष्टोमेन इष्टा भवरूम्थे ] जितना उत्तम समृद्ध अग्निष्टोम मक्का यजन करनेसे फल मिलता है, [तावस् एतेन अवरुन्धे ] इतना इससे मिलता है ॥ १--२॥४०॥

(यः पृवं विद्वान् ) जो इस बातको जानता हुआ अतिथिके लिए ( सर्पिः उपसिच्य उपहरति ) भी वर्तन में रख कर के जाता है उसको उतना फल मिलता है कि जितना किसीको उत्तम ( सुसमृद्धेन मतिरात्रेण ) समृद्ध मतिरात्र नामक यज्ञ करनेसे प्राप्त हो सकता है ॥ ३-४ ॥ ४१ ॥

जो इस बातको जानता हुना मनुष्य नातिथिको देनेके छिए ( मधु उपसिच्य उपहरति ) मधु नर्यात् शहद उत्तम पात्रमें रखकर मतिथिके पास के जाता है, उसकी उतना फल मिकता है कि जितना किसीको (सुसमृद्धेन सत्रसधेन इष्या ) उत्तम समृद्ध सन्नसच नामक यहांके करनेसे ग्रिकता है ॥ ५-६ ॥ ४२ ॥

जो इस बातको जानता हुआ। ( मांसं उपसिच्य ) मांसको पात्रमें रखकर बातिथिके पास के जाता है, उसको उतना फल मिळता है जितना उत्तम समृद् ( द्वादशाहेन इष्टा ) द्वादशाह यज्ञके करनेसे किसीको प्राप्त हो सकता

है।। ७-८।। ४३॥ जो इस बाठको जानता हुमा ( उदकं उपसिच्य ) जङ इत्तम पात्रमें बालकर मातिथिके पास ले जाता है, वह ( प्रजा-नां प्रजननाय प्रतिष्ठां गच्छति ) प्रजामोंके प्रजनन मर्थात् उत्पत्तिके किए स्थिरताको प्राप्त होता है भौर (प्रजानां प्रियः

मवति ) प्रजामोंके लिए प्रिय होता है ॥ ९-- १०॥ ४४ ॥

भावार्थ — जो गृहस्थी उत्तम श्रद्धांधे दुग्धादि पदार्थ उत्तम स्वच्छ पात्रमें रखकर अतिथिको समर्पण करनेकी बुद्धिसे उसके पास ले जाता है, उसको बड़े बड़े यज्ञ यथासांग करनेका फल प्राप्त होता है।। १-१०।। ४०.४४॥ ८ ( भ. सु. भा. का. ९ )

| <u>निवनं भूत्योः प्रजायोः पश्चनां भंबति</u> य <u>ए</u> वं वेदं              | ३ ॥ ४५ ॥  |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| तस्मां उद्यन्तस्यों हिङ्केणोति संगुवः प स्तौति                              | 11.8.11   |
| मुध्यंदिन उद्गायत्यपराह्यः प्रति हरत्यस्तं यश्चिधनम् ।                      |           |
| <u>निधनं भूत्याः प्रजायाः पश्नुनां भवति य एवं वेदं ।। ।</u>                 | पा। ४६॥   |
| तस्मां अश्रो भवन् हिङ्कंणोति स्तनयन् प्र स्तौति                             | 11 4 11   |
| विद्योतेमानः प्रति हरति वर्षुनुद्रायत्युद्गृह्णन् निधनम् ।                  |           |
|                                                                             | ७ ॥ ४७ ॥  |
| अतिथीन प्रति पश्यति हिङ्कीणोत्यभि वंदिति प्र स्तीत्युद्रकं याचृत्युद्रायिति |           |
| उपं हरति प्रति हर्त्युच्छिष्टं निधनम्                                       | 11 9 11   |
| निधनं भूत्याः प्रजायाः पश्चनां भवति य एवं वेदं ॥ १०॥ ६                      | ३८ ॥ (१९) |

कर्थ-[4] (यः एवं वेद्) जो इस कविधिसरकारके व्रतको जानता है (तस्मै) उस मनुष्यके छिये ( उपा हिंकुणोति) उपा क्षानन्द-सन्देश देती है, (सिवता प्र स्तौति) सूर्य विशेष प्रशंसा करता है, (बृहस्पितः ऊर्जपा उद्गायति) बृहस्पित वस्न के साथ उसके गुणोंका गान करता है, (स्वष्टा पुष्टया प्रतिहरित ) स्वष्टा उसको पुष्टि प्रदाव करता है, (विश्वदेवाः निधनं) सब जान्य देव उसको आश्रय प्रदान करते हैं। बतः वह (सूर्याः प्रजायाः पञ्चनां निधनं मवति) संपत्ति, प्रजा क्षीर पश्चकोंका आश्रयस्थान बनता है ॥ १-३॥ ४५॥

जो इस अतिथि सरकारके वतको जानता है, (तस्मै उचन सूर्यः हिंहणोति) उसके छिये उदय होता हुना सूर्य आनन्दका सन्देश देता है, (संगवः प्र स्तौति) प्रभाव समय प्रशंसा करता है, (मध्यंदिनः उद्गायति) मध्यदिन उसका गुण गान करता है, (अपराक्षः प्रति हरति) अपराक्ष समय पुष्टि देता है (अस्तं यद निधनं) अस्त जाता हुना सूर्य आश्रय देता है। इस प्रकार वह संपत्ति, प्रजा और पश्चमोंका आश्रयस्थान होता है।। इस प्रकार वह संपत्ति, प्रजा और पश्चमोंका आश्रयस्थान होता है।। इस प्रकार वह संपत्ति, प्रजा और पश्चमोंका आश्रयस्थान होता है।। इस प्रकार वह संपत्ति, प्रजा और पश्चमोंका आश्रयस्थान होता है।। इस प्रकार वह संपत्ति, प्रजा और पश्चमोंका आश्रयस्थान होता है।। इस प्रकार वह संपत्ति, प्रजा और पश्चमोंका आश्रयस्थान होता है।।

इस अतिथिसत्कारके वत को जानता है, (तस्मै अञ्चः भवन् हिंकुणोति ) उसके लिये उत्पक्ष होनेवाका मेघ आनन्त्र सम्देश देता है, (स्तनयन् प्रस्तीति ) गर्जना करनेवाका मेघ प्रशंसा करता है, (विद्योतमानः प्रतिहरित ) प्रकाशनेवाका पृष्टि देता है, (वर्षन् उद्गायित ) दृष्टि करता हुआ मेघ इसका गुणगान करता है (उद्गुद्धन् निधमं ) उत्पर क्रेनेवाका आश्रय देता है। इस प्रकार यह संपत्ति, प्रजा और पद्मुक्षिका आश्रयस्थान होता है। ६-७ ॥४७॥

जो इस मिविथिसरकारके मतको जानता है वह जब ( आतिथीन पश्यित ) आविधियोंका दर्शन करता है तो मानो वह ( हिंकुणोति ) मानन्दका शब्द करता है, जा वह अतिथियोंको ( अभिवदति ) नमस्कार करता है, जो वह कृत्य उसके (प्रतीति ) प्रस्ताव करनेके समान होता है। जब वह ( उदकं याचित ) जल मांगता है तो मानो वह ( उद्गापित ) यक्षके उद्गाताका कार्य करता है। ( उपहरित प्रतिहरित ) जब वह पदार्थ आतिथिके पास छाता है, तो वह यज्ञके प्रतिहरित कार्तिक कार्तिथिके मोजन करनेके प्रशास अविधि हसको यज्ञका अन्तिम प्रसाद समझो। इस प्रकार कार्तिथसरकार करनेवाला संपत्ति, प्रजा और पश्चिकों काश्रयस्थान बनता है। । ८ - ३०।। ४८।।

भावार्थ-हिंकार, प्रस्ताव, उहान, प्रतिहार और निधन ये पांच अंग सामके हैं। अतिथिसत्कार करनेवालेकी ये पांचीं इस प्रकार सिद्ध होते हैं। अर्थात् अतिथिसत्कार एक श्रेष्ठ यज्ञका पूर्ण साम है। अतिथिसत्कार 🌓 गृहस्थीका परम पवित्र और श्रेष्ठ कमें है॥ ८—१०॥ ४८॥ (६)

| मन भवारं नगरमा भारतस्थित उन                                          | 1     | 1 9 | -11 | ४९ | Li   |
|----------------------------------------------------------------------|-------|-----|-----|----|------|
| यत् श्रुचार् इयुत्या श्रीवयत्येव तत्                                 |       |     |     |    |      |
| यत् प्रतिभूणोति प्रत्याश्रावयत्येव तत्                               | 11    | २   | 11  | 40 | - 11 |
| यत् परिवेष्टारः पात्रहस्ताः एवे चापरे च प्रपद्यन्ते चमसाध्वर्यव एव   | वे ॥  | 3   | 11  | ५१ | li   |
| तेषां न कथनाहोता                                                     | - 11  | 8   | 11  | 42 | 11   |
| यद् वा अतिंथिपतिरतिंथीन् परिविष्यं गृहानुंपोदैत्यंवभूथंमेव तदुपावै   | वि ॥  | -   |     | ५३ |      |
| यत संभागयंति दक्षिणाः सभागयति यदंनुतिष्ठत उदवस्यत्येव तत्            | - 11  | ६   | 11  | 48 | 11   |
| स उपहृतः पृथिव्यां भेक्षयुत्युपहृतस्तस्मिन् यत् पृथिव्यां विश्वरूपम् | ij    | 9   | H   | ५५ | 1)   |
| स उपहृतोऽन्तरिक्षे मक्षयत्युपहृतस्तिसम्न यद्नतिक्षे विश्वरूपम्       | 11    | 6   | 11  | ५६ | 11   |
| स उपहृतो दिवि भेक्षयत्युपहृतस्तस्मिन् यद् दिवि विश्वरूपम्            | - 11  | 9   | H   | 40 | 11   |
| स उपहतो देवेषु भक्ष्यत्युपहृत्स्तस्मिन् यद् देवेषु विश्वरूपम्        | 11    | 0   | 11  | 46 | 11   |
| स उपहूतो लोकेषु मक्षयत्युपहूत्स्तास्मन् यह्योकेषु विश्वरूपम्         |       |     |     | 49 |      |
| स उपहुत उपहुतः                                                       | 11    | १२  | 11  | 80 | It   |
| आमोतीमं छोकमामोत्यसम्                                                | 11    | १३  | 11  | ६१ | 11   |
| ज्योतिष्मतो छोकान् जयाति य एवं नेद                                   | \$811 | ६२  | 11  | (२ | 0)   |

## ॥ इति तृतीयो जिवाकः ॥

भर्य- [६]— ( यद क्षत्तारं व्हयति ) वह वह द्वारपाछको बुळाता है, मानो ( तत् वाश्रावयति एव ) वह मिश्रवण करता है। ( यद प्रतिश्रणोति ) जब वह सुनता है, मानो ( तत् प्रत्याश्रावयति एव ) वह प्रत्याश्रवण ही है। जब भतिथिके किए ( पूर्वे च अपरे च परिवेद्यारः पात्र हस्ताः प्रपद्मन्ते ) पहिले और बाद के परोसनेवाले सेवक पात्र व्याप्ति केकर उसके पास आते हैं, मानो ( ते चमसाध्वर्थव एव ) यज्ञके चमसाध्वर्थ हैं। ( तेषां न कश्चन अहोता ) उनमें कोई भी जयाजक नहीं होता है।। १-४॥ ४९-५२॥

(यत वै श्राति थिपति: श्रातिथीन् परिविष्य) जो तो गृहस्थी श्रातिथियोंको भोजन देकर (गृहान् छप उदैति) अपने श्राते प्रति जाता है। (यत् सभागयति) जो भेट करता है, मानो वह (दक्षिणा: सभागयति) दक्षिणा प्रदानं करता है। (यत् श्रातिश्राति ) जो उसके छिये श्रात्व करता है।

मानी ( तत् उत्वसित एव ) वह यज्ञ बधार्सांग करता है ॥ ५-६ ॥ ५३-५४ ॥

(सः पुषिक्यां उपहुतः) वह इस पृथ्वीपर किसी देशमें भादरसे बुकाये अतिथि (यत् पृथिक्यां विश्वरूपं ) जो इस पृथ्वीपर भनेक रंगरूपवाका अस है (तिस्मन् उपहूतः अक्षयति ) उसको वहां निमंत्रित होकर खाता है। वह भादरसे बुकाया हुआ अतिथि (अन्तरिक्षे ) अन्वरिक्षमें (दिवि ) युक्कोकमें, (देवेषु ) देवताओं में और (कोकेषु ) सब कोकों में जो (विश्वरूपं ) अनेक रंगरूपवाका अस होता है उसको वहां बैठा हुआ ( अक्षयति ) अक्षण करता है ॥ ७-११ ॥ ५५-५६॥

(सः चपहृतः) वह भाररसे निमंत्रित किया हुआ भतिथि बहुत लाभ देता है ॥ भतिथिको आदरके साथ बुलाने-बाला गृहस्थी ( हमं लोकं भामोति ) इस लोकको प्राप्त करता है और ( असुं भामोति ) उस लोकको भी प्राप्त करता है। ( यः एवं वेद ) जो इस भतिथिसस्कारके झतको जानता है वह ( ज्योतिष्मतः लोकान् जयि ) तेजस्वी लोकोंको प्राप्त करता है ॥ १२-१४ ॥ ६० — ६२ ॥

### अति।थिका आद्र ।

अतिथिका आदरसरकार प्रेमके साथ करनेका उपरंश करनेके लिये ये ६२ मंत्र इस स्किके छः पर्यायों में दिये हैं। ये मंत्र सरल होनेसे इनकी व्याख्या विशेष करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। अतिथिसरकारसे विविध प्रकार के यज्ञ यथासांग करनेका फल प्राप्त होता है अर्थात् को अतिथिसरकार उत्तम श्रद्धासे करेगा, उसकी अन्यान्य यज्ञयाग करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। एहस्थ—धमका यह प्रधान अंग अतिथिसरकार है। पाठक इस सूक्तका पाठ करें और इसके इस आश्यकी जानें और अतिथि सरकार करके उसके श्रेष्ठ फलके भागी बनें॥

इन मंत्रों में ' मांस ' शब्द आया है। इस मांस शब्दके अन्य अर्थ भी होते होंगे, परंतु यहां 'मांस' अर्थ अपेक्षित है ऐसा हमारा मत है और यह लेनेपर भी कोई आपक्ति नहीं है। क्योंकि मांसभोजी मनुष्यके घरमें कोई अतिथि आवे, तो अतिथिके पूर्व वह मांस भी न खावे, इस्यादि भाव यहां लेना येश्य है। वेदमें जैसा निर्मास भे।जी मनुष्योंका वर्णन है वैसा मांस भे।जियोंका भी वर्णन है।

# गौका विश्वरूप।

(0)

( ऋषिः-ब्रह्मा । देवता-गौः )

(१२) (७)

| युजापीतिश्र परमेष्ठी च शृङ्गे इन्द्रः शिरी अभिकृतार यमः ककाटम्              | n.   | 8 | 11 |
|-----------------------------------------------------------------------------|------|---|----|
| सोसो राजां मुस्तिष्को द्यौरुत्तरहुनुः पृथिव्यिधरहुनुः                       | Ŋ    | २ | H  |
| विद्यन्तिहा मुरुतो दन्ता रेवतीप्रीवाः कृतिका स्कन्धा घुमी वहः               | H    | 3 | H  |
| विश्वं वायुः स्वगों लोकः कुंष्णुद्रं विधरंणी निवेष्यः                       | - 11 | 8 | II |
| <u>ब्येनः ऋोडोर्द्रन्तरिक्षं पाज्रस्येर् वृहस्पतिः ककुद् वृहतीः कीकंसाः</u> |      | 4 |    |
| देवानां पत्नीः पृष्टयं उपसदः पर्शेवः                                        | - 11 | Ę | 11 |
| मित्रश्च वर्रण्थांसी त्वष्टां चार्यमा चे द्रोषणी महादेवो बाह्               | - 11 | 9 | 11 |
| इन्द्राणी भुसद् वायुः पुच्छं पर्वमानो बालाः                                 | - 11 | C | H  |
| ब्रह्मं च क्षत्रं च श्रोणी बर्लमरू                                          |      | 9 |    |
| धाता च सविता चाष्ठीवन्ती जङ्का गन्धर्वा अप्सरसः कृष्ठिका अदितिः शकाः        | 11 8 | 0 | 11 |

अर्थ— ( प्रजापितः च परमेष्ठी च श्टंगे ) प्रजापित और परमेष्ठी ये गौके दो सींग हैं, ( इन्द्रः शिरः ) इन्द्र सिर है, ( अप्तिः कळाटं ) अप्ति ळळाट है, ( यमः कृकाटं ) यम गळेकी घेंटी है ॥ ( सोमः राजा मस्तिष्कः ) राजा सोम मस्तिष्क है, ( थीः उत्तराः इतुः ) गुळोक उपरका जवडा और ( पृथ्वी अधरहतुः ) पृथ्वी नीचेका जवडा है ॥ १-२ ॥

(विधुतः जिह्ना) विजली जीभ है, (सहतः दन्ताः) महत् दांत हैं (रेवतीः ग्रीवा, कृत्तिका स्कन्धाः) रेवती गर्दन भीर कृत्तिका कन्धे हैं। (धर्मः वहः) उष्णता देनेवाला सूर्य वहनेका ककुदके पासका भाग है। (वायुः विश्वं स्वर्गः लोकः कृष्णदं ) वायु सब भवयव भीर स्वर्गलोक कृष्णदं है भीर (विधरणी निवेष्यः) धारक शक्ति पृष्ठवंश- की सीमा है॥ ६—४॥

( इयेनः क्रोडः ) इयेन इसकी गोय है, ( अन्तरिक्षं पाजस्यं ) अन्तरिक्ष पेट है, ( बृहस्पतिः ककुद् ) बृहस्पति ककुद् है, ( बृहतीः कीकसाः ) बृहस्पति कोहनेका भाग है ॥ ( देवानां परनीः पृष्ठयः ) देवोंकी परिनवां पीठके भाग हैं, ( अपसदः पर्शवः ) उपसद इष्टियां पसुछियां हैं ॥ ५-६ ॥

( मित्रः च वरुणः च अंसी ) मित्र और वरुण कंधे हैं, (स्वष्टा च अर्थमा च दोवणी ) स्वष्टा और अर्थमा बाहु माग हैं, और ( महादेवः बाहु ) महादेव बाहु हैं ॥ ( इन्द्राणी भसत् ) इन्द्रपरनी गुद्धभाग है, ( वायः पुच्छं ) वायु पुच्छं है और ( पवमानः बाछाः ) पवमान वायु बाळ हैं ॥ ७—८ ॥

( महा च क्षत्रं च ओणी ) माद्याण और क्षत्रिय चूतर हैं, ( बळं ऊरू ) बळ जार्चे हैं ॥ ( घाता च सविता च ( अष्टीवन्ती ) बाता और सविता वे टखने हैं, ( गन्धर्वाः अक्षाः ) गन्धर्व जांचे हैं ( अप्सरसः कुष्टिकाः ) अप्सरस् कः जायमानं प्रथमं ददर्श ? ( मं० ४ )

"इस प्रकट होनेवाले आत्माका सबसे प्रथम किसने दर्शन किया ! " इसके अस्तित्वके विषयमें किसने प्रथमसे प्रथम अनुभव किया ! किसने निश्चित रूपसे इसको जान लिया ! किसने इसकी आर्श्वयमयी शक्तियोंका सबसे पहिले अनुभव किया ! अर्थात् कीन इसको पूर्णतासे जानता है ! और—

भूम्याः असृक् असुः आत्मा कस्वित् ? ( ४ )

"इस भूमिके अन्दर अर्थात् स्थूल शरीर अन्दर रक्त मांस, प्राण और आतमा कहां मला निवास करते हैं।" यह स्थूल शरीर पृथ्वीतत्त्वका बना है, उससे मिन्न जलतस्व है, वायुतत्त्व भी भिन्न है, तथापि इस शरीरके अन्दर ये पञ्चतत्त्व एक स्थानपर विराजमान हुए हैं और एक उद्देश्यसे कार्थ कर रहे हैं ? इन विभिन्न तत्त्वोंको एक उद्देशसे चलानेवाला यहां कीन है ? यहां पृथ्वी तत्त्वसे हुड़ी आदि कठीन पदार्थ, जलतत्त्वमे रक्त रेत आदि प्रवाही पदार्थ, अप्रि तत्त्वसे पाचन शक्ति, स्थाना आदिकी स्थिति, वायुतत्त्वसे प्राण आदिकी स्थिति और परमारमासे आत्मा का प्रकटीकरण इस शरीरमें हुआ है। परंतु ये कहां कैसे रहते हैं ? कीन इनका संचालक है। इसी विषयका एक मंत्र अर्थवेवेदमें है वह यहां देखिये—

को श्राहिमन्नापो व्यद्घाद्विपूर्वृतः पुरुवृतः सिंधुस्थ्याय जाताः । तीवा सरुणा लीहिनीस्ताम्रयूम्रा अध्वी अवाचीः पुरुषे तिस्त्रीः ॥ सथवै. १० । २ । १ १

" किस देवताने इस शरीरमें शांध्र गतिवाले, लाल रंगवाले और तांबेके खूम्मके समान रंगवाले, ऊपर, नीचे और तिरछे चलनेवाले जलप्रवाह शुरू किए हैं ?"यह रक्तके अभिसरणके संबंधमें वर्णन है, इसी ( १०।२) केन सूक्तमें शरीरके अन्यान्य अवयवोंके विषयमें भी पृच्छा की है। इस प्रकार किस देवताके द्वारा यह सब शरीर धारण हुआ है ? यह तत्त्वज्ञानके विषयमें एक महत्वका प्रश्न है।

💌 विद्वांसं प्रच्हं उपगाल् ? ( मं 🖥 )

"कौन शिष्य इसके विषयमें पूछनेके लिये विद्वान्के पास जाता है '' और कौन इसके विषयमें ज्ञान प्राप्त करना चाहता है और कौन इसके विषयमें निश्चित ज्ञान देता है ?

यः वेद इह ब्रवीतु । ( मं० ५ )

'' जो इस आत्माक विषयमें ठीक ठीक ज्ञान जानता है वह यहां आने, और हम सब शिष्योंसे उपदेश करें " और हमकी नताने कि यह आत्मा इस शरीरका धारण किस प्रकार करता है ? यह आत्मा अस्थिरहित होता हुआ अस्थिनाले श्रीरको चलाता है, मूक शरीरसे यही नातौलाप करता है और पंगु शरीरको यही चलाता है। पांचोंसे चलना होता है, परंतु ये पांच शरीरके पास हैं और आत्मामें नहीं हैं, तथापि शरीर आत्माकी प्रेरणांके विना चल नहीं सकता। इसी प्रकार शब्दोचार करने-वाला मुख है तो शरीरके पास, परंतु आत्माकी प्रेरणांके विना चल नहीं सकता। इसी प्रकार शब्दोचार करने-वाला मुख है तो शरीरके पास, परंतु आत्माकी प्रेरणांके विना केवल शरीरसे शब्दोचार हो नहीं सकते। इसी लिये-

**अस्य वामस्य वेः निहितं पढं वेद । ( मं॰ ५ )** 

'' इस परमित्रय गतिमान आत्माका इस शरीरमें रखा हुआ जो पद है, '' उसको जानना चाहिये। यही पद प्राप्त करना चाहिये, यह गुप्त है इसीलिये इसकी खोज करनी होती है। सब योगी मुनि, ऋषि, सन्त महन्त इसीकी खोज करते हैं, प्राप्ति करते हैं और आनन्देक मागी बनते हैं।

गावः अस्य शीव्णः श्लीरं दुह्ते। ( मं०५ )

" इंदियरूपी गोर्ने इसके सिरके स्थानसे दूध निचोडती है। '' आंख, नाक, कान, जिह्ना, स्वचा आदि इंदियरूपी गोर्ने रूप, गंध, शब्द, रस और स्पर्श रूपी दूध निकालती हैं और इन विषयरूपी दूधको यह प्राप्त करके सुखका भागी होता है। इसके विषयमें जिज्ञास पुरुषके मनमें बहुतवार अनेक प्रश्न पुछनेके लिये उपस्थित होते हैं और वह पूछता भी है-

पाकः मनसा भविज्ञानन् पृच्छामि। देवानां एना निहिता पदानि॥ ( मं० ६ )

" (पाकः ) पक कर तैयार होनेवाला मुमुख मनुष्य ( मनसा अविजानन् ) मनसे कुछ भी आरमञ्चान नहीं जानता है इसिलिये पूछता है कि इस देहके अन्दर ( देवानां पदानि ) अनेक देवोंके स्थान कहां कहां रखे हैं।" मनुष्य पक कर परिपक्व अर्थात पूर्ण होनेके लिये यहां रखे हैं.इनमें जिसको अपने अञ्चानका पता लगता है.वह मुमक्ष बनता है और वह सद्ध्विके पास जाकर उससे प्रश्न पूछता है कि 'हे गुरो ! जो अनेक देवताओं के पद इप शरीरमें रखे गये हैं वे कहां हैं ? किस देवताका पद यहां किस स्थानपर रखा गया है है यहां सूर्यदेवने अपना पद चक्षस्थानमें रखा है, वायदेवने अपना पद फेफडोंमें रखा है, जलदेवने अपना पद जिल्लास्थानमें तथा रक्तमें रखा है, इसी प्रकार भन्यान्य देवोंने अन्यान्य स्थानों में अपने पद रखे हैं। इस तरह इस शरीरमें अनेक देवताओं के पद अर्थात स्थान किंवा विवाधधान हैं। पाठक इनका अनुभव करें और यह किस प्रकार देवमंदिर है इसका ज्ञान प्राप्त करें । यही बात अन्यत्र निम्न प्रकार कही है-

> दश साक्रमजायन्त देवा देवेभ्यः पुरा । यो वै सान्विधातप्रसक्षं स वा लग महहरेत ॥ ३ ॥ प्राणायानी चक्षः भोत्रमक्षितिम शितिम वा। ध्यानोदानौ वाङ्मनस्ते वा बार्क्कातमावहन् ॥ ४ ॥ ये । भासन् दश जाता देवा देवेभ्यः पुरा । प्रतेश्यो छोकं दस्वा करिंमसो छोक शासते ॥ १० ॥ संसिधी नाम ते देवा ये संभारान्समभरन । सर्व संसिच्य मर्खं देवाः प्ररुपमाविशन् ॥ १३ ॥ गृहं कृत्वा मत्ये देवाः प्ररूपमाविश्वन् ॥ १८ ॥ रेतः कृत्वाज्यं देवाः प्ररूपमाविशन् ॥ २९ ॥ वसाहै विद्वान प्रकामिदं ब्रह्मोति मन्यते । सर्वा सारिमन्देवता गावो गोष्ड इवासते ॥ ३२ ॥ अथर्व, १९।८ (१०)

' दस देवांसे दस देवपुत्र उत्पन्न हुए, जो इनकी प्रत्यक्ष देखता है वह बड़ा तस्वज्ञान कह संदर्ता 🖁 । प्राण, अपान, चक्क, श्रोंत्र, अमराव और नाश, व्यान, उदान वाणी और मन ये दस तेरे संऋत्यकी चलाते हैं। दस देवींसे जी दस देवपुत्र हुए, वे अपने पुत्रोंको स्थान देकर किस लोकमें चले गये ? सिंचन करनेवाले देव हैं जो सब संभार इक्ट्रा करते हैं, सब मार्थ देइकी सिंचन करके ये देव मतुष्य देहमें घुसे हैं। देह रूपी मध्ये घर करके इसमें देव रहने लगे हैं, रेतका भी बनाकर देव इस पुरुषमें आगये हैं। जो ज्ञानी है वह इस पुरुषको ब्रह्म करके मानता है, क्यांकि इसमें सब देवताएं रहती हैं, जैसी गोशालामें गौरें रहती हैं ॥"

इस प्रकार इस चारीरक्षपी देवशालाका वर्णन है। यहां आंखम सूर्य, फेफडोमें प्राण किंवा वायु,इस प्रकार अन्यान्य देव अन्या-न्य स्थानों में विराजते हैं। बड़े सूर्य वायु आदि देन बाह्य विश्वमें हैं और उनके छोटे पुत्र नेत्रादि स्थानपर निवास करते हैं। यहाँ मानों उनके पद रखे हैं अर्थात् सूर्यने अपना पद नेत्रस्थानमें रखा है, वायुने अपना पद फेंफडोमें रखा है, जलने अपना पद जिह्वापर रखा है इसी प्रकार अन्यान्य देवोंने अपने पद शरीरस्थानीय अन्यान्य अन्यान्य भागोंमें रखे हैं। इन्हींका वर्णन (देवानां निहिता पदानि ) देवोंके पद यहां रखे हैं इन शब्दोंसे हुआ है। तथा-

कवयः ओतवै उ सप्त तन्तून् वितरिनरे । (मै॰ ६)

· कि को ग जीवनका वस्न बुननेके लिये सात घागोंको फैलाते हैं। " जिस प्रकार जीलाहा ताना फैलाता है और उसमें बानेके धागे रखकर उत्तम वस्त तैयार करता है, उसी प्रकार नेत्रसे रूपके, वानसे शब्दके, नाकसे गंधके, जिह्नास अस्ति। के. त्वचांस स्पर्शके, मनसे ज्ञानके और बुद्धिसे विशानसे धारे फैलाकर इस तालेमें कर्मयोग और ज्ञानबोगका बाना मिलाकर सुंदर जीवन का वस्त्र बनता है। यही पुरुषार्थी जीवनका वर्णन है । ये सात तन्तु है प्रायः हरएक मसुष्य 🛍 सुद्रीपर ताना फैलाया है, जो इसमें पुरुषार्थका बाना मिलायेगा वही उत्तम अवनवस्त्र बना सकता है। इस प्रकार पात तन्तुओं का वर्णन पाठक देखें और इससे पूर्व जो 'सात' संख्याबाले पदार्थोका वर्णन बाया है उसके साथ इसका अनुसन्धान करें।

मर्थ — [ यस्य हेतो: ] जिस कारण [ गक्ष्म: कर्णतः आस्यतः प्रच्यवते ] यक्ष्म रोग कानसे और मुखसे बहता है, उस [ सर्वे शीर्षण्यं ते रोगं ] तेरे सब सिरके रोगको हम बाहर हटाते हैं ॥ ३ ॥

[यः प्रमोतं कुणोति ] जो बहिरा बनाता है, तथा [ पुरुषं अन्धं कुणोति ] मनुष्यको अन्धा बनाता है, [सर्वं०]

उस सब सिर्धंबंधी रोगको इम दूर करतें हैं॥ ४॥

[ संग-भेदं ] संगोंको तोडनेवाले, [ संग-ज्वरं ] संगोंमें ज्वर उत्पन्न करनेवाले, ( विश्वारयं विसल्पकं ) संपूर्ण संगोंमें पीडा करनेवाले ( सर्वं ) सब सिरसंबंधी रोगको हम दूर हटा देते हैं ॥ ५ ॥

( यस्य भीमः प्रतीकाशः) जिसका भयंकर रूप [ पुरुषं उद्वेपयित ] मनुष्यको कंपाता है उस [विश्वशारदं तक्मान]

सब सालभर होनेवाके उष्णरोगको [ बहिः निर्मन्त्रयामहे ] इम बाहर इटाते हैं ॥ १ ॥

[ यः ऊरू अनुसर्पति ] जो जंघाओंतक बढता है [ अथो गवीनिके एति ] और जो नाडियोंतक पहुंचता है, उस

( यक्षमं ते जन्तरंगेभ्यः ) रोगको तेरे जान्तरिक अंगोंसे हम [ बहि० ] बाहर हटा देते हैं ॥ ७ ॥

[यदि कामात्] यदि कामुकतासे अथवा यदि [अकामात्] कामको छोडकर किसी अन्य कारणोंसे [इद-यात् परि जायते ] हृद्यके अपर उत्पन्न दोता है, तो उसे [बलासं हृदः अंगेभ्यः ] कफको हृद्यसे और यंगों से [बिह०] बाहर हम हुटा देते हैं ॥ ८॥

(ते हरिमाणं) तेरा कामिला रोग-रक्तदीनताका रोग-( अंगेभ्यः ) तेरे अवयवेसि,[ उदरात् अन्तः आण्वां] उदर-के अन्दरसे जलोदर रोगको तथा [आरमनः अन्तः यक्ष्मः-भां ] अपने अन्दरसे यक्ष्मरागको भारण करनेवाली अवस्था-

को ( बहि॰ ) बाहर हम निकाळते हैं।। ९।।

(बलासः आसः भवतु) का शृंकके रूपमें होवे और बाहर जावे। [आमयत् मूत्रं भवतु ] आमदोष मूत्र होकर बाहर जावे। (सर्वेषां यक्ष्माणां विषं) मा यक्ष्मरोगोंका विष [आहं स्वत् निरवोचं ] मै तेरेसे बाहर निकालता हूं॥ १०]।

[तव उदरात् ] तेरे पेटसे [काहाबाहं बिल ] शब्द करते हुए विध मूचनिककासे [ निर्देवतु ] निकल जावे।

[ सर्वेषां यक्ष्माणां ] पा रोगोंका विष में तेरेसे बाहर निकालता हूं । १९॥

याः सीमानं विरुज्ञन्ति मूर्धानं प्रत्यंष्णीः । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्बिर्लम् ॥ १२ ॥ याः सीमानं विरुज्ञन्ति मूर्धानं प्रत्यंष्णीः । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्बिर्लम् ॥ १२ ॥ याः स्वार्थे उपुर्वन्त्यं नुतन्विन्त् कितंसाः । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्बिर्लम् ॥ १४ ॥ याः पार्थे उपुर्वन्त्यं नुतिक्षंन्ति पृष्टीः । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्बिर्लम् ॥ १५ ॥ यास्तिरश्चीरुप्वन्त्यं वृणिर्वेक्षणांसु ते । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्बिर्लम् ॥ १५ ॥ या गुदा अनुसर्वन्त्यान्त्राणि मोहयान्ति च । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्बिर्लम् ॥ १५ ॥ या मुज्ज्ञो निर्धयान्ति पर्हिष विरुज्ञन्ति च । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्बिर्लम्॥ १७॥ या मुज्ज्ञो निर्धयान्ति पर्हाषे विरुज्ञन्ति च । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्विर्लम्॥ १८॥ ये अङ्गानि मुद्यन्ति यक्ष्मांसो रोप्णास्तवं । यक्ष्मांणां सर्वेषां विषं निर्वेवचमहं त्वत्

यक्ष्मां<u>णां</u> सर्वेषां विषं निरंदोचमुहं त्वत् <u>विस</u>ल्पस्यं विद्वधस्यं वाती<u>का</u>रस्यं वालुजेः। यक्ष्माणां सर्वेषां विषं निरंदोचमुहं त्वत्

11 20 11

अर्थ— (ते उदरात्) तरे पेटसे [क्कोम्नः नाभ्याः हृद्यात् अधि ] फेफडोंसे, नाभीसे और हृद्यसे [सर्वेपां० ] सन्न रोगोंका विष में तरेसे हटाता हूं ॥ १२ ॥

(याः सीमानं विरुत्तन्ति) जो सीमा भागको पीडा देते हैं, और जो (मूर्थानं प्रति अर्थणीः) सिरतक बढते जाते हैं, वे रोग (अनामयाः आईसन्तीः) दोषरहित होकर न मारते हुए (बहिः बिलं निर्म्यन्तु) द्रवरूपसे रन्ध्रीके बीचसे बाहर चके जावे ॥ १३ ॥

(याः हृद्यं उप ऋषित) जो हृद्यपर आक्रमण करती हैं और (कीक्साः अनुतन्वन्ति) इंसलीकी इडियोंमें फैलती है सब पीडाएं (अमामया॰) दोषरहित होकर मारक न बनती हुई सब रन्थ्रोंसे द्रवरूपसे दूर हो जीय ॥१४॥

[ याः पार्श्वे अप ऋषन्ति ] जो पृष्ठभागपर आक्रमण करती हैं और [ पृष्ठीः अजुनिक्षन्ति ] पीठ पर जो फैलती हैं, वे सब पीढाएं ( मना॰ ) दोषरहित होकर मौर मारक ग बनती हुई सब रन्ध्रोंसे व्रवरूप होकर दूर हो जांय ॥ १५ ॥

(याः तिरखोः उप ऋषन्ति ) जो तिरछी होकर भाक्रमण करती हैं, और (ते वक्षणासु भर्षणी; ) तेरी पसुछियोंमें प्रवेश करती हैं वे (भना॰ ) सब दोषराहित भीर भमारक होकर व्यक्षपसे रोमरन्ध्रोंके द्वारा शरीरके बाहर चेल क्षावे ॥ १६॥

( याः गुद्राः अनुसर्पान्ति ) जो गुदातक फैलती हैं, और (आन्त्राणि मोह्यन्ति च) कोतीको रोकती हैं वे सब पीडाएं ( अना॰ ) दोषरहित और अमारक होकर झबरूपसे शरीरके रोमरन्ध्रोंसे बाहर चलीं जावें ।। १७॥

[याः मण्झः निर्धयान्ति] जो मजाओंको रक्तहीन करती हैं, और [परूंषि विरुज्ञन्ति च] जोडोंमें वेदना उत्पन्न करती हैं, वे सब रोग [अना॰ ] दोषरिहत और अमारक होकर रन्ध्रोंसे बाहर द्रवरूप होकर निकल जावें।। १८॥

[ ये यक्ष्मासः ] जो यक्ष्मरोग [ रोषणाः ] व्याकुळ करते हुए [ तव अंगानि मदयन्ति ] तेरे अंगोंको मद्युक्त करते हैं उन [ सर्वेषां यक्ष्माणां विषे ] सब यक्ष्मरोगोंका विष [ अहं त्वत् निरवोर्च ] में तेरेसे हटाता हूं ।। १९॥

(विसल्यस्य) पीडा, (विद्रश्रस्य) सूजन, (वातीकारस्य) बातरीम और (वा अळजेः) रोग इन सबके तथा (सर्वेषां पक्ष्मणां विषं०) संपूर्ण रोगोंके विष्ठी में तेरेसे हटाता हूं॥ २०॥

९ ( अ. सु. भा. कां. ९ )

तिन काल वर्षके हैं इनमें चान्द्रमान और भौरमान ये दो गणनात्मक विभाग माननेसे ये संवत्सरके पांच पांग होते हैं, क्योंकि इन्हों पांचोंसे वह सबका पिता चलता है और सबका (पिता-माता) संरक्षण करता है। इस प्रकारका यह कालचक एक वर्षमें धूमता है और सब संसार का कल्याण करता है। इस चक्रमें-

मिधुनासः पुत्राः अत्र सक्षशवानि विश्वतिः च नातस्थुः ॥ ( सं० १३ )

"मिथुन अर्थात् दो दो जुडे हुए पुत्र सातस्विध हैं।" ये दिन और रात ही हैं। दिनके साथ रात्री और रात्रीके साथ दिन जुडे हैं। चान्द्रवर्षका और सीर वर्षका मध्य अर्थात् ३६० दिनोंका मध्यम वर्ष है। इसके दिन और रात्री ऐसे प्रत्येक दिन हैं। जुडे पुत्र माननेसे ७२० होते हैं। अर्थात् यह न चान्द्रवर्ष हैं और न सीर, परंतु दोनों वर्षोंके मध्यम परिमाणका यह वर्ष है। यह द्वादश महिनोंका (द्वादशारं चकं न हि जराय) बारह आरोंबाला चक कदाचित् भी जीर्ण नहीं होता है। यह जैसा पहिले या वैसा ही आज भी चल रहा है, कभी जीर्ण (सनेमि अर्जरं चकं) अथवा क्षीण नहीं होता है। ऐसा यह सामध्यवाला कालचक है, और इसमें (विश्वा भुवनानि आतस्या) सब भुवन रहे हैं। सभी की आयु इस कालचकसे गिनी जाती है। जो आनी है (अक्षण्वान् पश्यत्, न अन्धः) जिसके आंख उत्तम हैं, वह इस बातको देख सकता है, परंतु जो अन्धा होगा, वह कैसे देख सकेगा ?

यः कविः स काचिकेत, यः ता विजानात्,

स। पितुः पिता मसत् । ( मं॰ १५ )

" जो कवि है वही यह पा ज्ञान प्राप्त करता है, और जो इस ज्ञानको यथावत जानता है पा पिताका भी पिता होता है।" अर्थात उसकी योग्यता बहुत ही बड़ी होती है। वह मानो मुक्त है। यहां एक आक्ष्म है कि—

खियः सतीः ताँ ■ पुंसः भाहुः। ( मं० १५ )

"कई ज़ियां है।ती हुई उनको पुरुष कहा जाता है " ऐसा ही जगतमें व्यवहार हो रहा है। मनुष्यों में भी कई यों को पुरुष और कई यों के ज़ियां कहा जाता है, परंतु आस्माकी हाष्टिसे गा एक जैसे हैं और शरीरकी हिष्टेसे भी सब एक जैसे ही हैं। अतः न कोई ज़ी है और न कोई पुरुष है। वस्सुतः आस्मा पुरुष है और गा प्रकृति ज़ी है। जीवास्मा तो ज़ीशारीरमें भी जाता है। यह सस्य सिद्धांत होता हुआ भी जगतमें अमसे ज़ीपुरुष व्यवहार चल ही रहा है। इस वर्णन के पश्चाद सोलहवे मंत्रमें पुनः कालचक्रका और एक प्रकारसे वर्णन करते हैं—

षड् यमाः एकः एकजः देवजाः ऋषयः । ( मं॰ १६ )

" देवतासे उत्पन्न हुए ऋषि हैं, उनमें छः जुड़े हैं और एक अकेला है।" छः ऋतु प्रत्येक दो दो मासीवाला होता है और तरहें मासका ऋतु होता है वह अकेला हो एक होता है। ये गा ऋतु सूर्य देवसे उत्पन्न होते हैं और (ऋषयः = रइमयः) सूर्यिकरणोंके संबंग्यसे इनमें उत्णताकी न्यूनाधिकता होती है। अतः इन ऋतुओंको (सप्तयं) सात प्रकारके हैं ऐसा हवा आता है। आगे सतरहवें मंत्रमें प्रकृतिरूपी गीका वर्णन है यह अद्भुत गी अपने सूर्यादि बच्चोंको साम लेकर कहा रहती, क्या करती, और अपने पदसे बच्चेको किस प्रकार धारण करती है, इत्यादि कहा है वह यद्यपि संदिग्यसा है, तथापि पूर्वस्थान के वर्णनका विचार और मनन करनेसे कुछ बॉध हो सकता है।

इसके आगेके मंत्रींका विवरण सबसे प्रथम हो चुका है। अतः उनका अधिक विचार फिर करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। इस प्रकार इस सूक्त की संगति है। आत्मा परमात्मा, काल और विश्वके ॥ मूत इनका सुन्दर वर्णन यहां है। पाठक इन मन्त्रींका मनन करें और आध्यात्मिक आश्य जानें। इस सूक्तका संबन्ध अगले सूक्तसे है, अतः उनका गानव जान करें—

# एक आत्माके अनेक नाम।

( ?0)

(ऋषिः ब्रह्मा । देवता-गौः, विराट् अध्यात्मम् )

24 (20)

| यद् गायुत्रे अधि गायुत्रमाहितं त्रेष्टुंभं वा त्रेष्टुंभान्निरतंक्षत ।<br>यद्वा जगुज्जगृत्याहितं पदं य इत् तद् विदुस्ते अमृत्त्वमानंशुः | 11 2 11 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| गायत्रेण प्रति मिमीते अर्कमर्केण साम त्रैष्टुंभेन वाकम्।                                                                                |         |
| वाकेनं वाकं द्विपदा चतुंष्पदाक्षरण मिमते सप्त वाणीः                                                                                     | 11311   |
| जर्मता सिन्धं दिन्य स्किभायद् रथन्तरे सूर्यं पर्यपत्रयत् ।                                                                              |         |
| गायत्रस्यं समिर्धास्त्रस्र आंहुस्तती मुह्वा प्र रिरिचे महित्वा                                                                          | ा। ३ ॥  |

बर्थ-( यत् ) जो ( गायत्रे ) गायत्रमें (गायत्रं किंघ काहितं) गायत्र रखा है। भार (त्रैंब्रुभात् वा त्रैंब्रुभं) त्रैब्रुभसे क्रिक्ष की ( निरतक्षत ) रचना की है, ( यत् वा ) क्रयवा जो ( जगत् जगित आहितं ) जगत् जगितमें रखा है, ( ये क्रिक्ष की ( निरतक्षत ) इस पन्को जानते हैं ( ते क्रमृतस्वं कान्छाः ) क्रमरस्वको प्राप्त करते हैं ॥ १ ॥

(गायत्रेण सर्क प्रतिमिमीते ) गायत्री छन्द्से सर्चनीय देवका प्रतिमापन सर्थात् गुणवर्णन करता है, (अर्केण साम ) सर्चनीय देवताके द्वारा साम सर्थात् शामितको प्राप्त करता है। (त्रैष्टुभेन वाक् ) त्रिष्टुप् छन्द्से वाणीका मापन करता है सर्चनीय देवताके द्वारा साम सर्थात् शामितको प्राप्त करता है। इस प्रकार (द्विपदा चतुष्पदा सप्त वाणीः अक्षरेण मिमते ) दो चरणों और (वाकेन वाकं ) वाणीसे वर्णन करता है। इस प्रकार (द्विपदा चतुष्पदा सप्त वाणीः अक्षरेण मिमते ) दो चरणों और चार सरणोंवाले सात छन्दोंको अक्षरोंकी गिनतीसे गिनते हैं॥ २॥

(जगता सिन्धुं दिवि अस्कभायत् ) जगित छन्द द्वारा समुद्रको ग्रुष्टोकमें थाम रखा है, ग्रुलोकका समुद्रके समान (जगता सिन्धुं दिवि अस्कभायत् ) जगित छन्द द्वारा समुद्रको ग्रुष्टोकमें थाम रखा है, ग्रुष्टोकका समुद्रके समान धर्णन किया है। [ रथन्तरे सूर्य परि अपस्यत् ] रथन्तरमें सूर्यका दर्शन किया है, सूर्यका वर्णन है । [ गायत्रस्य तिस्रः धर्णन किया है। [ रथन्तरे सूर्य परि अपस्य तिस्रः सिक्षः आहुः ] गायत्री छन्द की तीन समिधार्ये—तीन पाद—हैं ऐसा कहते हैं। (ततः महा महित्वा प्ररिरिचे ) उस-सिक्षः आहुः ] गायत्री छन्द की तीन समिधार्ये—तीन पाद—हैं ऐसा कहते हैं। (ततः महा महित्वा प्ररिरिचे ) उस-सिक्षः सिक्षः सिक्षः सेथुक्त होता है।। ३।।

भवार्थ-गायत्री, त्रिष्टुप् और जगित आदि छंदीं में मो महस्वपूर्ण ज्ञान रखा है, उस ज्ञानको जो जानते हैं, वे अमृतस्व-मोक्ष-को प्राप्त होते हैं ॥ १॥

भाव-का आत हात है । जिष्ठुप् छन्दसे भी उसी वर्णन होता है, इसकी उपासनासे शानित प्राप्त होती है। जिष्ठुप् छन्दसे भी उसी वर्णनीय गायत्री छन्दसे पूज्य ईश्वरका वर्णन होता है, इसकी उपासनासे शानित प्राप्त होती है। जिष्ठुप् छन्दसे भी उसी वर्णनीय देवका वर्णन होता है और इसी तरह दो चरण और चार चरणोंबाले सब छंदोंसे यही वर्णन होता है। ये सातों छन्द अक्षरोंकी गिनतीसे मापे जाते हैं ॥ २ ॥

जगित छन्द्र उसका वर्णन है कि जिसने इस गुलोकको आधार दिया है। रथन्तर साम मंत्रसे सबके प्रकाशक सूर्यका वर्णन होता है। गायत्री छन्द्रमें तीन पाद होते में और उस छन्द्रमें महस्वपूर्ण ज्ञान भरा रखा है॥ ३॥

| को दंदर्भ प्रथमं जार्यमान्यमस्थन्वन्तुं यदंनुस्था विभाति ।         |      |   |    |
|--------------------------------------------------------------------|------|---|----|
| भूम्या असुरसृंगात्मा क्व स्वित् को विद्वांसमूर्य गात प्रष्टुंमेतत् | 11   | 8 | 11 |
| इह अंबीतु व ईमुक्त वेदास्य वामस्य निहितं पदं वेः।                  |      |   |    |
| शीर दुहते गावा अस्य वृद्धि वसाना उद्धकं प्रापुः                    | - [] | 4 | 11 |
| पार्कः पृच्छामि मनुसाविजानन् देवानामिना निहिता पदानि ।             |      |   |    |
| बुत्से बुष्क्रयेऽधि सुप्त तन्तून् वि तंतिनरे कृत्रय ओत्वा उ        | 11   | Ę | 11 |
| अचिकित्वाहिचकित्वं हिच्दत्रं क्वीन् पृंच्छामि बिद्धनो न विद्वान् । |      |   |    |
| वि यस्तुस्तम्भ षडिमा रजांस्यजस्य रूपे किमपि स्विदेकम्              | 11   | 9 | 11 |

अर्थ- [प्रथमं जायमानं] पहिले प्रवट होनेवालेको [कः द्रदशं] किसने देखा है ? [यत् जनस्था जस्यन्वन्तं विभाति ] जो हड़ीरहित हड़ीवालेको धारण करता है। ( भूस्या: असुः असृक् आस्माक खित्) इस मिट्टीके अन्दर प्राण रक्त और जात्मा कहां भला रहते हैं? [क: विद्वांसं ]कोनसा मनुष्य किस ज्ञानीके पास [ प्रतत् प्रष्टुं उपगात् ] यह पूछनेके लिए गया ? ४॥ [ ऋ० १ | १६४ । ४ ]

है [अंग ] भिय मनुष्य! [यः अस्य नामस्य देः ] जो इस प्रिय सुपर्णके [निहित परं वेद ] र के हुए पदको जानता है, वर् आकर [इह अवीतु ] यहां कहे । [गावः अस्य शीर्ष्णः ] गाँवें, किरणें, इसके शिरोभागसे [क्षीरं दुइते ] दूध, अमृत दुइती हैं, वे [विभि वसानाः] रूपका धारण करती हुई [पदा बदके अपुः ] अपने पदसे जनका पान करती हैं ॥५॥ [अरु १।१६४। ७]

(पाकः) परिपक्त होनेवाला और (मनसा भविजानन्) मनसे जाननेवाला में (देवानां एना निहिता पदानि) देवताओं के ये रखे हुए पदोंके विषयमें (पृच्छामि) पृच्छता हूं। (कवयः) कवि छोगोंने (पप्पे वस्से अधि) बढे बछडेके ऊपर (कोतवै उ) जुननेके छिए (सप्त तन्तुन् वि तानिरे) सात तन्तुओं को फैछाया है।। ६॥ १ ऋ० १। १६४। ५)

( अचिकित्वान्, न विद्वान् वित् ) अज्ञानी और विद्या न जाननेवाला मैं ( चिकितुषः विद्वनः कवीन् चित् ) ज्ञानी विद्वान् कवियोंसे ही ( पृच्छामि ) पृछता हूं। ( यः इमाः षट् रजांसि तस्तम ) जो इन छः छोकोंको आधार देता है, इस ( अजस्य रूपें ) अजन्माके रूपमें ( किं अपि एकं स्वित् ) एक कीनसा तस्व है ? ॥ ७ ॥ ( ऋ० १। १६४। ६ )

भावार्थ - सबसे प्रथम प्रकट होनेके समय इस आत्माको किसने देखा है ? यहां तो हङ्कावाले शरीरको हङ्कारित आत्मा धारण करता है । इस पार्थिव शरीरमें प्राण, रक्त और आत्मा—मन—कहां रहता है ? मनुष्य किस विद्वान को इसके विषयमें पूछने के लिए जाता है ? ॥ ४ ॥

है प्रिय किच्य ! जो इस परम रमणीय सुवर्ण — आत्माका परम पद यथावत् जानता है, वहीं इस विषयमें उपदेश करे। इसी आत्माके मुख्य भागसे संपूर्ण गौर्वोमें अमृत जैसा दूध आता है, उन गौर्वोमें जलपान करके लोगोंको सुंदर रूप और रस देनेका सामर्थ्य है। पा

है गुरुजी! में परिपक्ष नहीं हूं और मनसे भी कुछ जानता नहीं हूं। इसलिए आपसे देवोंके रखे हुए पदोके विषयमें पूछता हूं। आप इस विषयमें कहिए। कवि लोग जो सात धागे वस्न बुननेके लिये बछडेके ऊपर फैलाते हैं, उसका क्या आशय है?।।६॥

में आज्ञानी और निर्वृद्ध हूं, अतः आप जैसे ज्ञानी और सुबुद्ध प्रश्न कर रहा हूं। जिसने ये छः लोक घारण किए हैं, उस अजन्मा आत्माका एक सत्य स्वरूप कीनसा है!।। ७।। माता पितरं मृत आ बंगाज धीत्यग्रे मर्नसा सं हि जुग्मे ।
सा विभृत्सुर्गभैरसा निविद्धा नर्मस्वन्त इदुंपवाकमीयः ॥ ८॥
युक्ता मातासीद्धार दक्षिणाया अतिष्ठद गभी वृज्ञनीष्वन्तः ।
अमीमेद् वृत्सो अनु गामंपश्यद विश्वरूप्यं त्रिषु योजंनेषु ॥ ९॥
तिस्रो मातृस्त्रीन् पितृन् बिश्चरेकं ऊर्ध्वस्तंस्थी नेमवं ग्लापयन्त ।
मन्त्रयंन्ते दिवो अमुष्यं पृष्ठे विश्वविदो वाच्मिविश्वविन्नाम् ॥ १०॥ (२४)
पञ्चरि चुक्ते परिवर्तमाने यस्मिन्नात्स्थर्भवंनानि विश्वा ।
तस्य नार्श्वस्तप्यते भूरिभारः सुनादेव न िक्ठं चते सर्नामिः ॥ ११॥

अर्थ— (माता पितरं ऋते अवभाज ) माता बालक के पिताको अर्थात् अपने पितको सत्य धर्ममें भाग देती है। (अपने प्रतिको प्रतिको सत्य धर्ममें भाग देती है। (आ बीभत्सुः (अपने प्रतिका) प्रारंभमें बुद्धिसे और (मनसा )मनसे वह (हि सं जग्मे ) निश्चयपूर्वक संगति करती है। (सा बीभत्सुः गर्भरसा निविद्धा) वह भरण करनेवाली अपने बीच रस धारण करनेवाली विद्ध हुई है। जो (नमस्वन्तः इत् उपवाकं स्थुः ) नमस्कार करनेवाले मक्त निश्चयसे उसकी प्रशंसा करते हैं॥ ८॥ (ऋ० १। १६४। ८)

(दक्षिणायाः धुरि माता युक्ता मासीत्) दक्षिणाकी धुरामें माता जोती गई थी, तथा उसका (गर्भः वृजनीषु भन्त-अतिष्ठत्) मछदा अपनी शान्तियोंमें था। (वत्सः गां अनु अमीमेत्) बछदा गौको देखकर जाता है और (त्रिषु योजनेषु) जीनों योजनाओंमें (विश्वरूप्यं अपद्यत्) संपूर्ण रूपोंको देखता है।। ९॥ अर० १। १६४। ६)

(एकः तिस्रः मातृः) अकेला तीन मादाओंको और (त्रीन् पितृन्) तीन पिताओंको (त्रिश्रत् ) धारण (एकः तिस्रः मातृः) अकेला तीन मादाओंको और (त्रीन् पितृन् ) तीन पिताओंको (त्रिश्रत् ) धारण करता हुआ (कर्ष्वः तस्या ) सीधा खढा है। वे इसको (न ई अव उलापयन्त ) ग्लानीको प्राप्त नहीं होने देते। करता हुआ (कर्ष्वः तस्या ) सीधा खढा है। वे इसको (न ई अव उलापयन्त ) ग्लानीको प्राप्त नहीं होने देते। समुख्य दिवः पृष्ठे ) उस खुजोकके पीठपर विराजमान होकर (विश्वविदः ) सर्वश्च लोग (अ-विश्व-विश्वा मान्त्रय-नते ) सबको न समझनेवाले गृह वचनका स्था करते हैं॥ १०॥ (ऋ०१। १६४। १०)

( बस्मिन् परिवर्तमाने पद्धारे चक्रे ) जिस घूमते हुए पांच बारोंवाले चक्रमें ( विश्वा मुवनानि बातस्थुः ) सन सुवन ठहरे हैं। ( तस्य भूरिभारः बक्षः न तप्यते ) उस चक्रका बहुत भारवाला अक्षदण्ड नहीं समा। बौर ( सनात् पुव सनाभिः न छिद्यते ) चिरकालसे केन्द्रस्थान होनेपर भी नहीं छिक्षभिद्य होता है।। ११॥ ( फर० १ । १६४ । १३ )

भावार्थ- माता प्रकृति परमात्मारूपी पिताको सन्यधर्मका भाग समर्पण करती है, अर्थात सत्यधर्म उसीका है ऐसा दर्शा-ती है। सबसे पहिले बुद्धि, कर्म और विचारशाक्तिका संगतीकरण हो गया, जिससे इसकी रचना होगयी है। यह प्रकृति सबका पीषण करनेमें समर्थ है, उसीमें सब प्रकारके उत्तम पोषक रस हैं। जो भक्त नमस्कारपूर्वक इसकी भक्ति करते हैं, वे निक्चय पूर्वक इनकी प्रशंसा करने लगते हैं।। ८॥

माता इस यज्ञरूप रथमें प्रमुख स्थानमें जीती गई है। उसके गर्भका धारण अनेक शक्तियोंसे होता है। 💶 वह जन्मते माता इस यज्ञरूप रथमें प्रमुख स्थानमें जीती गई है। उसके गर्भका धारण अनेक शक्तियोंसे होता है। 💵 वह जन्मते हैं, तो गौंके पछि पीछ चलता है। और बढ़कर पूर्वोक्त तीन केन्द्रोंमें सब विश्वकां रूप ठहरा है, इस बातको देखता है। ९॥ है, तो गौंके पछि पीछ चलता है। और बढ़कर पूर्वोक्त तीनों विताओंका धारण करता हुआ सीधा खड़ा रहता है। ६सको कोई अकेला एक अपनी तीनों माताओं और तीनों विताओंका धारण करता हुआ सीधा खड़ा रहता है। ६सको कोई कानि नहीं उत्पान कर सकता। अन्तमें इसको इस बातका ज्ञान होता है कि युलोकके अपर सर्वज्ञ लोग गुप्त में नोंका विचार करते हैं। १०॥

जिस पृमते हुए पांच आरोंबाले चक्रमें संपूर्ण भुवन ठहरे हैं, उक्का बहुत भारवाला अक्षदण्ड सतत घूमता हुआ भी नहीं तपता और चिरकालसे चक्रकी नाभिमें घूमता हुआ भी नहीं ट्रटता है ॥ ११॥

| बौनैः पिता जनिता नाभिरत्र बन्धुंनीं माता पृथिती महीयम् ।               |        |
|------------------------------------------------------------------------|--------|
| <u>उत्तानयोश्चम्बोर्द्रयोनिर्न्तरत्रां पिता दृष्टितुर्गर्भमार्थात्</u> | ॥ १२ ॥ |
| पुच्छामि त्वा परमन्तं पृथिव्याः पृच्छामि वृष्णो अश्वस्य रेतः।          |        |
| पृच्छामि विश्वंस्य भुवंनस्य नाभि पृच्छामि वाचः पर्मं च्यो∫म            | 118311 |
| इयं वेदिः परो अन्तः पृथिच्या अयं सोमो वृष्णो अश्वस्य रेतः।             |        |
| अयं युज्ञो विश्वस्य अवीनस्य नाभिक्रीक्षायं बाचः पर्मं व्योमि           | 115811 |
| न वि जानामि यदिवेदमस्मि निण्यः संनेद्धो मनसा चरामि ।                   |        |
| युदा मार्गन् प्रथमुजा ऋतस्यादिद् वाचो अश्वेव भागमस्याः                 | ।।१५॥  |

षध-( द्योः नः पिता जनिता) प्रकाशक देव हमारा रक्षक भौर उत्पादक है, वही ( नाभिः ) हमारा मध्य है भौर (नः बन्धुः) हमारा बन्धु है। तथा (इयं मही पृथिवी माता) यह बढी पृथिवी माता है। (उत्तानयोः चम्बोः योनिः मञ्ज) ऊपर चौडे मुखवाले इन दो वर्तनोंका मूळ उत्पत्तिस्थान यहां ही है। यहां ( पिता दुहितः गर्भ भाषात् ) पाळक दूर स्थित प्रकृतिमें गर्भकी स्थापना करता है॥ १२॥

( पृथिन्याः परं बन्तः त्वा पृच्छामि ) पृथ्वीका परला अन्त कीनसा है यह मैं तुझे पृछ्ता हूं। ( वृष्णः जनस्य रेतः पृच्छामि ) बल्वान अश्वके वीर्यके विषयमें में पृछता हूं। ( विश्वस्य अवनस्य नामि पृच्छामि ) सण भुवनके केन्द्रके विष-यमैं पृछता हूं। ( वाचः परमं व्योम पृच्छामि ) वाणीका परम आकाश अर्थात् उत्पत्तिस्थान पृछता हूं॥ १३॥

( इयं वेदिः पृथिन्याः परः अन्तः ) यह वेदी भूमिका परला अन्त भाग है । ( अयं सोमः वृष्णः अश्वस्य रेतः )

सिस बल्यान अश्वका वीर्य है। ( अयं यज्ञः विश्वस्य भुवनस्य नाभिः ) यह यज्ञ सब भुवनोंका मध्य है। और
( अयं ब्रह्मा वाचः परमं न्योम ) वह ब्रह्मा वाणीका परम स्थान है।। १४॥

(न विजानामि यस इव इदं आहेम) मैं नहीं जानता कि मैं किसके सहश हूं। (निण्यः संनदः मनसा घरामि) अंदर बंधा हुआ में मनसे चळता हूं। (यदा ऋतस्य प्रथमजाः मा अगन्) जब सत्यका पहिला पवर्तक मेरे समीप आगया, (आत् इत् अस्याः वाचः भागं अरुनुवे) उसी समय इसके वाणीके भागको मैंने प्राप्त किया ॥ १५॥

भावार्थ-वह परमाश्मा यु अर्थात् स्र्यंके समान प्रकाशमान है, वही हम सबका विता, जनक, बन्धु, और केन्द्र है। यह पृथ्वी अर्थात् प्रकृति हमारी बड़ी माता है। यह विता इस दुहिता रूपी प्रकृतिमें गर्भका आधान करता है। जिससे सब सृष्टि उत्पन्न होती है। इन दोनों प्रकृति पुरुषमें सबका उत्पत्ति स्थान है। १२॥

इस पृथ्वीका परला अन्तिम भाग कौनसा है ? बलवान् अश्वका नीर्य कौनसा है ? संपूर्ण जगत्का केन्द्र कौनसा है ? और वाणीका परम उत्पत्तिस्थान कौनसा है ? ॥ १३॥

यही यज्ञकी वेदी इस भूमिका परला अन्तभाग है। बलवान अश्वका वीर्थ यह सोम है। यज्ञ ही सब जगत् का केन्द्र हैं और यह ब्रह्मा—आस्मा-ही वाणीका परम उत्पत्तिस्थान है। १४॥

यह आत्मा किसके समान है यह विदित नहीं है। यह आत्मा इस शरीरमें बद्ध होकर रहा है परंतु मनसे बड़ी हरुचल करता है। जिस समय सलाधर्मका पहिला प्रवर्तक परमात्माको प्राप्त होता है, उसी समय इस दिन्छ मंत्रकी वाणीका भाष्य इसको प्राप्त होता है। १५॥

| अपाङ् प्राङेति स्वधयां गृभीता ऽमत्यों मत्येना सयोनिः।                |          |
|----------------------------------------------------------------------|----------|
| ता शक्तंन्ता विषुचीना वियन्ता न्यं १ न्यं चिक्युर्न नि चिक्युर्न्यम् | ॥१६॥     |
| सप्तार्धगुर्भा भवनस्य रेतो विष्णोस्तिष्ठन्ति प्रदिशा विधर्मणि ।      |          |
| ते धीतिभिर्मनसा ते विपश्चितः परिश्चवः परि भवन्ति विश्वतः             | ॥१७॥     |
| ऋचो अक्षरे परमे व्योमिन यस्मिन देवा अधि विश्वे निषेदुः ।             |          |
|                                                                      | 115511   |
| ऋचः पदं मात्रया कुल्पयंन्तोऽधेचेनं चाक्लपुर्विश्वमेजेत् ।            |          |
| त्रिपाद् ब्रह्म पुरु रूपं वि तेष्ठे तेन जीवान्ति प्रदिश्यतेसः        | 11 88 11 |

अर्थ— ( जमत्र्य: मत्र्येन सयोनिः ) जमर जात्मा मरणधर्मवाके शरीरके साथ एक उत्पत्तिस्थानमें प्राप्त होकर (स्वध्या गृमीतः जपाक् प्राक् पृति ) जाना धारणा शाकिसे युक्त होकर नीचे तथा उपर जाता है। [ ता शक्षन्ता विषू— चीना ) व दोनों शाश्वत रहनेवाले, विविध गतिवाले परंतु ( वियन्ता ) विरुद्ध गतिवाले हैं उनमेंसे ( अन्यं निन्धियः ) प्रको जानते हैं और ( अन्यं न निचिक्युः ) दूसरेको नहीं जानते ॥ १६ ॥

( सुवनस्य रेतः आप मर्धगर्भाः ) सब सुवनोंका बीर्य सात अर्ध गर्भमें परिणत होकर ( विष्णोः प्रीदृशा विधर्मणि सिष्ठन्ति ) व्यापक देवकी माज्ञामें रहकर विशेष गुणधर्मों में ठहरते हैं। (ते धीतिभिः मनसा ) वे बुद्धि नीर मनसे युक्त होकर तथा (ते विपश्चितः परिभवाने ) वे ज्ञानी मौर सर्वत्र उपास्थित होकर ( विश्वतः परिभवानेत ) वन मोरसे घरते । १७ ॥

(परमे क्योमन्) परम आकाशमें उत्पन्न होनेवाके (यिस्मन् ऋचः अक्षरे ) जिस मंत्रके अक्षरमें (विश्वे देवाः अधि-निषेदुः) सब देव निवास करते हैं, (यः तत् न वेद ) जो वह बात नहीं जानता वह (ऋचा किं करिष्यति ) वेद मंत्र केकर गा करेगा। (ये हत् तत् विदुः ते हमे समासते ) जो निश्चय से उसको जानते हैं वे ये वाम स्थानमें केगे हैं।। १८॥

(ऋचः पदं माश्रया कल्पयन्तः ) मंत्रके पदको मात्रासे समर्थ बनाते हैं । ( अर्धचेंन एजत् विश्वं चानरुपः ) आधे मंत्रसे चलनेयां ज्ञातको समर्थ करते हैं । इस प्रकार (त्रिपात् ब्रह्म पुरुरूपं वि तस्थे ) तीन पादोवाळा ज्ञान बहुतरूपोंसे उद्दरा है। ( तेन चतन्नः प्रदिवाः जीवन्ति ) उसीसे चारों दिशाएं जीवित रहती हैं ॥ १९॥

भाषार्थ - यह आत्मां अमर है। तथापि भरण धर्मवाले शरीरके साथ रहनेके कारण विविध योनियों में जन्मता है। यह अपनी धारक शक्तिके साथ ही शरीरमें आता अथवा शरीरसे पृथक् होता है। ये होनों शाश्वत हैं और गतिमान भी हैं, तथापि उनकी गतियोंमें अन्तर है। तनमेंसे एक को जानते हैं. परंतु दूसरे का ज्ञान नहीं होता है। १६॥

खा बने हुए पदार्थीका मूल बीज सात तत्त्वोंमें है । ये सातों मूल तत्त्व व्यापक परमात्माकी आज्ञामें कार्य करते हैं । ज्ञानी स्रोग मनसे दाम ज्ञानका प्राप्त करके सर्वत्र उपस्थित होनेके समान ज्ञानवान् होते हैं । ॥ १७ ॥

इस बड़े आकाशमें शब्द उत्पन्न होता है, उस शब्दसे बननेवार्ला ऋचाके अक्षरमें अनेक देवताओंका निवास होता है। जो मतुष्य इस बातको नहीं जानता, वह केवल मंत्रको लेकर क्या करेंगा १ परंतु जो इस तरवको जानते हैं, वे परम पदमें जाकर विराजमान होते हैं॥ १८॥

द्वा संपूर्णा सुयुजा सर्खाया समानं वृक्षं परि षस्वजाते ।
तयोर्न्यः पिष्पेलं स्वाद्वस्यनंदनञ्चन्यो अभि चोकशीति ॥ २०॥
यासिन् वृक्षे मध्वदः सुपूर्णा निविद्यन्ते सुवेते चाधि विश्वे ।
तस्य यदाहुः पिष्पेलं स्वाद्वय्रे तन्नोन्नेश्वदः पितरं न वेदं ॥ २१॥
यत्रां सुपूर्णा अमृतस्य भक्षमिनमेषं विद्यांभिस्वरंन्ति ।
पना विश्वंस्य भूवंनस्य गोपाः सं मा घीरः पाक्षमत्रा विवेश्व ॥ २२॥ (२५)

अर्थ — ( द्वा सुपर्णा ) दो उत्तम पंखवाले पक्षी हैं, वे ( सयुजा सखाया ) साथ रहनेवाले मित्र हैं, वे ( समानं बुक्षं परिषस्वजाते ) एक ही बृक्षपर मिलकर रहते हैं। ( तयोः अन्यः ) उनमेंसे एक ( स्वादु पिष्पलं आसि ) मीठा क्रिक खाता है, ( अन्यः अनक्षन् ) दृसरा न खाता हुआ ( अभि चाइशीति ) चमकता है ॥ २०॥ ऋ० ।। १६४। २० )

(यस्मिन् वृक्षे ) जिस वृक्षपर ( मध्वरः सुपर्णाः ) मधुर रस खानेवाले पक्षी ( निविधःते ) निवासः करते हैं, कौर ( विश्वे अधि सुवते ) सब संतान उत्पन्न करते हैं, (तस्य यत् अग्रे स्वादु पिप्पलं आहुः ) असका जो प्रारंभमें मीठा फल है ऐसा कहते हैं, (तत् न उत् नशत्) वह उसको नहीं मिलता, (यः पितरं नवेद ) जो पिताको नहीं जानता ॥२ १॥ ( ऋ० १। १६ १॥ २२ )

( सुपर्णाः ) वे पक्षी ( यत्र अमृतस्य भक्षं ) जहां अमृतका अस ( विद्धाभिः अनिमेषं अभिस्वरान्ति ) झानपूर्वक विश्राम न लेते हुए एकस्वरसे प्राप्त करते हैं, ( एना विश्वस्य भुवनस्य गोपाः ) वह सब भुवनोंका रक्षक ( सः धीरः ) वह धैर्यकाली ( अत्र मा पार्क आविवेश) यहां मुझ परिपक होनेवाले ने प्रविष्ट होता है ॥ २२ ॥ ( ऋ० १६४ । २१ )

मार्चार्थ— दो आत्मा हैं, वे साथ रहनेवाले परस्परके परम मित्र हैं। ये दोनों संसारक्ष्मी बृक्षपर मिल जुलकर रहते हैं। उनमेंसे एक इस संसारबृक्षका मीठा फल खाता है और दूसरा न भोग करता हुआ केवल नक्सता रहता है ॥ २०॥

इस संसार हाथी ब्रक्षपर मीठा फल खानेवाले अनंत आत्माहिया पक्षी निवास करते हैं। ये सम यहाँ संतान उत्पन्न करते हैं। इनमेंसे जो अपने पिताको नहीं जानता उसके सामनेका मीठा फल भी उसकी नहीं मिलता ॥ २१॥

य सब आत्मारूपी अनंत पक्षी अमृतका फल खानेकी इच्छासे विश्राम न लेते हुए ज्ञानपूर्वक पुकारते हैं । संपूर्ण भुवनीका रक्षक वह धैर्यशाली परमातमा इस जगत्में मुझ जैसे अपरिपक्षमें अर्थात् प्रत्येक प्राणीमें प्रविष्ठ हुआ है ॥ २२ ॥

### जीवारमा, परमारमा और संसार।

इस सूक्त अध्यात्मविद्याका उत्तम विचार हुआ है। ऋग्वेदमें (१। १६४ स्थानपर) यही सूक्त है। वहीं इस सूक्त के ५२ मंत्र है, इस ऋग्वेदके एक ही सूक्त के दो भाग कर के इस अथवेवेद कां० ९ के नवम और दशम ये दो सूक्त बने हैं। नवम सूक्त के २२ मंत्र हैं और दशम सूक्त के २८ मंत्र हैं। ये दोनों सूक्तों के मिलकर ५० मंत्र होते हैं। पूर्वेक्त ऋग्वेद १। १६४ के ५२ मंत्र हैं। कुछ पाठभेद, मंत्रक्रम भेद और मंत्रोंकी न्यूनाधिकता भी है। तथापि सर्वसाधारण रीति थे ऐसा कह सकते हैं कि, इस ऋग्वेद सूक्त के थे अथवेवेदके दो सूक्त बने हैं। अथवेवेदमें ऋग्वेदके कई सूक्त हैं, उनमें यह भी एक सूक्त है।

अरवेदके इस स्कतके पहिले २२ भंत्र कुछ थोडे कमभेदसे यहां हैं। और अगले मंत्रोंका अगला स्कत बना है। इस स्कतमें जीवातमा,परमात्मा, और संसारहक्षका उत्तम वर्णन है। वेदका जो उत्तम विषय है वह यही है। जो अक्षिक्या और आत्मविया कही गई है वह ऐसे ही स्कतों में कही है। यह गुप्तविया है, इसीक्रिए व्यंग्य शब्दोंकी योजना द्वारा यह अध्या-स्मविद्या यहां कही है, साम शब्दोंसे नहीं कही है। इसी कारण मंत्रोंके शब्दोंसे स्पष्ट बोच नहीं होता, परंतु सूक्ष्म विचार करने पर हैं। बोध होने लगता है। इस स्कतका विचार करनेके लिए अन्तिम मंत्रोंका विचार सबसे प्रणा करना चाहिए; इसका कारण यह है कि इन तीन मंत्रोंमें वकतन्य बात अधिक स्पष्ट शब्दें।द्वारा न्यक्त की गई है। इसलिए इन तीन मंत्रोंका विचार इम यहाँ पर प्रथम करते हैं—

द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्ष परिवस्वजाते । ( मं० २० )

इस मंत्रभागका व्यक्त अर्थ यह है कि '' दो उत्तम पंखवाले पक्षी साथ साय रहनेवाले परस्परके मित्र हें और वे दोनों एक ही वृक्षपर एक दूसरेको आर्टिंगन देकर रहते हैं। " यहां जिन पिक्षयोंका वर्णन है वे केवल दोही नहीं हैं, परंतु अगले ही मत्रमें कहा है कि ( मध्वदः सुपर्णाः ) भीठे फलका भीग करनेवाले पक्षी बहुत हैं, असंख्य हैं, अनंत हैं। यहां ( मधु-अदः ) भीठे फलका भीग करनेवाले पक्षी अनंत हैं ऐसा कहा है, पंतु दूसरा पक्षी मीठा फल खानेका इच्छुक नहीं है और जो केवल इसका हमेशाहा साथी है, वह ( अभिचावशीति ) प्रकाशता तो है, परंतु (अन्—अश्रन् ) भोग नहीं करता। यह पक्षी एक ही है। इस संपूर्ण दक्षपर भोग करनेवाले पक्षी अनंत हैं परंतु भोग न करनेवाला पक्षी एक ही है, तथापि यह एक हीता हुआ भी, सब अन्य भोगी पिक्षयोंको ऐसा प्रतीत होता है कि मह हमारा ( सयुज् सखा ) साथी मित्र है। यह पक्षी एक होते हुए भी सक्के साथ रहता और सबका प्यारा मित्र बना रहता है, यह बात कैसी बनती है, यह विचार करके ही समझ लेना चाहिये।

यह गा ' संसार वृक्ष ' ही है। इस संसार वृक्षपर बहुत फक लगते हैं, कई फल पकते हैं और कई कच्चे भी रहते हैं। इस संसार वृक्षपर एक परमारमा सर्वत्र व्यापक होकर रहता है, इस संसार वृक्षकी हरएक शास्तापर यह विराजमान है। यह संसार वृक्षका एक भी फल नहीं खाता, परंतु अपने निज तेजसे नमकता रहता है, क्योंकि इसके समान कियीका भी तेज नहीं है।

इसी संसारमृक्षपर सदा मीठे फल खानेकी इच्छा करनेवाले अनंत जीवातमा रहते हैं, इनके विषयमें ऐसा वर्णन है-

यसिन् वृक्षे मध्वदः सुवर्णा निविशन्ते

सुवते चाचि विश्वे ॥ ( मं २१ )

" इव अंसारबक्षपर मीठा फल खानेवाले भनंत पक्षी निवास करते हैं यहां अपनी संतानवृद्धि करते हैं और सब इस

वृक्षपर ही रहते हैं । " ये पश्री नि:संदेह जीवारमा ही हैं। क्योंकि यही जीवारमा वारंवार जन्म लेता है, सुखभीगकी लालसा

पार्ण करता है, संकारमें रहता है और संतान उत्पन्न करता है। यही जीवारमा—

ै तथोरन्यः पिष्पकं स्वाहृत्ति, अनशसन्यो सभि चाकशीति । (सं०२०)
े उनमेंसे एक मीठा फरु खाता है, परंतु दूसरा फलभोग ब करता हुआ केवल प्रकाशता है। '' मीठा फल खातेवाला
कीव सारमा है और फलभोग न करनेवाला परमात्मा है। उसका वर्णन वेदमें अन्यत्र इस तरह आगया है—

अकामो भीरो अमृतः स्वयंभू रसेन तृतो ग कुतश्चनोनः । तमेथुविद्वान् न विभाग मृत्योरात्मानं भीरमजरं युवानम् ॥ अथर्वः १० । ८ । ४४

तमध् विद्वान् न विभाग मुत्यारारमान चारनगर जुनान्य । '' मोगकी कमनारहित, धर्यवान्, अमर, रवयंश्च, रससे तृप्त, कहीं भी न्यून नहीं, जरारहित तरण इस पर्म आस्माकी जानकर ही मृत्युका भय तूर होता है। '' यह परमारमा ' अकाम ' होनेके कारण फल भोग नहीं करता और इसका मित्र जानकर ही मृत्युका भय तूर होता है। '' यह परमारमा ' अकाम ' होनेके कारण फल भोग नहीं करता और इसका मित्र जीवारमा सकाम होनेके कारण सदा मीठे फल खानेकी इच्छा करता है। तथापि इसको खदा मीठे फल मिलते ही हैं ऐसा कोई जीवारमा नहीं। यह जैसा कभी करता है, उसके अनुसार उसको मीठे या बहुने फल मिलते रहते हैं और जो मिलते हैं उनका माग करता रहता है।

जीवारमा और परमारमा 'स-युज्' अर्थात् एक दूसरेके साथ लगे हैं, इनके मध्यम कोई स्थानका अन्तर नहीं है। जिस स्थानमें एक है उसी स्थानमें उसके साथ दूसरा है। जीवारमा ( मध्वदः सुवर्णाः ) मीठा भोग करनेवाले ये जीव जनंत हैं, अनंत होनेके कारण इनका आकार अणु है, अर्थात् ये छोटे छोटे पिटिछज्ञ हैं। परंतु परमारमा प्रत्येकके साथ समानत्या होनेके कारण विभु (न कुतश्चन कनः) स्वंत्र व्यापक और कहींभी न्यून नहीं ऐसा है। यह परमारमा इरएकमें व्यापक है, देखिये इसवा वर्णन-

### इन्द्रं मित्रं वर्रणम्यिमांहुरथो दिव्यः स सुंपूर्णो गुरुत्मान् । एकं सद् विप्रा बहुधा बंदन्त्य्यि यमं मात्रिश्चानमाहुः ॥ इति पश्चमोऽनुवाकः ॥

11 26 11(26)

॥ इति पश्चमोऽनुवाकः ॥ ॥ नवमं काण्डं समाप्तम् ॥

अर्थ- [एकं सत्] एक सत् वस्तु है उसीका [विशाः बहुधा बदन्ति] ज्ञानी लोग अनेक प्रकार वर्णन करते हैं। उसी एकको इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, दिच्य सुवर्ण, गरुरमान्, यस और मात्तरिश्वा [ अथो आहुः ] कहते हैं ॥ २८ ॥

मावार्थ – सत्य तस्त्व केवल एक ही है, परंतु ज्ञानी लोग उसी एक सत्य तस्त्वका वर्णन गुणबोधक अनेक नामोंसे करते हैं। उसी एक सत्य तस्त्वको ने इन्द्र, मित्र, वहण आदि भिन्न भिन्न नाम देते हैं॥ २८॥

## छन्दोंका महत्त्व।

### वाणी और गोरक्षण ।

गायत्री, त्रिष्टुप्, जगती आदि सात छंद मुख्य हैं। इनके भेद और बहुत ही हैं। इन सात छन्दोंमें देदका आन भरा रखा है, इसीलिए कहा है कि अज्ञानका आच्छादन करके ज्ञानका प्रकाशन करनेवाले ये छन्द हैं। इन छन्दोंमें किस प्रकारका आन है इस विषयमें थोडासा विवरण प्रथम मंत्रमें है। उसमें कहा है-

( गायत्रे गाय-त्रं ) गायत्री छन्दमं ( गाय ) प्राणीकी ( त्रं ) रक्षा करनेका ज्ञान है । जो लोग गायत्री छंदवाले मंत्रीका उत्तम अध्ययन करेंगे, वे प्राणरक्षा करनेकी विद्या उत्तम रीतिसे जान सकते हैं । ( त्रैष्टुमात् ) त्रिष्टुप् छन्दमं ( त्रै-ष्टुमं ) तीनोंका अर्थात् प्रकृति, जीवारमा और परमारमाका गुणवर्णन है, इस कारण जो लोग त्रिष्टुप् छन्दोंवाले मंत्रोंका उत्तम अध्ययन करेंगे उनकी प्रकृतिविद्या आरमिवद्या और ब्रह्मविद्याका ज्ञान हो सकता है और वे प्रकृतिविद्यासे ऐहिक सुख और आरमिवद्यासे अमृतत्वकी प्राप्ति कर सकते हैं । इस प्रकार यह वेदमंत्रोंकी विद्या इह्यरलेकिक सुखका साधन होती है ।

(जगति जगत्) जगति छन्दमें जगत् संबंधी अद्भुत ज्ञान भरा है। जो ज्ञान प्राप्त करनेसे मनुष्य इस जगत्में विजयी है। सकता है। इसीलिए इसी मंत्रमें आगे कहा है कि—

य इत् तत् विदुः ते अमृतस्यं आनशुः। ( मं॰ १ )

"जो ज्ञानी इस ज्ञानको-इस वैदिक ज्ञानको-यथावत् जानते हैं, वे अमृतको अर्थात् मोक्षको प्राप्त करते हैं।" उक्त प्रकार छंदोविद्याको जाननेवाले मोक्षके अधिकारी होते हैं। इसका अर्थ यह नहीं है कि वे केवल मोक्षके ही अधिकारी हैं और इस जगत्त् की उन्नतिकों वे नहीं प्राप्त कर सकते, प्रत्युत वे जागतिक उन्नतिको जैसे प्राप्त होते हैं उसी प्रकार आत्मिक उन्नतिको भी वे प्राप्त होते हैं। जो मोक्षके अथवा अमृतत्वके अधिकारी होते हैं वे सामान्य मौतिक उन्नतिको प्राप्त कर सकते हैं यह कहनेकी भी कोई आवश्यकता नहीं। क्योंकि श्रीकृष्ण भगवान, राजा जनक, श्रीरामचन्द्र आदि मुक्त पुरुष इह लोकका व्यवहार करनेमें भी उत्तम दक्ष ये और उन्होंने ऐहिक व्यवहार उत्तम तरह किये थे। और ये तो अमृतत्वके अधिकारी थे इस विषयमें किसीको भी संदेह नहीं है। इस प्रकार इस वेदमंत्रोंके ज्ञानको प्राप्त करनेवाले मनुष्य इह परलोकमें परमोच गतिको प्राप्त कर सकते हैं। प्रत्येक मनुष्य जो इस भूलोकमें देहधारण करके आया है वह अमरत्व प्राप्त करनेके लिये ही है। इसीलिए कहा जाता है कि वेदका ज्ञान प्रत्येक मनुष्यके लिये उन्नतिका मार्ग बतानेमें समर्थ है।

( गायत्रेण अर्क प्रतिमिमीते ) गायत्री छन्दसं अर्चनीय देवकी शब्दरूपी प्रतिमा निर्माण की है। प्रस्पेक मनुष्यको जिस एक अद्वितीय देवकी अर्ची करनी अस्पेत आवश्यक है, उस देवकी वस्तुतः प्रतिमा तो नहीं है, परंतु उसकी शब्दमयी प्रतिमा 'गायत्री छंद' है। इस कारण पाठक यदि विस्ती स्थानपर परमात्म देवकी प्रतिमा देख सकते हैं तो वे इस छन्दमें ही देख सकते हैं।

( अर्केण साम ) इस अर्चनीय अर्थात् पूजनीय देवकी सहायतासे 'साम ' अर्थीत् शान्ति प्राप्त होती हैं। इस शान्तिका ही दूसरा नाम ' अमृत ' है। अमृत और साम एक ही अवस्थाके वाजक शब्द हैं अस्तु। इसी तरह त्रिष्टुप् छन्दसे भी वर्णनीय देवता का वर्णन किया जाता है। त्रिष्टुम छन्दकी वाणी उसीका वर्णन करती है। पूर्व मंत्रमें कहा है कि त्रिष्टुप् छन्दसे प्रकृति, जीव और परमात्माका वर्णन होता है, वही बात यहां इस मंत्रमें अनुसंघेय है। इस प्रकार-

#### सात छन्द।

द्विपदा चतुष्पदा सप्तवाणीः अक्षरेण मिमते । ( मं० २ )

" दो चरण और चार चरणोंबाले जो सात छन्द हैं, उनके प्रत्येक चरणमें अक्षर संख्याका परिणाम अक्षरोंकी संख्याकी गिनती करनेसे ही होता हैं।" जैसा अनुष्ठुभूमें चरणमें आठ अक्षर, इसी प्रकार अन्यान्य छन्दोंके पादोंमें अन्य संख्या अक्षरोंकी है। इस प्रकार अक्षर संख्याकी न्यूनाधिकतासे ये छन्द होते हैं।

(गायत्रस्य तिसः समिधः) गायत्री छन्दके पाद तीन हैं। प्रत्येकमें अक्षर आठ होते हैं। जगती छदसे जगतका वर्णन है यह बात प्रथम मंत्रमें कही है, वही फिर इस तृतीय मंत्रमें दुहराते हैं और वहते हैं कि (जगता दिवि सिंधुं अस्कभागत्) जगित छन्दसे गानो युलोकमें महासागरका फैला रखा है। अर्थात जैसा महासागरका वर्णन होता है वैसा ही युलोकका वर्णन किया है। इस महासागर में ये नक्षत्र छोटे छोटे हीपोंके समान हैं इत्यादि आलंकारिक वर्णन यहां समझना उचित है।

इसी प्रकार ( रथंतरेण सूर्य पर्यपश्यत् ) रयन्तर से सूर्यका ज्ञान प्रस्नक्ष होता है । क्यों के उसमें यह वर्णन अतिस्पष्ट है । इसी प्रकार ( रथंतरेण सूर्य पर्यपश्यत् ) रयन्तर से सूर्यका ज्ञान प्रस्न होता है । क्यों के उसमें यह वर्णन अतिस्पष्ट है । इस ज्ञानकी ( महा महित्वा ) महत्ता क्या कथन करनी है, यह ज्ञान तो मनुष्यको अन्तिम मंजलतक पहुंचा देता है । यह ज्ञान सबसे तो मनुष्यको इस जगत्में और उस खर्गमें और अन्तमें मोक्षतक उत्तम मार्गदर्शक होता है । अतः यही वेदमंत्रीका ज्ञान सबसे अधिक महस्वपूर्ण है ।

सुहस्त गोरक्षक।

जिस प्रकार ( सुद्दाः सुद्धां धेतुं उपह्नथे ) उत्तम हाथवाला उत्तम दोहन करने योग्य धेनुको पुकारता है, तसी प्रकार मनुष्य इस वेदवाणीक्ष्मी कामधेनुको अपने पास बुलावे। गायका दूध निचोडनेवाला 'सुद्दस्त' अर्थात् उत्तम प्रेमपूर्ण हाथवाला होना मनुष्य इस वेदवाणीक्ष्मी कामधेनुको अपने पास बुलावे। गायको क्ष्म है कि जो गौको कष्ट पहुंचाता है, ऐसा दुईस्त मनुष्य कभी गायको खादको । 'दुईस्त' नहीं होना चाहिये। दुईस्त मनुष्य अपने पास न बुलावे। परंतु जो हाथ सदा गायकी सेवाके लिये तत्पर रहता है, गायका प्रिय करनेमें जो दक्ष है, वही मनुष्य अपने पास न बुलावे। गौ अवध्य होनेसे गायके साथ किसी प्रकार भी 'दुईस्त' का संबंध नहीं आना चाहिये। 'सुद्दस्त' होकर ही मनुष्य गायको बुलावे। गौ अवध्य होनेसे गायके साथ किसी प्रकार भी 'दुईस्त' का संबंध नहीं आना चाहिये। 'सुद्दस्त' होकर ही मनुष्य गायके पास नावे, यह वेदका उपदेश स्पष्टतासे कहता है कि 'गोरक्षण' करना मनुष्यका वेदोक्त धर्म है। जो प्रेमसे गोपालन गायके पास नावे, यह वेदका उपदेश स्पष्टतासे कहता है कि 'गोरक्षण' करना मनुष्यका वेदोक्त धर्म है। जो प्रेमसे गोपालन करता है वहा सच्चा वैदिकधर्मों है, क्योंकि गौ' नाम जैसा गायका वाचक है वैसा ही वह 'वेदवाणी' का भी वाचक है। अतः करता है वहा सच्चा वैदिकधर्मों है, क्योंकि गौ' नाम जैसा गायका वाचक है वैसा ही वह 'वेदवाणी' का भी वाचक है। 'गोरक्षा' का अर्थ 'गायका रक्षा' और 'वेदज्ञानकी रक्षा' है इसलिये कहा जाता है कि गोरक्षक ही वैदिक धर्मों हो सकता है। 'गोरक्षा' का अर्थ 'गायका दोहन करनेसे

(गोधुक् एनां दोहत ) गायका दाहन करनवाला इस नामा जार देव प्रमान स्थाप प्रमान होता है। गायके दूधसे अमृत इपी दूध प्राप्त होता है और वेदवाणी इपी वागों का देविन करने से अमृत और। ज्ञान प्राप्त होता है। गायके दूधसे अमृत इपी दूध प्राप्त होता है। यहां यज्ञ करने के दोनों साधन हैं। इसीलिये कहा कि (तत् धर्म: सप्र- जैसा यज्ञ होता है, वैसा ही वेदज्ञानसे भी होता है। यहां यज्ञ करने के दोनों साधन हैं। इसीलिये कहा कि (तत् धर्म: सप्र- जैसा यज्ञ का मार्ग बता रही है और यह गी अपने दूध से वोचत् ) यज्ञका ही वे मंत्र वर्णन करते हैं। वेदवाणी इपी गी अपने ज्ञानसे यज्ञ का मार्ग बता रही है और यह गी अपने दूध से यज्ञ करती है। इस तरह दोनों गोवाकी समानता है।

(वसूनां वसुपरनी) यह गौ-वेदवाणी और गोमासा-वसुओं की पालनेहारी है। वसु नाम एश्वर्यका वाचक है। सब प्रकार के प्रेश्वर्य ज्ञानसे और बलसे ही प्राप्त होते हैं। वेदवाणी रूपी गौसे ज्ञान मिलता और गोमातासे पोषक अन्न मिलता है। इस प्रकार पेश्वर्य ज्ञानसे और बलसे ही प्राप्त होते हैं। वेदवाणी रूपी गौसे ज्ञान मिलता और गोमातासे पोषक अन्न मिलता है। इस प्रकार ये देनिंग गौने ऐश्वर्यीका प्रदान करती हैं। जिस प्रकार यह गोमाता अपने (वरसं इच्छन्ती) बछडे की इच्छा करती हुई घरमें आती है, उसी प्रकार यह वेदवाणी भी इस भूमंडलपर इसलिए अवतीण हो गई है कि ये अनन्त मानवजीव इस ज्ञानामृतका पान

देनेवाला और इन दोनोंसे शक्तियां प्राप्त करके पुष्ट होनेवाला तीसर। मध्यम भाई है। यह वर्णन भी प्वोक्त जीवात्मा, परमास्मा और पोषक संसारका ही सूचक है। विद्युत्से मन और जीवात्माका भी वर्णन किया जाता है, सणमात्र चमकनेका धमें इनमें समान है। जिस तरह विद्युत् एकक्षणमें चमकती है पूबक्षणमें नहीं होती और उत्तर क्षणमें भी नहीं होती, उसी प्रकार जीवभी जनमें मृत्युतक चमकता है और पूर्व तथा उत्तर कालमें छिपा रहता है। अस्तु। इस रीतिसे इस प्रथम मंत्रमें सूर्यादि तीन तेजोंके वर्णनके मिषसे जीवात्मा, परमात्मा भीर संसारका वर्णन किया है, सो पाठक देखें। इसी मंत्रमें और कहा है कि—

अत्रापद्यं विद्वति सप्तपुत्रम् । ( मं॰ 🛘 )

" यहां सात पुत्रोंवाले प्रजापितका मैंने दर्शन किया " पूर्वीक्त वर्णनमें विश्वित अर्थात् प्रजापितदा मर्णन है यह बात इस मैंत्रिसे स्पष्ट होती है। यहां विश्वित प्रजापित ये नाम सब जगत् के पालनेवालके सूचक हैं। इसके सात पुत्र हैं, इसके सात पुत्र ये ही सात लोक हैं क्यों के इसीन इनकी उत्पक्ति की है। यह उन सात लोकोंका विता है और ये उसके पुत्र हैं। जो " वाम पिलत " आदि नामोंसे प्रथम मंत्रमें वर्णित हुआ है, वही जगत्यालक सबका विता और जेठा माई परमेश्वर है। उसके माई अथवा पुत्र सब जीव हैं और इन जीवोंको भोग देनेवाला यह सब संमार । यह बात इस प्रथम मंत्र के मननसे स्पष्ट हो गई है। आगे कहा है कि—

सस युक्तन्ति रथमेकचकम् । एको अस्वी वहति सप्त नामा । ( मं० २ )

"एक रथको सात जोडे हैं।" अर्थात् इस शरीर रूपी रथको सात घोडे जोडे हैं परन्तु ये सात घोडे होते हुए भी वस्तुत: "सप्तनामक एक ही घोडा इसको चलाता है। अर्थात् इस रथको चलानेवाली गति एक ही है, परंतु वह सात प्रकारके क्यों हैं। जैसा आंख, नाक, कान, रसना, स्वचा, मन ये सात शानिद्विय हैं, ये शानिदियरूपी सात घोडे इस शरीरको जोते हैं। परंतु देखा जाय तो ऐसा स्पष्ट प्रतीत होगा कि आत्माकी एक चित् शक्ति इन सातों इंद्रियों में विभक्त हो गई है अतः यहां कर सकते हैं कि यहां घोडे सात भी हैं और सात नामोंवाला एक ही घोडा है। एक कथनमें स्थूप की ओर दूसरे कथनमें सूक्ष्म की ओर है देखा गया है।

इसी प्रकार दो हाथ दो पांव, मुख, गुदा और शिक्ष ये सात कमेंद्रियां यदापि सात हैं, तथापि आत्मा की कमैशाकि के ही ये सात विभाग हुए हैं इसलिय स्थूल दृष्टिसे ये सात चोड़े इस शरीर रूपी रथको जोते हैं; ऐसा हम कह सकते हैं तथापि आत्मा की दृष्टिसे हम ऐसा भी कह सकते हैं कि एक हो आत्माकी कमैशाकि यहां सात रीतिसे विभक्त होकर कार्य कर रही है।

कर्मेंद्रिय, ज्ञानिदिय, प्राण, मन, चित्त अहंकार, बुद्धि ये भी सात घोडे इस शरीर के साथ जोते गये हैं परंतु आत्माकी ओरसे

देखनेसे ऐसा भी कह सकते हैं कि एक हैं। इन्द्रशक्ति इस सब इंदियोंनि कार्य कर रही है।

इसी प्रकार अन्यान्य विषयों के संबंधमें समझना योग्य है। जैना एक ही प्राण शरीरमें ग्यारह स्थानों में रहनेसे प्राण, अपान आदि नामोंको प्राप्त करता है। यह भाव शारीरिक विषयों के संबंधमें हुआ, परंतु जैसा यह शरीर छोटा ब्रह्माण्ड वे उसी प्रकार यह संपूर्ण जगत् भी एक बडा शरीर ही है। अतः दोनों स्थानों नियम एक जैसा है, अतः 'एक स्थको सात घोडे जोते है, परंतु सात नामोंनाला एक ही घोडा इस रथको खींचता है' इस बातको इस जगत्में भी देखना चाहिये।

यह जगत पृथ्वी, आप,तेज, वायु, आकाश, तन्मात्र और महत्तत्त्व इन सातोंके द्वारा जलाया जाता है यह सत्य है, तथापि एक ही महत्तत्त्व इन सातोंमें परिणत होकर इस जगत्को काशता है यह भी उतना ही सत्य है। सूर्यके किरणोंमें सात रंगोंके सात किरण हैं यह बात जैसी सत्य है उसी प्रकार सूर्यका एक ही किरण उन सात प्रकाशकिरणोंगें विभक्त हुआ है यह भी उतना ही सत्य है। इसी कारण सूर्यको सप्तरिय इध्यादि नाम दिये गये हैं।

एक संवत्तर कालके सात ऋतु है, वयंत, भीवन, वर्षा, बारत्, हेमंत शिशिर ये छः और अधिक मासका एक निल कर

सात ऋतु हैं। तकापि इन सातों ऋतुओं में एक ही काल ज्यापता है और सात ऋतुओं में परिणत होता है।

बाल्य, कीमार्थ, तारूण्य, यौवन, परिहाण, वार्धक्य, जरा ये सात आयुके जैसे सात भाग हैं और इनमें एक ही जीवन की अवधि अर्थ त् आयु व्यतित होती है; उसी प्रकार इस जगतकी आयुक्त भी सात भाग हैं और उनमें जगतकी आयु विभक्त होती है। इस दृष्टिंसे सर्वत्र देखना योग्य है। तात्पर्य यह है कि स्थूल दृष्टिसे विभक्त अवस्था शात होती है और सूक्ष्म दृति

एकावस्था किंवा साम्यावस्था प्रतीत होती है। इसके लिये और भी एक उदाइरण देते हैं। मिट्टी एक है परंतु उसके पात्र अनंत होते हैं, सोना एक है परंतु उसके अनंत आभूषण होते हैं। यहां मिट्टी और सोनेकी दृष्टिसे सह पात्र और आभूषण एक ही हैं, तथापि व्यवहारके आकार मेदसे उनमें भेद भी है। इसी प्रकार 'एक रथको ओढनेवाले सात घोड़े हैं तथापि उन सातोंका नाम भारण करनेवाली एक ही खीचनेवाली शक्ति है,' इस मंत्रके कथनमें " एक ही शक्ति सात स्थानोंमें विभक्त होकर इस जगतमें कार्य कर रहा है'' इतना ही विषय मुख्य है, फिर पाठक उसकी शरीरमें देखें अथवा जगत्में देखें।

जिस रथकी वे सात घोडे जीते हैं उस रथकी एक ही चक है । और वह चक-

त्रिनाभि चक्रमजरमनर्थम् । ( मं० = )

'तिन नाभिवाला यह एक चक जरारहित और भातिबंधसे चलतेत्राला है।'' इसका विचार प्रथम हम जगत्में देखेंगे, कालचक एक है, और उसके भूत, भविष्य, वर्तमान ये तीन केन्द्र हैं। यह चक्र कदापि क्षीण नहीं होता और न इसको कोई प्रतिबंध करता रे। संवत्सरचक एक रे और उसके शीत, उष्ण और वृष्टिके तीन केन्द्र हैं। इनमें यह घूम रहा है। प्रकृतिचक एक 📢 🌡 और उसके सत्व,रज और तम ये तीन केन्द्र हैं इनमें यह धूम रहा है। जगत् चक्र एक है और उसके उत्पत्ति, स्थिति और लय ये तीन केन्द्र हैं इनमें यह चूम रहा है, इस तरह सृष्टिके अन्दर इस एक बककी बातको पाठक देखें और अनुभव करें। इसी ढंग से मनुष्य के अन्दर भी इस चकको देखना उचित है। एक ही शरीरचक कफ, पित्त, बात इन तीन केन्द्रों पर

चल रहा है। यही प्रवृत्तिचक सत्व, रज, तमके ऊगर घूम रहा है। इसी तरह और कई नामियां यहां भी हैं।

यत्रेमा विश्वा भुवनाधि तस्थुः। ( मं० २ )

" इसके अन्दर सब भुवन ठहरे हैं।" यह जो चक पूर्वस्थानमें कहा है उसमें ॥॥ भुवन रहे हैं। जगत् के पक्षमें संपूर्ण भुवन रहे हैं यह बात स्पष्ट ही है। शरीरके पक्षमें शरीरान्तर्गत सब अंग और अवयव ही यहां सुवन लेनेसे मंत्रमें कहा तत्त्व शरीरमें अनुभव हो सकता है। शरीरमें कफिपत्तवात नामक तिना नाभियोंमें अमण करनेवाले चक्रमें ये सब अंग और अवयव कार्य करते हैं। इसी ढंगसे अन्यान्य चकों के विषयमें जानना योग्य है।

अगले तृतीय मंत्रमें ( इमें रथं ये सप्त अधितस्थुः ) इस रथके आश्रयपर जो स्नात तत्त्व अधिष्ठित हुए हैं, ऐसा कहकर आगे सप्तचक रथ, सप्त अश्व, सात (स्वसार: ) बहिने तथा ( गर्बा सप्त ) सात गीवें 'हैं ऐसा कहा है यह रथ सात चकीवाला है, इसके सात गति-साधन हैं, येही सात गतियां इसके अश्व हैं, गों नाम वाणीका है इस शरीरमें इस वाणीके सात मेद हैं। इंदियां सात सात विभक्तियां, सात, कालविभाग,( अयन, ऋतु, मास, पक्ष, दिन, रात्री, मुहूर्त ये सात कालविभाग )हैं। सात बहिनें बहां शरीरमें सात मजा केन्द्रोंसे चलनेवाके प्रवाह हैं, सात इंद्रियोंमें चलनेवाले प्रव ह हैं। बाह्य जगत में सप्त लोक, सप्त अवस्था, सात किरणे, सात नदियां आदिकी कल्पना करना योग्य है।

यह कूटमंत्र है और इसका अर्थ इस प्रकारके मनन से जाना जा सकता है। आगे चतुर्थ मंत्र देखिये-

अनस्था जस्थन्वन्तं विभर्ति ( मं० 🕊 )

" (अन्- अस्था ) जिसमें हड्डी नहीं है ऐसा आत्मा (अस्थन्- वन्तं ) हड्डीवाले शरीरका धारण करता है।" यह महत्त्वपूर्ण कथन इस मंत्रमें कहा है । आध्माके लिए अनस्था' शब्द है और शरीरके लिए अस्थन्वान्' शब्द है। इसी प्रकारका आव निम्नालिखित यजुर्वेदके मंत्रमें है-

अ कायमवणमस्ताविरं शुद्धमपापविद्धम् । वा॰ यजु॰ ४०। ६

" वह आत्मा वारीररहित, वगरहित, स्नायु-मांख-गहित है, अतएन शुद्ध और पापराहित है। " यह ' अन् - अस्था " ( अस्थिरहित ) शब्दका ही अधिक विवरण है, अधिक अर्थेका विस्तार है। ■ आत्मा हड्डीरहित मसिरहित शरीररहित ज्ञणरहि⊸ त, रक्तरहित, धमनीरहित, चमैरहित है, इसी प्रकार और भी वर्णन हो सकता है। शरीर हड़ी, मौस, त्रण, रक्त, धमनी आदिसे युक्त है। इस शरीरका धारण उक्त प्रकार का आत्मा कर रहा है। जह शरीरका धारण चेतन आत्मा करता है। इसको कीन देखता है ? ---

कः जायमानं प्रथमं ददर्श ? ( मं॰ 🔳 )

"इस प्रकट होनेवाळे आत्माका सबसे प्रथम किसने दर्शन किया ! " इसके अस्तित्वके विषयमें किसने प्रथमसे प्रथम अनुभव किया ! किसने निश्चित रूपसे इसको जान लिया ! किसने इसकी आर्थ्यमयी शक्तियाँका सबसे पृष्ठिले अनुभव किया ! अर्थात् कीन इसको पूर्णतासे जानता है ! और—

भूम्याः असक् असुः बात्मा कस्वित् ? ( ४ )

"इस भूमिके अन्दर अर्थात् स्थूल शरीरके अन्दर रक्त मांस, प्राण और आतमा कहां मला निवास करते हैं।" यह स्थूल शरीर पृथ्वीतत्त्वका बना है, उससे भिन्न जलतन्त्र है, वायुतत्त्व भी भिन्न है, तथापि इस शरीरके अन्दर ये पश्चतत्त्व एक स्थानपर विराजमान हुए हैं और एक उद्देश्य कार्य कर रहे हैं ? इन विभिन्न तत्त्वोंको एक उद्देश्य चलानेवाला यहां कोन है यहां पृथ्वी तत्त्वसे हड़ी आदि कठीन पदार्थ, जलतत्त्वमे रक्त रेत आदि प्रवाही पदार्थ, आग्ने तत्त्वसे पाचन शक्ति, उष्णता आदिकी स्थिति, वायुतत्त्वसे प्राण आदिकी स्थिति और परमारमासे आत्मा का प्रकटीकरण इस शरीरमें हुआ है। परंतु ये कहां कैंसे रहते हैं ? कीन इनका संचालक है। इसी विषयका एक मंत्र अथवेवेदमें है वह यहां देखिये—

को मस्मिनायो व्यद्धाद्विषूवृतः पुरुवृतः सिंधुस्थाय जाताः । तीवा मरुणा लोहिनीस्ताम्रधूम्रा ऊर्ध्वा अवाचीः पुरुषे तिरश्चीः ॥ मधर्वे, १० । २ । १ १

" किस देवताने इस शरीरमें शींघ्र गतिवाले, लाल रंगवाले और तांबेके धूम्रके समान रंगवाले, ऊपर, नीचे और तिरछे चलनेवाले जलप्रवाह ग्रुक किए हैं ?"यह रक्तके अभिसरणके संबंधमें वर्णन है, इसी ( १०। २ ) केन सूक्तमें शरीरके अन्यान्य अवयवींके विषयमें भी पृच्छा की है। इस प्रकार किस देवताके द्वारा यह सब शरीर धारण हुआ है ! यह तत्त्वज्ञानके विषयमें एक महत्त्वका प्रश्न है।

कः विद्वांसं प्रष्टुं उपगाल ? ( मं ४ )

े कीन शिष्य इसके विषयमें पूछनेके लिये विद्वान्के पास जाता है '' और कीन इसके विषयमें ज्ञान प्राप्त करना चाहता है और कीन इसके विषयमें निश्चित ज्ञान देता है |

यः वेद इद व्रवीत् । ( मं॰ ५ )

"जो इस आरमाक विषयमें ठीक ठीक ज्ञान जानता है वह यहां आवे, और हम सब शिष्योंसे उपदेश करें " और हमकी कताने कि यह आरमा इस दारीरका धारण किस प्रकार करता है ? यह आरमा अस्थिरहित होता हुआ अस्थिवाळे द्यारिको सकाता है, मूक शरीरसे यही वार्तीलाप करता है और पंगु शरीरको यही चलाता है। पावांसे चलना होता है, परंतु ये पांच शरीरके पास हैं और आरमामें नहीं हैं, तथापि शरीर आरमाकी प्रेरणांके विना चल नहीं सकता। इसी प्रकार शब्दोचार करने वाला सुख है तो शरीरके पास, परंतु आरमाकी प्रेरणांके विना चल नहीं सकते। इसी प्रकार शब्दोचार करने वाला सुख है तो शरीरके पास, परंतु आरमाकी प्रेरणांके विना केवल शरीरसे शब्दोचार हो नहीं सकते। इसीलिये—

भस्य वामस्य वेः निहितं पदं वेद । ( मं० ५ )

'' इस परमित्रय गतिमान आत्माका इस शरीरमें रखा हुआ जो पद है, '' उसकी जानना चाहिये। यही पद प्राप्त करना चाहिये, यह गुप्त है इसीलिये इसकी खोज करनी होती है। सब योगी सुनि, ऋषि, सन्त महन्त इसीकी खोज करते हैं, प्राप्ति करते हैं आहे आनन्दके भागी बनते हैं।

गावः अस्य शीर्णः श्लीरं दुहते। ( मं०५ )

> पाकः मनसा भविज्ञानन् पृच्छामि । देवानां एना निहिता पदानि ॥ ( मं० ६ )

"(पाकः) पक वर तैयार द्वानेवाला मुमुश्च मलुक्ष ( मनसा अविजानन् ) मनसे कुछ भी आसमज्ञान वहीं जानता है इसिलये पूछता है कि व देहके अन्दर ( देवानां पदानि ) अनेक देवों के स्थान कहां कहां रखे हैं।" मलुक्ष पक कर परिपक्ष अर्थात् पूर्ण होनेके लिये यहां रखे हैं,इनमें जिसको अपने अज्ञानका पता लगता है, वह मुमुश्च बनता है और वह सद्गुरुके पास जाकर उससे प्रश्न पूछता है कि 'हे गुरो । जो अनेक देवताओं के पद इस शरीरमें रखे गये हैं वे कहां हैं । किस देवताका पद यहां विस स्थानपर रखा गया है ! यहां स्थिदेवने अपना पद चित्र स्थानपर रखा गया है ! यहां स्थिदेवने अपना पद चित्र स्थानमें रखा है, वायुदेवने अपना पद फेफडों में रखा है, जलदेवने अपना पद जिह्नास्थानमें तथा रक्तमें रखा है इसी प्रकार अन्यान्य देवोंने अन्यान्य स्थानों में अपने पद रखे हैं। इस तरह इस शरीरमें अनेक देवताओं के पद अर्थात् स्थान किंवा निवासथान हैं। पाठक इनका अनुभव करें और यह किस प्रकार देवमंदिर है इसका ज्ञान प्राप्त करें। यही बात् अन्यत्र निम्न प्रकार कही है—

द्वा साकमजायन्त देवा देवेभ्यः पुरा ।
यो वै तान्विचात्मत्यक्षं स वा भद्य महद्वदेत् ॥ ३ ॥
प्राणायानी चक्षुः श्रोश्रमक्षितिक्ष क्षितिक्ष या ।
व्यानोदानी वाल्मनस्ते वा आर्क्क्तिमावहृत् ॥ ४ ॥
ये त जासन् द्वा जाता देवा देवेभ्यः पुरा ।
पुत्रेभ्यो छोकं द्रवा करिंमस्ते छोक जासते ॥ १० ॥
संसिची नाम ते देवा ये संभारान्समभरत् ।
सर्व संसिच्य मर्स्य देवाः पुरुषमाविद्यान् ॥ १३ ॥
गृहं कृत्वा मर्स्य देवाः पुरुषमाविद्यान् ॥ १८ ॥
रेतः कृत्वाज्यं देवाः पुरुषमाविद्यान् ॥ २९ ॥
तस्माद्वै विद्वान् पुरुषमिदं ब्रह्मेति मन्यते ।
सर्वा द्यास्मन्देवता गावो गोष्ठ हवासते ॥ ३२ ॥

अथर्व, १९१८ (१०)

"दस देवांसे दस देवपुत्र उत्पन्न हुए, जो इनकी प्रत्यक्ष देखता है वह बड़ा तरवज्ञान कह सकता है। प्राण, अपान, चड़, अर्जित, अमरत्व और नाज, व्यान, उदान वाणी और मन ये दस तरे संकृत्यको चलाते हैं। दस देवोंसे जो दस देवपुत्र हुए, वे अपने पुत्रोंको स्थान देकर किस लोकमें चले गये ? सिंचन करनेवाले देव हैं जो सब संभार इक्ट्रा करते हैं, सब मत्ये देहको सिंचन करके ये देव मनुष्य देहमें घुसे हैं। देह रूपी मत्ये घर करके इसमें देव रहने लगे हैं, रेतका थी बनाकर देव इस पुरुषमें आगये हैं। जो ज्ञानी है वह इस पुरुषको ब्रह्म करके मानता है, क्योंकि इसमें सब देवताएं रहती हैं, जैसी गोशालामें गौवें रहती हैं।"

इस प्रकार इस शरीरक्षी देवशालाका वर्णन है। यहां आखमें सूर्य, फेफडोमें प्राण किंवा वायु, इस प्रकार अन्यान्य देव अन्यान्य स्थानों विराजते हैं। बड़े सूर्य वायु आदि देव बाह्य विश्वमें हैं और उनके छोटे पुत्र नेत्रादि स्थानपर निवास करते हैं। यहीं मानों उनके पद रखे हैं अर्थात् सूर्यने अपना पद नेत्रस्थानमें रखा है, वायुने अपना पद फेफडोमें रखा है, जलने अपना पद जिह्नापर रखा है इसी प्रकार अन्यान्य देवोंने अपने पद शरीरस्थानीय अन्यान्य अन्यान्य मागोंमें रखे हैं। इन्हींका वर्णन (देवानां निहिता पदानि) देवोंके पद यहां रखे हैं इन शब्दोंसे हुआ है। तथा—

कवयः ओतवै उ सप्त तन्तून् वितरिनरे । (मं॰ ६)

'' किथ लोग जीवनका वस्त्र बुननेके लिये सात धागें को फैलाते हैं। '' जिस प्रकार जीलाहा ताना फैलाता है और उसमें बानेके धागे रखकर उत्तम वस्त्र तैयार करता है, उसी प्रकार नेत्रसे इपके, बानसे शब्दके, नाकसे गंधके, जिह्नांस आखाद-के, त्वचीस स्पर्शके, मनसे झानके और बुद्धिसे विभानसे धागे फैलाकर इस तानमें कर्मयोग और ज्ञानयोगका बाना मिलाकर संदर जीवन का वस्त्र बनता है। यही पुरुषायी जीवनका वर्णन है। ये सात तन्तु हैं प्रायः हरएक मनुष्य की खुड़ीपर ताना फैलाया है, जो इसमें पुरुषार्थका बाना मिलायेगा वही उत्तम जीवनका बना सकता है। इस प्रकार सात तन्तुओं का बर्णन पाठक देखें और इससे पूर्व जो 'सात' संख्यावाले पदार्थों का वर्णन आया है उसके साथ इसका अनुसन्धान करें। अचिकित्वान् न विद्वान्, चिकितुषः विद्वनः कवीन् पृच्छामि । ( मं० ७ )

अज्ञानी अविद्वान में ज्ञानी विद्वान कवियों से पूछता हूं। ये ज्ञानी लोग मेरी आर्शका की दूर करें। अज्ञान ज्ञानीसे पूछे, अविद्वान विद्वान के पास जाय, साधारण मनुष्य कविके साथ रहे और अपनी आर्शकाएँ पूछें और इस तरह ज्ञान प्राप्त करें। विद्वान थे पूछने योग्य प्रश्न यह है—

यः इसाः षट् रजांसि तस्तंभ ( मं० ७ )

ं किस एकने इन छः लोकोंको आधार दिया है?'' किस एकका आधार इस संपूर्ण जगतको प्राप्त होता है ? किसके आधार पर यह विश्व है और चल रहा है ? यह प्रश्न विद्वानको प्राप्त कर उसे पूछना योग्य है, और मी एक प्रश्न पूछना योग्य है—

अजस्य रूपे किं एकं स्वित् ? ( मं॰ ७ )

''अजन्मा आत्माके हपमें एक हप कीनसा है? अनेक अजन्माजीनात्मा हैं, इनकी संख्या अनन्त है। इन अनन्त जीनात्माओं में एक तत्त्व जो है वह कीनशा तत्त्व है। एक ही परमात्मा सर्वत्र व्याप्त है। यह एकरस और सर्वत्र अनुस्युत है। जीनों अनेकरव और अणुरव है। इसमें अनेकरव नहीं और अणुरव भी नहीं है। प्रत्युत इसमें एकरव और सर्वव्यापकरव है। यही एक तत्त्व सर्वत्र भरपूर है। कोई पदार्थ इससे खाली नहीं है। यह परमात्मा अपनी प्रकृतिक साथ रहता है, यह एक गृहस्थके समान है। प्रकृति उसकी धर्मरती है और वह उस प्रकृतिका धर्मपति है। ये किस प्रकार वर्ता करते हैं देखियं—

माता पितरं ऋते माबभाजे। ( मं० ८ )

''माता पिताकी सत्यधर्ममें -यज्ञमें-सेवा करती है सहायता करती है।'' धर्मपत्नी अपने पतिकी सेवा करे और उसकी यज्ञ करनेमें सहायक बने। यह गृहस्थ धर्मका उपदेश यहां मिलता है सबकी माता प्रकृति परमपिता परमास्माकी सहायता करती है और सृष्टिकप यज्ञ सिद्ध करनेमें सहायक होती है। यह जादशें गृहस्थाश्रम है। हरएक गृहस्थी इस प्रकार अपना व्यवहार करे।

धीती अग्रं मनसा सं जग्मे। ( सं० ८ )

" यह गृहस्थाश्रमका धारण करनेवाली धर्मपरनी पिहलेसे ही मनसे उसके जाप मिलती है। अवह केवल बाहर के दिखाने के लिये ही पितिके साथ मिलकर रहती है, ऐसी बात नहीं परंतु वह मनके आन्तरिक भावसे भी पितिके साथ मिलकर रहती है। गृहस्थाश्रमी लीपुरुष इसी प्रकार मनसे एककप होकर अपना गृहस्थाश्रम चलावें और कृतकृत्य बने । प्रकृतिमाता तो अपने मनसे प्रमारमाके साथ ऐसी मिलजुल कर रहती है कि कमी उसके विरोध नहीं करती। जो परमात्माकी इच्छा है। ती। है वैसा विश्वरचना का कार्य करती है। यहां भी गृहस्थाश्रमियोंको बडा अनुकरणीय उदाहरण मिलता है।

सा बीमत्सुः गर्भरसा निविद्धा। (मं ०८)

"वह माता गर्भका धारण पोषण करनेवाली गर्भके रससे रंगी गर्भके पोषणमें लगी रहती है।" दूसरा कोई कार्य जनको सूझता नहीं है। इरएक ल्ली जो गृहस्थाश्रममें है इसी प्रकार गृहमें रहनेवाले प्रजादिकों की पालना करनेमें दत्तिचत्त रहे, गर्भधारण होनेपर गर्भके पालन में योग्य शितसे दत्तिचत हो। और ऐसे किसी भी कार्यमें व्यप्न हो कि जो गर्भके पोषण के प्रतिकृत हों। प्रकृतिमाता अपने गर्भका धारण पोषण और उत्पत्ति आदिके विषयम कैसी दत्तिचत्त होती है और किसी भी प्रकार प्रमाद न करती हुई अपना कार्य तत्परतासे करती है।

नमस्वन्तः उपवाकं ईयुः( मं० ८ )

(नमस्वन्तः) नमस्कार करते हुए अथवा अजि युक्त पुरुष उनकी प्रशंस। करते हुए उनके पास जाते हैं। ''उक्त प्रकारके एहस्थी जहां होते हैं वहां सब अन्य लोग उनकी नमस्कार करते हैं और उनके सरसंगमें रहना चाहते हैं। अथवा अज की मेंट लेकर उनके पास उपस्थित होते हैं और उनका उस मेंटसे सरकार करते हैं। आदर्श गृहस्थीका इस प्रकार सरकार होता है और आदर्श गृहस्थाका घर कैसा होता है, इस विषयमें प्रकृति प्रकार हिमान कपर लिखा ही है। पाठक इसका विचार करें। और देखिये—

माणा धुरि युक्ता मासीत्। (मं९) "माला गृहस्थके कार्यकी धुरामें लगाई है।" माता पीछे रहनेवाली नहीं है। वह धुरामें रहकर कार्य करनेवाली है। गृहस्थाश्रममें धर्मपरनीका यही कार्य है। गृहस्थके सब कार्योंमें वह धुरामें रहकर दत्तचित्त होकर कार्यका मार उठाती है, इक्षीलिये उसको सहधर्मचारिणी गृहिणी कहते हैं। गर्भवती होनेपर भी वह इसी प्रकार धुरामें रहकर कार्य करती है।

गर्भो वृजनीध्वन्तः सतिष्ठत् ( मं० ९ )

"गर्भ अपने अन्दर अन्तःशक्तियों के आधारपर रहता हैं। "गर्भका अन्दर धारण करती हुई गृहिणी धुरामें रहकर सब कार्यका भार उठाती है। इसी प्रकार गृहिणी अपने घरमें कार्य करे। पतिके अनुकूल धर्मपरनी रही तो उनके बचे भी पिता माताके (अनु) अनुकूल होते हैं, जिस प्रकार (गां अनु वरसः) गाँके अनुकूल बल्ला होता है, ठीक उस प्रकार सहितनी गृहिणीके बालबचे उनके अनुकूल रहते हैं और इस प्रकार अपने प्रश्नोंमें वे माता पिता (विश्वरूप्य अपस्यत्) सब अपना इप देखते हैं। मातापिताका सब प्रकारका रूप पुत्रोंमें आता है। जैसे मातापिताक शरीर, मन और बुद्धिक भाव होते हैं वैसे ही पुत्र और पुत्रियोंमें होते हैं। अतः कहा है (त्रिषु योजनेषु) तीनों शरीर मन बुद्धिमें सब प्रकार की सारूप्यता दिखाई देती है। पूर्ण गृहस्थाश्रम का यह फल है। इसमें माता पिता, पुत्र और पुत्रियां एक विचारसे परिपूर्ण होती हैं और किसी प्रकार इनमें आपसी विरोध नहीं होता है।

एकः तिस्रः मातृः त्रीन् पितृन् बिश्चत् ऊर्ध्वः तस्थी। । ( मं० १० )

" अकेला वह सुपुत्र तीन माताओं को और तीन पिताओं को अपने अन्दर धारण करता हुआ सीधा खडा रहता है।" अर्थात् तेडी चाल नहीं रखता। तीन माताएं ये हैं— " प्रकृतिमाता, विद्यामाता और अपनी माता।" तीन पिता ये हैं— "प्रमारमा, गुरु और अपना जनक।" इन तीनों को वह अपने अन्दर धारण करता है और सीधे व्यवहार करता है। और कभी (न अवरालापयन्त) कभी रलानिको प्राप्त नहीं होता। इस प्रकार उपासना और आचरणसे इनकी उच्च योग्यता होती है। और ये स्वर्गमें आते हैं और वहां—

अमुष्य दिवः पृष्ठे विश्वविदः अविश्वावज्ञां वाचै मन्त्रयन्ते । (मं॰ १०)

' उस गुलोकके पृष्ठभाग पर विराजते हुए ये ज्ञानी लोग सबके ध्यानमें न आनेवाली बातोंका मनन करते हैं। '' वहां स्वर्गमें रहकर ऐसे तत्त्वोंका विचार करते हैं कि जिनका ज्ञान साधारण मनुष्यके ध्यानमें भी नहीं आसकता।

परिवर्तमाने पञ्चारे चर्क विश्वा भुवनानि मातस्थुः ( मं० ११ )

" धूमते हुए पांच आरोंबाल चकमें संपूर्ण मुबन रहे हैं " अर्थात् इस चकके आधारसे सब मुबन रहते हैं । पन्न प्राणोंन्य जो पांच आरोंबाला प्राणचक है उसके आधारसे संपूर्ण मुबन ठहरे हैं । यहां शरीरमें प्राणचकके आधारपर सब शरीरके अवयव रहते हैं । प्राण चला गया तो कोई रह नहीं सकता । इसी प्रकार यह संपूर्ण विश्व भी वृहस्प्राणचकपर रहा है, विश्वच्यापक महाप्राण जगतके सा मुबनोंका धारण करता है । यह चक प्रमण हीरहा है, तथापि इसका मध्यदण्ड (अक्ष: न तथिते) नहीं तपता है । अनादि कालसे यह विश्व घूमता रहनेपर भी इसका कोई भाग तपता नहीं । कोई चक्र जब घृमता है, तब उसका मध्यदण्ड न तप, इसलिये तेल हालना पडता है, परंतु यहां तेल न डालते हुए ही स्वयं यह मध्यदण्ड नहीं तपता है, यह परमात्माका अञ्चत सामध्यं देखने योग्य है । ये जगतके सा लोकलोकान्तर एक गतिसे घूम रहे हैं, ये कभी ठहरते नहीं, न कभी इनकी गतिमें विघ्न होता है। इस चकके मध्यदण्डपर (भूरिभार: ) बहुत ही भार है। जो ये लोकलोकांतर है उनका भार बहुत ही है, इस भारकी कल्पना भी नहीं हो सकती । इतना भार होनेपर भी यह विश्वचक विलक्षण शान्तिसे और गतिसे चल रहा है । और अनादिकालसे घूमनेपर भी ( सनात् एव सनाभिः न छिराते ) नहीं छिन्नभिन्न होता है । इस प्रकार यह जगन्तक विलक्षण सामध्यसे धारण किया है ।

आगे बारह वें मंत्रमें "कालचक "का वर्णन है इसको यहां ( हादश आकृति ) बारह मास्रोंकी बारह अवस्थाओं शला यह कालचक अथवा संवत्सरचक है। यह संवत्सरचक ( पह्—अरे ) छः अरों में विभक्त हुआ हैं, छः ऋतु येही इसके छः आरे हैं। अधिक मासका और एक ऋतु माना जाता है, इसके साथ सात ऋतु होते हैं, यहां दर्शानेके लिये ( सप्तचके ) शब्द आया है। अथवा संवत्सर, अयन, ऋतु मास, पक्ष, अहोरात्र, मुहूर्त, ये भी कालचकके अन्तगत सात छोटे चक हैं, यह भी अधिक योग्य प्रतीत होता है। यह संवत्सर ( पञ्चपाद ) पांच पांच बाला है, शीतकाल, उष्णकाल और वर्षाकाल और ये

११ (अ. एक मान्कां ९)

तिन काल वर्षके हैं इनमें चान्द्रमान और धौरमान ये दो गणनात्मक विभाग माननेसे ये संवत्सरके पांच पांव होते हैं, क्योंकि इन्ही पांवोंने यह सबका पिता चलता है और सबका (पिता—माता) संरक्षण करता है। इस प्रकारका यह कालचक एक वर्षमें घूमता है और सब संसार का कल्याण करता है। इस चक्रमें—

मिथुनासः पुत्राः अत्र सप्तरातानि विशतिः च कातस्थुः ॥ ( मं० १३ )

" मिथुन अर्थात् दो दो जुड़े हुए पुत्र सातसंविध हैं।" ये दिन और रात ही हैं। दिनके साथ रात्री और रात्रीके साथ दिन जुड़े हैं। चान्द्रवर्षका और सौर वर्षका मध्य अर्थात् ३६० दिनोंका मध्यम वर्ष है। इसके दिन और रात्री ऐसे प्रत्येक दिन जै जुड़े पुत्र माननेसे ७२० होते हैं। अर्थात् यह न चान्द्रवर्ष से और न सौर, परंतु दोनों वर्षोंके मध्यम परिमाणका यह वर्ष है। यह हादश महिनोंका (द्वादशार्र चक्रं न हि जराय) बारह आरोंबाला चक्र कदाचित् भी जीण नहीं होता है। यह जैसा पहिले था वैसा ही आज भी चल रहा है, कभी जीण (सनेमि अर्जर चक्रं) अथवा क्षीण नहीं होता है। ऐसा मह सामर्थ्यवाला कालचक्र है, और इसमें (विश्वा भुवनानि आतस्थाः) सब भुवन रहे हैं। सभी की आयु इस कालचक्रसे गिनी जाती है। जो आनी है (अक्षण्यान् परयत्, न अन्धः) जिसके आंख उत्तम हैं, वह इस बातको देख सकता है, परंतु जो अन्धा होगा, वह कैसे देख सकेगा !

बः कविः स भाचिकेत, यः ता विजानात्,

सः पितुः पिता असत् । ( मं॰ १५ )

" जो कि है वही यह सब ज्ञान प्राप्त करता है, और जो इस ज्ञानको यथावत जानता है वह पिताका भी पिता होता है।" अर्थात् उसकी योग्यता बहुत ही बड़ी होती है। वह मानो मुक्त है। यहां एक आख्यै है कि—

खियः सतीः ताँ उ पुंसः बाहुः। ( मं० १५)

" कई कियां होती हुई उनको पुरुष कहा जाता है " ऐसा ही जगतमें व्यवहार हो रहा है। मनुष्यों में कई याँको पुरुष और कई याँको क्षियां कहा जाता है, परंतु आत्माको हाष्टिसे सब एक जैसे हैं और शरीरकी दृष्टिसे मी पण एक जैसे ही है। अतः न कोई स्नी है और न कोई पुरुष है। वस्तुतः आत्मा पुरुष है और सब प्रकृति स्नी है। जीवारमा तो स्नाशरिमें भी जाता है । यह सत्य सिद्धांत होता हुआ भी जगतमें अमसे स्नीपुरुष व्यवहार चल ही रहा है। इस वर्णनके पक्षाद सोलहने मंत्रमें पुनः कालचक्तका सीर एक प्रकारसे वर्णन करते हैं—

षड् यमाः एकः एकजः देवजाः ऋषयः । ( मं० १६ )

"देवतासे उत्पन्न हुए ऋषि हैं, उनमें का जुड़े हैं और एक अकेला है।" छः ऋतु प्रत्येक दो दे। मार्सोवाला होता है और तिरहवें मासका ऋतु होता है वह अकेला हो एक होता है। ये सब ऋतु सूर्य देवसे उत्पन्न होते हैं और (ऋषयः = रइमयः) सूर्यिकरणों के संबंग्धसे इनमें उज्जातही न्यूनाधिकता होती है। अतः इन ऋतुओं को (सप्तयं) सात प्रकारके हैं ऐसा कहा जाता है। आगे सतरहवें मंत्रमें प्रकृतिक्षी गौका वर्णन है यह अद्भुत गौ अपने सूर्यादि बचोंको साथ लेकर कहां रहती, क्या करती, और अपने पदसे बचेकों किस प्रकार घारण करती है, इस्मादि कहा है वह यद्यपि संदिग्धसा है, तथापि पूर्वस्थान के वर्णनका विचार और मनन करनेसे कुछ बोंघ हो सकता है।

इसके आगेके मंत्रोंका विवरण सबसे प्रथम हो चुका है। अतः उनका अधिक विचार फिर करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। इस प्रकार इस सूक्त की संगति है। आत्मा परमात्मा, क्राळ और विश्वके सब भूत इनका सुन्दर वर्णन यहां है। पाठक इन मन्त्रोंका मनन करें और आव्यात्मिक आश्य जानें। इस सूक्तका संबन्ध अगले सूक्तसे है, अतः सनका मनन अब करें-

# एक आत्माके अनेक नाम।

( 20)

(ऋषिः ब्रह्मा । देवता—गौः, विराट् अध्यात्मम् )

१५ (१०)

यद् गांगुत्रे अधि गायुत्रमाहितं त्रेष्टुंभं ना त्रेष्टुंभानिन्रतंक्षत ।

यद्वा जगुज्जगृत्याहितं पृदं य इत् तद् विदुस्ते अमृतृत्वमानिशुः ॥ १ ॥

गायुत्रेण प्रति मिमीते अर्कमुकेंण साम त्रेष्टुंभेन वाकम् ।

वाकेनं वाकं द्विपदा चतुंष्पदाक्षरेण मिमते सुप्त वाणीः ॥ २ ॥

जगता सिन्धुं दिव्यस्किमायद रथन्तरे सुर्यं पर्यपश्यत् ।

गायुत्रस्यं सुमिर्धस्तिस्त आंहुस्तती मुद्धा प्र रिरिचे महित्वा ॥ ३ ॥

कर्य-( बत् ) जो ( गायत्रे ) गायत्रमें (गायत्रे अधि आहितं) गायत्र रखा है। और (तैन्दुभात् वा तैन्दुभं) त्रैन्दुभसे क्रीन्दुभ की ( निरतक्षत ) रचना की है, ( यत् वा ) अथवा जो ( जगत् जगित आहितं ) जगत् जगितमें रखा है, ( ये हत् ) जो ( यत् पदं विदुः ) इस पदको जानते हैं ( ते अमृतत्वं आन्छाः ) अमरत्वको प्राप्त करते हैं ॥ १ ॥

(गायत्रेण सके प्रतिमिमीते ) गायत्री छन्द्से सर्धनीय देवका प्रतिमापन अर्थात् गुणवर्णन करता है, (अर्केण साम ) अर्धनीय देवताके द्वारा साम अर्थात् शान्तिको प्राप्त करता है। ( त्रैप्टुमेन वाक् ) त्रिष्टुप् छन्दसे वाणीका मार्ग करता है। इस प्रकार ( द्विपदा चतुष्पदा सप्त वाणीः अक्षरेण मिमते ) दो चरणों और चार बरणोंवाले सात छन्दोंको अक्षरोंकी गिनतीसे गिनते हैं॥ २॥

(जगता सिन्धुं दिवि अस्कभायत् ) जगित छन्द द्वारा समुद्रको छुलोकमें थाम रखा है, छुलोकका समुद्रके समान वर्णन किया है। [रथन्तरे सूर्य परि अपश्यत् ] रथन्तरमें सूर्यका दर्शन किया है, सूर्यका वर्णन है । [गायत्रस्य तिकः समिधः आहुः ] गायत्री छन्द की तीन समिधायें—तीन पाद—हैं ऐसा कहते हैं। (ततः महा महिस्वा प्ररिश्चे ) उस-से बढी महिमासे संयुक्त होता है। ३॥

भवार्थ-गायत्री, त्रिष्टुप् और जगित आदि छंदों में जो महस्वपूर्ण ज्ञान रखा है, उस ज्ञानको जो जानते हैं, वे अमृतस्व-मोक्ष-को प्राप्त होते हैं ॥ १ ॥

गायत्री छन्दसे पूज्य ईश्वरका वर्णन होता है, इसकी उपासनासे शानित प्राप्त होती है। त्रिष्ठुप् छन्दसे भी उसी वर्णनीय देनका वर्णन होता है और इसी तरह दो चरण और चार चरणोंबाल सब छंदोंसे यही वर्णन होता है। ये धार्तों छन्द अक्षरोंकी गिनतीसे मापे जाते हैं। २॥

जगित छन्दमें उसका वर्णन है कि जिसने इस युकोकको आधार दिया है। रथन्तर साम मंत्रसे सबके जनागाम सूर्यका वर्णन होता है। गायत्री छन्दमें तीन पाट होते हैं और उस छन्दमें महत्त्वपूर्ण ज्ञान आ। रखा है॥ ३॥

| उप ह्रये युद्धां धेतुमेतां सुहस्ती गोधुगुत दोहदेनाम्।         |   |      |   |    |
|---------------------------------------------------------------|---|------|---|----|
| अष्ठं सुवं संविता साविषन्नोऽभी द्वी युर्भस्तदु यु प्र वीचत्   | 1 | - [] | 8 | 11 |
| हिङ्कृण्वती वसुपत्नी वस्नां वत्सामिच्छन्ती मनसाभ्यागात्।      |   |      |   |    |
| दुहामश्चिम्यां पयो अध्नेययं सा वर्धतां महते सौभगाय            |   | H    | 4 | 11 |
| गौरमीमेदाभ वृत्सं मिषनतं मूर्धानं हिङ्कंकुणोन्मात्वा उ ।      |   |      |   |    |
| सुक्वाणं घुर्ममुभि वावशाना मिमाति माधुं पर्यते पर्योभिः       |   | -11  | Ę | 11 |
| अयं स शिङ्कते येन गौर्भीवृता मिमाति मायुं व्यसनावि श्रिता ।   |   |      |   |    |
| सा चित्तिभिनिं हि चकार मत्यींन् विद्युद्धवन्ती प्रति विविमीहत |   | -11  | 9 | 11 |

( सुहस्तः एतां सुदुधां धेनुं उपह्नये ) उत्तास हाथवाला में इस सुखसे दोहने योग्य धेनुको बुलाता हूं। ( बत गो-धुक् एनां दोहत् ) और गायका दोहन करनेवाला इसका दोहन करे। [ सविता झेष्ठं सर्व नः साविषत् ] पाममा चल्ला करनेवाला साविता यह श्रेष्ठ बच्च हमें देवे। ( ममीदः धर्मः तद र सु प्रवोचत् ) प्रदीस वेलक्षी दूध वही बता देवे ॥ ४॥

(हिंकण्यती वसूनों वसुपत्नी) हीं हीं करनेवाकी ऐश्वरोंका पासन करनेवाकी [ सनसा वत्सं इच्छन्ती ] सनसे बछडेकी इच्छा करनेवाकी ( नि जागात् ) समीप आगर्द है। ( इवं जरूया अधिभ्यां पयः दुद्दां ) यह पपण गौ दोनीं अधिदेवोंके किए दूध देवे। ( सा महते सौभगाय वर्षतां ) और बह बढ़े सौभाग्य के किए को १ ५॥

(गौ: मिवन्त वत्सं अभि अमीमेत्) गाय उत्सुक बछडेको चारों औरसे प्रेम करती है। जीर (मात्ते जिस्मिनं हिंक्कुणोत्) मान्यताके लिए अपने सिरको हिंकारसे युक्त करती है। ( सुकाणं धर्म वावधाना ) उत्पादक उष्णताको चाहती हुई [ पद्रोभि: मायुं अभिमिमीते पयते ] तूथेक माग प्रकाशको चारों और फैळती और साण साथ दूध वी देती है। ६॥

[ अयं मा शिक्के ] यही वह शब्द करता है । [येन अभीवृता गीः] जिससे संयुक्त हुई गी उसीमें [ ध्वसनी अधि-श्रिता ] प्रक्रयमें आश्रित होती हुई ( मायुं मिमाति ) प्रकाशका मापन करती है । [ सा विक्तिभिः मर्त्यान् नि चकार ] वह चिन्तनशक्तियोंने साथ मनुष्योंको युक्त करती है और [ विद्युत भवन्ती वार्ल प्रति औहत ] विजलीके समान चमकदार होकर उत्तम रूपको प्राप्त होती है ॥ ७ ॥

मानार्थ-में उत्तम खच्छ द्वाशोंसं युक्त होकर पा अमृत-मोक्ष-रूपी दूधको देनेवाली शानमयी वाणीरूप चेतुकी प्रार्थना करता हूं। जो इस गायका दोहन करना जानता है वही इसका दोहन करे। सबका उत्पादक देव हमें यह शानरूपी अन्न देवे और इससे प्रकाशमय यहरूपी धर्म हमारे द्वारा सिद्ध होते॥ ४॥

हिंकारसे युक्त और मनसे शिष्यरूपी वृत्यकी कामना करती हुई यह दिव्यञ्चानपूर्ण वेदवाणी रूपी गी हमारे पास आगरी है। यह अवध्य गी हमें अमृत जैसा ज्ञानरूपी दूध देवे और हमारा महान् सीमाग्य बढावे॥ ५॥

यह गौ उसी बच्चेकी दूध देती है जो बहा उत्सुक है। उसीकी यह अनुकूल रहती है। यह यहरूप धर्मकी फैलाना चाहती/ है और जा यहरूप जीवन बनाता है उसीकी अपने अमृतरसंघाराओं से पुष्ट करती है। ६॥

यही वह एक शब्द है जिससे युक्त हुई यह वाणीरूपी घेतु प्रलयकालमें भी अर्थात् मृत्युके अनंतर भी प्रकाश देती है। यह मनवशक्तियोंसे मनुष्योंको युक्त करती है और विशुत्के समान विशेष प्रकाश देकर मार्ग बताती है।। ७ ॥

| अनच्छेये तुरगांतु जीवमेर्जद् ध्रुवं मध्य आ पुस्त्यानाम् ।    |             |
|--------------------------------------------------------------|-------------|
| जीवो मृतस्य चरति स्वधाभिरमत्यों मत्येना सयोनिः               | 11 5 11     |
| विधुं दैद्वाणं सां छिलस्यं पृष्ठे युवानं सन्तै पिछतो खंगार । |             |
| देवस्य पश्य काव्यं महित्वाद्या मुमार स हाः समान              | 11811       |
| य है चुकार न सो अस्य वेंद्र य है दुदर्श हिरुगिस तसात्।       |             |
| स मातुर्योना परिवीतो अन्तर्वहुष्ट्रजा निर्ऋतिरा विवेश        | ॥ १०॥ (२६)  |
| अपेरयं गोपामनिपद्यमानुमा च परा च प्रथिमिश्चरन्तम् ।          | (1 - Later) |
| स सुधीचीः स विषूचिविसान आ वरीवर्ति भुवनेष्वन्तः              | 11 88 11    |

कर्थ—[पस्त्वानां मध्ये] छोगोंके बोधमें [धुवं एजत् जीवं]स्थिर चाळक जीव [तुरगातु बनत् शये] तीत्र गतिमान प्रामधानितवाका होकर रहता है। यह [सृतस्य जीवः] मरे मनुष्य का जीव [ बमर्थः ] स्वयं बमर होता हुछ। मी [ मर्खेन सनोनिः] मर्स्य शरीरके साथ समान योनिमें प्रविष्ट होकर [ स्व-धामिः चराति ] बपनी धारक शानितयोंसे चक्रता है ॥ ८॥

[ सिक्करय पृष्ठे ] प्रकृतिसमुद्रकी पीठपर [ दद्राणं विश्वं ] गतिमान विधान-कर्मे कर्ता [ युवानं सन्तं ] युवानं सन्तं युवानं युवान

[ यः ई चकार ] जो करता है, [ सः अस्य न वेद ] यह इसको जानता गर्हों। [यः ई ददर्श] जो देखता है [तस्मात् हिस्ग् इत् चु ] इसके नीचे ही वह है। (सः मातुः योनी अन्तः परिवीतः) वह माताकी योनिके अन्दर परिवेष्टित होकर [ अडुपजा निर्फतिः जाविवेश ] बहुत संतान सर्थन करनेवाकी इस प्रकृतिमें प्रविष्ट होता है। १०॥

(गो—पा जनिपद्यमानं ) इंद्रियोंका रक्षक पतनको न प्राप्त होनेवाळ (पथिभिः जा च परा च चरन्तं ) अपने मार्गोंसे पास और तूर जानेवाळेको (अपवर्ष ) मैंने देखा । (सः सधीचीः ) वह साथ विराजमान है, (सः विष्चीः ) वह सर्वत्र है, वह (भुवनेषु अन्तः धसानः ) भुवनोंके जन्दर वसवा हुजा (आ वरीवर्ति ) वारधार जावर्तन करता है ॥ ३१ ॥

भावार्ष - मनुष्योंके शरीरमें एक जीव है, जो स्थिर है तथापि चळानेवाळा है यह श्रीष्रगति है, और प्राणको भी अपने साथ शरीर-में रखता है। यही जीव इस शरीरमें रहता है। मरे हुए मनुष्यका यह जीव स्वयं अमर है, इसलिए वह अपनी निज शिक्ष बळता है और दूसरे मर्स्य देहको घारण करने के लिये किसी योनिमें देह धारण करता है ॥ ८॥

इस प्राकृतिक संसारसागरमें यह जीव प्रगति करता है और विशेष कर्म भी करता है। यह जीवात्मा युवा होता हुआ। भी सह बुसर बड़े दृद्ध परमात्माके अन्दर प्रविष्ट होता है। यह उस देवकी काव्यमय शक्ति देखने योग्य है। जो जीव कल जीवित होता है बही आज मरता है [ और पश्चात् दूसरा शरीर भी घारण करता है ] यह सब उस देव कि महिमा है ॥ ९ ॥

को कर्ममार्गा कमें करता है, वह इस देवके महत्त्वको नहीं जानता। परंतु जो ज्ञानमार्गा इस देवका साक्षात्कार करता है, उसके निवे अपनित् उसके अन्दर ही वह देव उसकी दीखता है। यह जीव दूसरा झारीर धारण करने के लिये जब माताके गर्भमें प्रविष्ट होता है, तब बहुत संतान उत्पन्न करने वाली प्रकृति उसको घरती है और इस प्रकार उसको नया शरीर मिलता है ॥ १०॥

यह जीवात्मा इंदियोंका रक्षक है और खर्य पतनकाल नहीं है । यह शरीरमें भाता है और शरीरसे दूर भी जाता है वह परमारमा इसके साथ हैं, सर्वत्र व्याप्त है और सब पदार्थोंमें विराजमान है ॥ १९ ॥ चौनेः पिता जेनिता नाभिरत्र बन्धुंनी माता पृथिवी महीयम् ।

प्रचानयीरचम्बोर्थ्योनिर्न्तरत्री पिता दृष्टितुर्गर्भमाधात् ॥ १२ ॥

पृच्छामि त्वा परमन्ते पृथिव्याः पृच्छामि वृष्णो अश्वस्य रेतः ।

पृच्छामि विश्वस्य मुर्वनस्य नाभि पृच्छामि वाचः परमं व्योमि ॥१३॥

इयं वेदिः परो अन्तः पृथिव्या अयं सोमो वृष्णो अश्वस्य रेतः ।

अयं यज्ञो विश्वस्य भ्रवनस्य नाभिर्म्रुद्धायं वाचः परमं व्योमि ॥१४॥

न वि जोनामि यदिवेदमस्मि निण्यः संनद्धो मनसा चरामि ।

यदा मार्गन् प्रथमुजा ऋतस्यादिद् वाचो अश्वेव मार्गमस्याः ॥१५॥

षर्थ- ( यौ: नः पिता जनिता ) प्रकाशक देव हमारा रक्षक भीर उत्पादक है, बही ( नामि: ) हमारा मध्य कार (नः बन्धुः) हमारा बन्धु है। तथा (हयं मही पृथिवी माता) यह बडी पृथिवी माता है। (उत्तानयोः चम्बोः योनिः बन्धुः) ऊपर चौडे मुखवाले इन दो वर्तनींका मूळ उत्पत्तिस्थान थहां ही । यहां ( पिता दुहितः गर्भ भाषात् ) पाळक दूर स्थित प्रकृतिमें गर्भकी स्थापना करता है।। १२॥

( पृथिन्या: परं भन्तः त्वा पृच्छामि ) पृथ्वीका परला भन्त कीनसा है यह मैं तुझे पृछता हूं। ( वृष्णः भश्यस्य रेतः पृच्छामि ) बळवान अश्वके वीर्यके विषयमें में पूछता हूं। ( विश्वस्य भुवनस्य नामि पृच्छामि ) सब भुवनके केन्द्रके विष-यमें पृछता हूं। ( वावः परमं च्योम पृच्छामि ) वाणीका परम भाकाश अर्थात् उत्पत्तिस्थान पूछता हूं॥ १३ ॥

( इयं वेदिः पृथिच्याः परः अन्तः ) यह वेदी भूमिका परला अन्त भाग है । ( अयं सोमः वृष्णः अश्वस्य रेतः ) यह सोम बलवान अश्वका वीर्य है। ( अयं यज्ञः विश्वस्य भुवनस्य नाभिः ) यह यज्ञ सब भुवनोंका मध्य है। जीर ( अयं अद्या वाचः परमं च्योम ) वह ब्रह्मा वाणीका परम स्थान है॥ १४॥

(न विजानामि यत् इव इदं अस्मि) मैं नहीं जानता कि मैं किसके सददा हूं। (निण्यः संनदः मनसा चरामि ) अंदर बंधा हुआ मैं मनसे चळवा हूं। (यदा ऋतस्य प्रथमजाः मा अगन् ) जब सत्यका पहिला प्रवर्तक मेरे समीप आगया, (आत् इत् अस्याः वाचः भागं अद्युवे ) उसी समय इसके वाणीके भागको मैंने प्राप्त किया ॥ ९५॥

भावार्थ-वह परमाश्मा यु अर्थात् सूर्यके समान प्रकाशमान है, वही हम सबका विता,जनक,बन्ध,और केन्द्र है। यह पृथ्वी स्थाँत प्रकृति हमारी बड़ी माता है। यह विता इस दुहिता रूपी प्रकृतिमें गर्भका आधान करता है।जिससे सब स्रष्टि उत्पन्न होती है। इन दोनों प्रकृति पुरुषमें सबका उत्पत्ति स्थान है। १२॥

इस पृथ्वीका परला अन्तिम भाग कीनसा है ! बलवान् अश्वका नीर्य कीनसा है ? संपूर्ण जगत्का केन्द्र कीनसा है ? और बाणीका परम उत्पत्तिस्थान कीनसा है ? ॥ १३ ॥

यही यज्ञकी वेदी इस भूमिका परला अन्तमाग है। बलवान अक्षका वीर्य यह सोम है। यज्ञ ही सब जगत् का केन्द्र हैं और यह ब्रह्मा-आस्मा-ही वाणीका परम उत्पत्तिस्थान है।। १४॥

यह आत्मा किसके समान है यह विदित नहीं है। यह आत्मा इस शरीरमें बद्ध होकर रहा है परंतु मनसे वसी हलचल करता है। जिस समय सल्पधमेंका पहिला प्रवर्षक परमात्माको प्राप्त होता है, उसी समय इस दिन्ध मंत्रकी वाणीका भाग्य इसकी गाप्त होता है। १५॥

| अपाङ् प्राङेति स्वधयां गृभीता ऽमत्यों मत्येना सयोनिः।                    |          |
|--------------------------------------------------------------------------|----------|
| वा श्वरवंत्वा विष्योनां वियन्ता न्यं प्रन्यं चिक्युर्ने नि चिक्युर्न्यम् | ।।१६॥    |
| सप्तार्थगर्मा सुवनस्य रेतो विष्णोस्तिष्ठन्ति प्रदिशा विधर्मणि ।          |          |
| ते शितिभिर्मनेसा ते विपृथितः परिश्रवः परि भवन्ति विश्वतः                 | 11 50 11 |
| ऋचो अक्षरे परमे व्योमिन यस्मिन देवा अधि विश्वे निषेदुः।                  |          |
| यस्तम वेद्र किमृचा कंरिष्यिति य इत् तद् विदुस्ते अमी समांसते             | 118811   |
| ऋचः पदं मात्रया कुल्पयंन्तोऽधेचेनं चाक्छपुर्विश्वमेर्जत् ।               |          |
| त्रिपाद नहीं पुरु रूपं वि वेष्ठे तेनं जीवान्ति प्रदिश्वाश्चर्तसः         | 11 28 11 |

अर्थ- ( अमर्त्यः मर्त्येन सयोनिः ) अमर आतमा मरणधर्मवाले शरीरके साय एक उरविस्थानमें प्राप्त होकर (स्वध्या गुमीतः अपाङ् प्राक् पृति ) अपना धारणा शाकिसे युक्त होकर नीचे तथा उपर जाता है। ता शमन्ता विष्चीना ) वे दोनों शाश्वत रहनेवाले, विविध गतिवाले परंतु ( वियन्ता ) विरुद्ध गतिवाले हैं उनमेंसे ( अन्यं निचिक्युः ) प्रकृषे जानते हैं और ( अन्यं निचिक्युः ) दूसरेको नहीं जानते ॥ १६ ॥

( भुवनस्य रेतः सप्त मर्धगर्माः ) सब भुवनोंका वीर्य सात अर्ध गर्भमें परिणत होकर ( विष्णोः प्रदिशा विधर्मणि विद्यत्ति ) प्यापक देवकी माज्ञामें रहकर विशेष गुणधर्मोंमें ठहरते हैं। (ते धीतिभिः मनसा ) वे बुद्धि जोर मनसे युक्त होकर तथा (ते विपश्चितः परिभवः ) वे ज्ञानी मौर सर्वत्र अपस्थित होकर ( विश्वतः परिभवन्ति ) पा मोरसे घरते हैं। १० ॥

(परमे ब्योमन्) परम आकाशमें उत्तर होनेवाले (यहिमन् ऋचः अक्षरे ) जिस मंत्रके अक्षरमें (विश्वे देवाः अधि-निषेदुः ) सब देव निवास करते हैं, (यः तत् न वेद् ) जो वह बात नहीं जानता वह (ऋचा किं करिष्यति ) वेद मंत्र लेकर क्या करेगा ! (ये हत् तत् विदुः ते हमें समासते ) जो निश्चय से उसको जानते हैं वे ये उत्तम स्थानमें कैंद्रि

(ऋचः पदं मात्रया कल्पयन्तः ) मंत्रके पदको मात्रासे समर्थ बनाते हैं । ( अर्थचेंन प्रजत् विश्व चाक्छपुः ) आघे मंत्रसे चलनेवाके जगतको समर्थ करते हैं । इस प्रकार ( त्रिपात् श्रद्धा पुरुक्ष्पं वि तस्थे ) तीन पादौंवाका ज्ञान बहुतक्पोंसे इहरा है। ( तेन चतन्नः प्रदिधाः जीवन्ति ) उसीसे चारौं दिशाएँ जीवित रहती हैं ॥ १९॥

भावार्य - यह भातमां अमर है। तथापि भरण धर्मवाले शरीरके साथ रहनेके कारण विविध योनियों में अन्मता है। मा अपनी धारक शक्तिके साथ ही शरीरमें आता अथवा शरीरसे पृथक् होता है। ये दोनों शाश्वत है और गतिमान भी हैं, तथापि उनकी गतियों में अन्तर है। तनमेंसे एक को जानते हैं. परंतु दूसरे का शान नहीं होता है॥ १६॥

स्था बने हुए पदार्थोंका मूल बीज सात तत्त्वोंमें है । ये सातों मूल तत्त्व व्यापक परमात्माकी आज्ञामें कार्य करते हैं । ज्ञानी कोग मनसे इस ज्ञानको प्राप्त करके सर्वत्र उपस्थित होनेके समान ज्ञानवान् होते हैं । ॥ १७ ॥

इस बड़े आकाशमें शब्द उत्पन्न होता है, उस शब्दसे बननेवाली ऋचा के अक्षरमें अनेक देवताओंका निवास होता है। जो मनुष्य १५ बातको नहीं जानता, वह केवल मंत्रको लेकर क्या करेंगा ? परंतु जो इस तस्वको जानते हैं, वे परम परमें जाकर विराजमान होते हैं ॥ १८ ॥ सूयवसाद भगवती हि भूया अधी वयं भगवन्तः स्याम ।

आदि तर्णमध्न्ये विद्यवदानी पिवं शुद्धमुद्दकमाचरंन्ती ॥ २०॥ (२७)
गौरिन्मिमाय सिक्छिति तक्षत्येकंपदी द्विपदी सा चतुंष्पदी।

अष्टापदी नवंपदी बभूबुषी सहस्राक्षरा भुवंनस्य पृङ्क्तिस्तस्याः समुद्रा

अधि वि श्रंरन्ति ॥ २१॥

कृष्णं नियानं हरंपः सुपूर्णा अपो वसाना दिव्मत्यंतिन्त ।

तं आवंवृत्रन्तसद्नाद्दतस्यादिद् घृतेनं पृथिवीं व्यूद्धः ॥ २२॥

अपोदैति प्रथमा पृद्धतीनां कस्तद् वा मित्रावरुणा चिकेत ।

गभी भारं भेरत्या चिदस्या ऋतं पिपुर्त्यनृतं नि पीति ॥ २३॥

भर्थ-हे (मध्न्ये) न मारने योग्य गौ ! त् [ सु-यवस-भर् भगवती हि भूयाः ] उत्तम घास खानेवाछी भाग्यशा-किनी हो। [ अघा वयं भगवन्तः स्याम ] और इम भाग्यवान होंगे । [ विश्वदानी तृणं अदि ] सर्वदा तृण अक्षण कर और [ आचरन्ती ग्रुदं उदकं पिव ] श्रमण करती हुई ग्रुद्ध जळ पी ॥ २०॥

(गौ: इत् सिकलानि तक्षती) गौ निश्चयसे जलोंको दिलाठी हुई (मिमाय) शब्द करती है। (सा एक-पदी द्विपदी चतुष्पदी) वह एक पादवाली, दो पादवाली, ना। पादवाली, ( श्रष्टापदी नवपदी) आठ पादवाली, नै। पादवाली ( बसूबुधी) बहुत होनेकी इच्छा करनेवाली [ सहस्र शक्षरा ] हजारों अक्षरोंवाली[ सुवनस्य पंकि: ] सुव-नकी पंकि है। ( तस्याः समुद्राः श्राम्नि विक्षरान्ति ) उससे सब समुद्रके रस बहते हैं।। २१॥

[अपः वसानाः] जलको अपने साथ केते हुए [सुपर्णाः हरयः] उत्तम गतिशील स्वैकिरण, (कृष्णं नियानं दिवं] सबका आकर्षण करनेवाले सबके यान रूप स्वैको (उत्पर्तति) चढते हैं। (ते ऋतस्य सदनात्) वे जलके स्थान-रूप अन्तारिक्षसे (आववृत्रन्) नीचे आते हैं (आत् इत् घृतेन पृथिवीं वि उदः) और जलसे भूमिको भिगाति हैं॥ २२॥

(पद्धतीनां प्रथमा अपात पृति) पांववाकी प्राकृत मूर्तियोंमें सबसे प्रथम स्थानमें रहनेवाकी क्रांकि पादरहित है। हे मित्र जीर वहणी! [बां कः तत् चिकेत ] तुम दोनोंमेंसे कीन उसकी जानता है ? (गर्भः अस्याः भार आमरित चित्) गर्भमें रहनेवाका इस प्रकृति का भार उडाता है। वही [ऋतं पिपति ] सत्यकी पूर्णता करता है जीर [ अनृतं नि पाति ] असत्यका नाश करता है। २३॥

आवार्थ- मंत्रोंके पार मात्राओंकी संख्यासे गिनते हैं । इस मंत्रके आधे भागसे भी संपूर्ण चेतन और विश्व सामर्थ्यवान बनता । यह त्रिपाद ब्रह्म अनेक ख्योंमें ठहरा है और इसीसे चारों दिशाउपदिशाओंका जीवन होता है ॥ १९ ॥

हे अवध्य वाक्र्यों गी | तू अर्थात् तुम्हारा प्रयुक्तकर्ता वक्ता उत्तम सारिवक अन्नस जाम भाग्ययुक्त होवे और तेरे भाग्य-से हम भी भाग्ययुक्त बनें । सर्वदा ग्रुद्ध अन्न और जलका सेवन कर ॥ २० ॥

यह वाक्र्स्पी गौ क्षर्यात् काव्यमयो वाक् एक, दो,चार,आठ अथवा नौ पदीवाले छन्दोंमें विभक्त हुई है यह अनेक प्रकारकी है और हजार अक्षरीतक इसकी मर्यादा है। यह मानी 📲 भुवनीको पूर्ण करनेवाली है और इसके विविध रस स्रवते हैं ॥ २१ ॥

सूर्यकिरण अपने साथ जलको उठाते हैं वह जल उनके साथ उत्पर मेघमंडलमें पहुंचता है, वहांसे फिर वृष्टिद्वारा वह नांचे आता है और सूमिको भिगाता है ॥ २२ ॥ विराष्ट्र वाग् विराद् पृथिवी विराह्नति सिं विराद् प्रजापितिः ।

विराण्युत्युः साध्यानामधिराजो वंभूव तस्यं भूतं भव्यं वशे

स में भूतं भव्यं वशे कृणोतु ॥ २४॥

शक्षमयं धूममारादंपश्यं विषुवतां पुर एनावरिण ।

शक्षाणं पृक्षिमपचन्त वीरास्तानि धर्माणि प्रथमान्यांसन् ॥ २५॥

त्रयंः केशिनं ऋतुथ वि चेक्षते संवत्सरे वेपत् एकंएषाम् ।

विश्वमन्यो अभिचष्टे शचीभिश्रीजिरेकंस्य ददशे न रूपम् ॥२६॥

चृत्वारि वाक् परिमिता प्दानि तानि विदुर्शक्षणा ये मनीषिणः ।

गुह्य त्रीणि निहिता नेक्षयन्ति तुरीयं वाचो मनुष्याविद्नित ॥२७॥

अर्थ-विराट् वाणी, पृथिवी, अन्तरिक्ष, प्रजापित और मृत्यु है। वही विराट् [साध्यानां अधिराजः वभूव]साध्योंका अधिराजा है। (तस्य वधे भूतं भव्यं ) उसके आधीन भूत और भविष्य है। (सः मे वशे भूतं भव्यं कृणोतु ) वह मेरे आधीन भूत और भविष्य करे ॥ २४॥

( विष्वता परः आरात् अवरेण ) अनेक रूपोंसे महुत दूर और पास मी ( एन। शकमपं धूमं अपस्यं ) इस शक्ति-बाळे धूमको मैंने देखा। वहां ( वीराः पृक्षि उक्षाणं अपचन्त ) वीर छोटे उक्षाको परिपक बना रहे थे । [ तानि धर्माणि

प्रथमानि आसन् ] वे धर्म प्रथम थे ॥२५॥

(त्रयः देशिनः ऋतुथा विचक्षते) तीन किरणवाले पदार्थं ऋतुके भनुसार दिखाई देते हैं। [प्तां एकः संवस्तरे वपते ) इनमें से एक वर्षमें एकवार उपजता है। [ भन्यः शचीिमः विश्वं भभिचष्टे ] दूसरा शाकियोंसे विश्वको प्रकाशित करता है (एकस्य प्राजिः दहशे ) एककी गति दीखती है परंतु उसका [ रूपं न ] रूप नहीं दीसाता ॥ २६॥

[ वाक् चत्वारि पदानि परिमिता ] वाजीके चार स्थान परिमित हुए हैं। ( ये मनीपिणः ब्राह्मणाः ) जो ज्ञानी वाह्मण हैं वे [ तानि विदुः ] उनको जानते हैं। उनमेंसे ( श्रीणि गुहा निहिता ) तीन् गुप्त स्थानमें रखे हैं वे [ न इंग॰ यन्ति ] नहीं प्रकट होते। [ मनुष्याः वाचः तुरीयं वदान्ति ] मनुष्य शाणीके चतुर्थं रूपको बोळते हैं॥ २७॥

भावार्थ-पांचनाले चारीरांका चालक पांचरहित आत्मा है। कीन इस चालक आत्माकी जानता है ? वह चालक आत्मा हस-स्थूल का ग्राम भार सहन करता है और सखकी रक्षा करके असत्यका नाम करता है।। २३।।

इस विराट आत्माका रूप वाणी, भूमि, अन्तरिक्ष, प्रजापालक, और प्रजासंहारक मृत्यु भी है। यह सबका राजाधिराज है और इसीके आधीन सब भूत भविष्य वर्तमान है। वह मेरे आधीन सब भूत भविष्य वर्तमानको करे ॥ २४॥

पास और बहुत दूर भी मैंने धूर्वेको देखा और उससे अग्निका अनुमान किया। उसी अग्निपर नीर लोग छोटे उक्षाको परि-एक बनाते हैं। ये यज्ञकर्म सबसे प्रारंभमें होते थे ॥ २५ ॥

तीन देव किरणींवाले अर्थात् प्रकाशमान हैं । इनमेंसे एक वर्षमें एक समय प्रकाशता है, दूसरा अपनी निज शक्तियाँसे सब विश्वको प्रकाशित करता है और तीसरेकी केवल गति प्रतीत होती है परंतु उसका रूप नहीं दिखाई देता ॥ २६ ॥

वाणीके चार स्थान हैं इनके। मननशील ब्रह्मशानी जानते हैं, इनमेंसे तीन स्थान हृदयमें ग्रप्त हैं और जो मनुष्य बोलते हैं वह बर्ज़ स्थानमें उत्पन्न व्यक्त वाणी है ॥ २७॥

१२ ( अ. सु. भा. कां॰ ९ )

# इन्द्रं मित्रं वर्रणम्शिमांहुरथो दिव्यः स सुंपर्णो गुरुत्सांत्। एकं सद् वित्रां बहुधा वदन्त्य्वि यमं मांत्रिश्चांनमाहुः ॥ इति पश्चमोऽनुवाकः ॥ ॥ नवमं काण्डं समाप्तम् ॥

11 26 11(26)

भर्थ- [एकं सत्] एक सत् वस्तु है उसीका [विधाः बहुधा वदन्ति] ज्ञानी लोग भनेक प्रकार वर्णन करते हैं। उसी एकको इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, दिव्य सुवर्ण, गरुथ्मान, यम और मातरिखा [ अथो आहुः ] कहते हैं।। २८॥

मावार्थ – सत्य तत्त्व केवल एक ही है, परंतु ज्ञानी लोग उसी एक सत्य तत्त्वका वर्णन गुणबोधक अनेक नामें से करते हैं। उसी एक सत्य तत्त्वको वे इन्द्र, मित्र, वहण, आदि भिन्न भिन्न नाम देते हैं॥ २८॥

# छन्दोंका महत्त्व।

# वाणी और गोरक्षण।

गायत्री, त्रिष्टुप, जगती आदि सात छंद मुख्य हैं। इनके भेद और बहुत ही हैं। इन सात छन्दोंमें वेदका ज्ञान भरा रखा है, इसीलिए कहा है कि अज्ञानका आच्छादन करके ज्ञानका प्रकाशन करनेवाले ये छन्द हैं। इन छन्दोंमें किस प्रकारका शान है इस विषयमें थोडासा विवरण प्रथम मंत्रमें है। उसमें कहा है-

(गायत्रे गाय-त्रं) गायत्री छन्दमं (गाय) प्राणाकी (त्रं) रक्षा करनेका ज्ञान है। जो लोग गायत्री छंदवाले मंत्रीका उत्तम अध्ययन करेंगे, वे प्राणरक्षा करनेकी विद्या उत्तम रितिसे जान सकते हैं। (त्रिष्टुभात्) त्रिष्टुप् छन्दमं (त्रे-ष्टुभं) तीनोंका अर्थायन करेंगे, वे प्राणरक्षा करनेकी विद्या उत्तम अध्ययन करेंगे उनकी प्रकृतिविद्या आत्मविद्या और बद्धाविद्याका ज्ञान हो सकता है और वे प्रकृतिविद्यासे ऐहिक सुख और आत्मविद्यासे अमृतत्वकी प्राप्ति अर सकते हैं। इस प्रकार यह वेदमंत्रोंकी विद्या इहुपरलेशिक सुखका साधन होती है।

(जगित जगत् ) जगित छन्दमें जगत् संबंधी अद्भुत ज्ञान भरा है । जो ज्ञान प्राप्त करनेसे मनुष्य इस जगत्में विजयी है। सकता है । इसीलिए इसी मंत्रमें आगे कहा है कि—

य इस् तत् विदुः ते अमृतस्यं आनद्यः। ( मं॰ १ )

"जो जानी इस ज्ञानको-इस वैदिक ज्ञानको-यशावत जानते हैं, वे अमृतको अर्थात् मोक्षको प्राप्त करते हैं।" उक्त प्रकार छंदोवियाको जाननेवाले मोक्षके अधिकारो होते हैं। इसका अर्थ यह नहीं है कि वे केवल मोक्षके ही अधिकारी हैं और इस जगत् की ज्ञातिकों वे नहीं प्राप्त कर सकते, प्रत्युत वे जागतिक उन्नतिको जैसे प्राप्त होते हैं उसी प्रकार आत्मिक उन्नतिकों भी वे प्राप्त होते हैं। जो मोक्षके अथवा अमृतत्वके अधिकारी होते हैं वे सामान्य मौतिक उन्नतिको प्राप्त कर सकते हैं यह कहनेकी भी कीई आवश्यकता नहीं। क्योंकि श्रीकृष्ण भगवान्, राजा जनक, श्रीरामचन्द्र आदि मुक्त पुरुष इह लोकका व्यवहार करनेमें भी उत्तम दक्ष ये और उन्होंने ऐहिक व्यवहार उत्तम तरह किये थे। और ये तो अमृतत्वके अधिकारी थे इस विषयमें किसीको भी संदेह नहीं है। इस प्रकार इस वैदमंत्रोंके ज्ञानको प्राप्त करनेवाले मनुष्य इह परलोकमें परमोच गतिको प्राप्त कर सकते हैं। प्रत्येक मनुष्य जो इस भूलोकमें देहधारण करके आया है वह अमरत्व प्राप्त करनेके लिये ही है। इसीलिए कहा जाता । कि वेदका ज्ञान प्रत्येक मनुष्यके लिये उन्नतिको मार्ग बतानेमें समर्थ है।

( गायत्रेण अर्क प्रतिमिमीते ) गायत्री छन्दसें अर्चनीय देवकी शब्दरूपी प्रतिमा निर्माण की है। प्रत्येक मनुष्यकी जिस एक आदितीय देवकी अर्ची करनी अर्खत आवश्यक है, उस देवकी वस्तुतः प्रतिमा तो नहीं है, परंतु उसकी शब्दमयी प्रतिमा 'गायत्री छंद' है। इस कारण पाठक यदि किसी स्थानपर परमात्म देवकी प्रतिमा देख सकते हैं तो वे इस छन्दमें ही देख सकते हैं। ( अकेंग साम ) इस अर्चनीय अर्थात् पूजनीय देवकी सहायतासे ' साम ' अर्थात् शान्त प्राप्त है। इस शान्तिका ही दूसरा नाम ' अमृत ' है। अमृत और साम एक ही अवस्थाके वाचक शब्द हैं अस्तु। इसी तरह त्रिष्टुप् छन्दसे भी वर्णनीय देवता का वर्णन किया जाता है। त्रिष्टुम छन्दकी वाणी उसीका वर्णन करती है। पूर्व मंत्रमें कहा है कि त्रिष्टुप् छन्दसे प्रकृति,जीव और परमाश्माका वर्णन होता है, वही बात यहां इस मंत्रमें अनुसंध्य है। इस प्रकार-

#### सात छन्द।

द्विपदा चतुष्पदा सप्तवाणीः अक्षरेण मिसते । ( मं० २ )

"दो चरण ऑरे चार चरणोंबाले जो सात छन्द हैं, उनके प्रत्येक चरणमें अक्षर संख्याका परिणाम अक्षरोंकी संख्याकी गिनती करनेसे ही होता हैं।" जैसा अनुष्टुभूमें चरणमें आंठ अक्षर, इसी प्रकार अन्यान्य छन्दोंके पादोंमें अन्य संख्या अक्षरोंकी है। इस प्रकार अक्षर संख्याकी न्यूनाधिकतासे ये छन्द होते हैं।

(गायत्रस्य तिसः समिधः) गायत्री छन् के पाद तीन हैं। प्रत्येकमें अक्षर आठ होते हैं। जगती छद्वे जगतक। वर्णन है यह बात प्रथम मंत्रमें कही है, वही किर इस तृतीय मंत्रमें दुहराते हैं और वहते हैं कि (जगता दिवि सिंधुं अस्कभायत्) जगित छन्दसे मानो युलोकमें महाधागरका फैला रखा है। अर्थात् जैसा महाधागरका वर्णन होता है वैसा ही युलोकका वर्णन किया है। इस महाधागर में ये नक्षत्र छोटे छोटे द्वीपांके समान हैं इत्यादि आलंकारिक वर्णन यहां समझना उचित है।

इसी प्रकार ( रथंतरेण सूर्य पर्यपद्यत् ) स्थन्तर से सूर्यका ज्ञान प्रत्यक्ष होता है । क्यों के उसमें यह वर्णन अतिस्पष्ट है । इस ज्ञानकी ( महा महित्या ) महता क्या कथन करनी है, यह ज्ञान तो मनुष्यको अन्तिम मंजलतक पहुंचा देता है । यह ज्ञान तो मनुष्यको इस जगत्में और उस खर्गमें और अन्तमें मोक्षतक उत्तम मार्गदर्शक होता है । अतः यही वेदमंत्रीका ज्ञान सबसे अधिक महत्वपूर्ण है ।

## सुहस्त गोरक्षक ।

जिस प्रकार ( सुहस्तः सुदुर्घा धेतुं उपह्नये ) उत्तम हाथवाला उत्तम दोहन करने योग्य धेतुको प्रकारता है, उसी प्रकार मनुष्य इस वेदवाणीक्ष्मी कामधेनुको अपने पास बुलावे। गायका दूध निचांडनेवाला 'सुहस्त' अर्थात् उत्तम प्रेमपूर्ण हाथवाला होना चाहिये। 'दुईस्त' नहीं होना चाहिये। दुईस्त मनुष्य वह है कि जो गौको कष्ट पहुंचाता है, ऐसा दुईस्त मनुष्य कभी गायको अपने पास न बुलावे। परंतु जो हाथ सदा गायकी सेवाके लिये तत्पर रहता है, गायका प्रिय करनेमें जो दक्ष है, वही मनुष्य गायको बुलावे। गौ अवध्य होनेसे गायके साथ किसी प्रकार भी 'दुईस्त'का संबंध नहीं आमा चाहिये। 'सुहस्त' होकर ही मनुष्य गायके पास जावे, यह वेदका उपदेश स्पष्टतासे कहता है कि 'गोरक्षण' करना मनुष्यका वेदोक्त धर्म है। जो प्रेमसे गोपालन करता है वही सचा वैदिकधर्मी है, क्योंकि गौ' नाम जैसा गायका वाचक है वैसा ही वह 'वेदवाणी' का भी वाचक है। अतः 'गोरक्षा' का अर्थ ' गायकी रक्षा' और 'वेदकानकी रक्षा' है इसलिये कहा जाता है कि गोरक्षक ही वैदिक धर्मी हो सकता है।

(गोधुक पनां दोहत ) गम्यका दोहन करनेवाला इस गीका और इस वेदवाणीका दोहन कर । गौका दोहन करनेसे अमृत क्यी कूध प्राप्त होता है और वेदवाणीक्यी वाग्गीका देविन करनेसे अमृत जैसा आन प्राप्त होता है। गायके दूधसे जैसा यक्त होता है, वैसा ही वेदकानसे भी होता है। यहां यक्त करनेके दोनों साधन हैं। इसीलिये कहा है कि (तत् घर्म: सप्रविचत् ) यक्तका ही वे मंत्र वर्णन करते हैं। वेदवाणीक्यी गौ अपने ज्ञानसे यक्त का मार्ग बता रही है और यह गौ अपने दूध से यक्त करती है। इस तरह दोनों गौवाकी समानता है।

(वस्नां वसुपरनी) यह गी-वेदवाणी और गोमाला-वसुओं की पालनेहारी है। वसु नाम एसर्थका वाचक है। सब प्रकार हेथ्य ज्ञानसे और बलसे ही प्राप्त होने हैं। वेदवाणी ह्या गीसे ज्ञान मिलता और गोमातास पोषक अज्ञ मिलता है। इस प्रकार ये देनों गोवें ऐश्वरोंका प्रदान करती हैं। जिस प्रकार यह गोमाता अपने (वस्सं इच्छन्ती) बछडे की इच्छा करती हुई घरमें आती है, उसी प्रकार यह वेदवाणी भी इस भूमंडलपर इसिलए अवतीण होगई है कि ये अनन्त मानवजीव इस ज्ञानामृतका पान

करें और अमर वनें। इस प्रकार दोनों गौनों अपने बळडों के पालन पोषणकी इच्छा है। ये गौनें (महते सीमगाय वर्धतां) हमारा बड़ा सीमाग्य बढ़ानें। ये तो बढ़ातीं ही हैं। परंतु मनुष्योंको उन्तित है कि ने उन गौनों के पास आवें और उनका अमृत रस पीनें और पुष्ट होनें। ये गौनें तो हमारा कत्याण करनेके लिए तैयार हैं, परंतु मनुष्य ही ऐसे मंदमती हैं, कि ने गौका दूध नहीं पीते और भैंसके पीछ लगते हैं, इसी तरह नेदनाणीकी शरण नहीं लेते, प्रायुत किसी अन्य मतवाल प्रंथोंकी शरणमें जाते हैं और अममें फंसते हैं। अतः यहां उपदेश सब मनुष्योंको लेना चाहिये कि जो मनुष्य उद्यति चाहता है वह गौका दूध पीने और नेद-का उपदेश ग्रहण करें।

गाय भी ( गोः मिष्टतं वर्सं अमीमेत् ) अपने उत्सुक बछडेपर ही प्रेम कर सकती है। यदि प्रेमने बचा माताके पास न गया अथवा कुछ पेट ही अस्थाति वह दूध न पीता रहा, तो माता क्या करेगी है इसलिय बच्चों उत्सुकता चाहिये। जिसं बच्चोंका पेट ठीक है, मूख अच्छी लगती है और जिसकी पाचनशक्ति ठीक है उसी बच्चोंको माताक दूधसे लाम होता है। इसी प्रकार वेदवाणीक्ष्यी गौभी उत्सुक शिष्यको है। लाभ पहुंचा सकती है। जो मनुष्य वेद न पढ़े, पढ़नेपर उसके समझनेका कष्ट न उठावे, समझनेपर अनुष्टान न करे, अनुष्टान करनेके समय तत्पर न होते, उसको वेदवाणीक्ष्यी गौसे क्या लाभ होगा। इस प्रकार सुमुख्य होना भी आवद्यक है। यह गौ ( पयोभिः मायुं अभिमिमीते ) अपने दूधके साथ प्रकाशको फैलाती है, यह कात स्पष्ट है क्योंक सबेरे गोदोहन होते ही सूर्योदय होता है और विकास सर्वत्र प्रकाश ही प्रकाश होता है। वेदवाणीक्ष्यी गौभी अपना ज्ञानामृत देती है और ज्ञानका ही प्रकाश उपासकके मनमें फैलाती है। इस प्रकार दोनों स्थानमें दूधको देना और प्रकाशको फैलाना समान है।

## गौकी सहायता।

यह गौ ( ध्वसनौ अधिश्रिता ) विनाशके समय आश्रय करने योग्य है। रोग क्षणिता अपचन आदिके समय गायका दूध ही अमृतके समान है। रोगी होनेके समय अथवा बालक होनेके समय भी गायका दूध ही लाभप्रद है। इसी तरह उदासी होनेसे जगत्का नाश होनेके पश्चात जो मोक्षमार्गका मार्ग आक्रमण करना है, उस समय नेदरूपों गौ ही आश्रय की जाती है। वहां वेदके मंत्र ही ( मायुं मिमाति ) मार्गमें दीप जैसे सहायक होते हैं। ( सा चिक्तिमः मर्लान निक्कार ) वह गौ मनुष्योंमें चिन्तन मनन शिक्तियोंसे सहायक होती है। अर्थात गायके दूधसे मनुष्योंकी बुद्धि तीव्र और स्कृत होती है और मनुष्य बुद्धिमान होता है। वेद रूपी गौसे भी मनुष्य मनन कर सक्ता है। मनन शिक्त बढ़ानेके कारण ही छन्दकों मंत्र कहा जाता है। इस प्रकार दोनों स्थानोंमें गौ मनन शिक्तियोंसे मनुष्यमें भूती करती है। ( विद्युत भवन्ती ) वह बिजली जैसी होती है। जिस प्रकार बिजली वेग बढ़ाती है, उसी प्रकार गौके दूधसे भी मनुष्यमें पूर्ती आती है और वेद्यानसे बुद्धिकी तीव्रता बढ़ती है। विद्युत्के समान प्रकाश किंवा तेज बढ़ानेका कार्य दोनों गौवोंसे होता है।

यहांतक बात मंत्रोंमें भी और बेदवाणीका एक जैसा वर्णन किया है और आगे २० और २१ इन दो मंत्रोंमें ऐसा ही वर्णन

है। अतः विषय साहत्यके कारण वे दो मंत्र यहां देखते हैं --

यह गी ( सु—यवस—अद ) उत्तम जी खानेवाली होनेसे ( भगवती भूयाः ) भाग्यवानी होती है। यदि वह अन्यान्य पदार्थ खाने लगी तो उसका दूध वैसा हितकर नहीं होता। वैदवाणीरूपी गौके पक्षमें भी जी भक्षण करनेसे भी वणोंचार उत्तम शुद्ध होता है। यहां भी देखा गया है कि जी और चावल खानेवाले वणोंच्चारण ठीक कर सकते हैं और उत्तम सूक्ष्म कुशाम युद्धिवाले भी होते हैं। इसी रीतिसे हम-

क्या वयं भगवन्तः स्याम । (सं ३०)

''इससे इम भी भाग्यवान् बनें। '' अर्थात् इम भी जीका अन्न खाकर खुद्धिमान बनें और गौ भी जीका भक्षण करके उत्तम दूध देनेवाली हो। जी का घास गौ खाय और मतुष्य जीका आटा अर्थात् उत्तू खावें। श्रावणी उत्सवके समय सत्तु भक्षण आवश्यक कहा है और सूचित किया है कि यह ग्रुद्ध और सात्विक अन्न है। वेदमें भी (सक्तुमिव तित्वना पुनन्तः ऋ॰ १०। ७९। २) इरयादि मंत्रों में सत्तुका अन्न ही निर्दिष्ट है। इससे इस अन्नका महस्व स्पष्ट हो जाता है। गौ जीका घास ( तृणं आदि ) खावे और (शुद्धं उदकं पिक) शुद्ध ।निर्मल जल पीवे । मनुष्यको भी शुद्ध सतु खाना और छाना हुआ वस्नपूत जल पीना योग्य है। इस प्रकार गो और वाणीका एक ही पथ्य है। मनुष्यका खानपान सात्विक होनेसे उसकी वाणी पिवन होती है, यह यहां तात्पर्य है। मनुष्य जिस गौका दूध पीते हैं वह गो भी उक्त पदार्थ ही खावे और अन्य अमेध्य पदार्थोंका मक्षण न करे। इस विचारसे पता लग सकता है कि बाजारों में जो दूध प्राप्त होता है वह दूध अमृत नहीं है, प्रत्युत घरमें गो पाली जाय, उसकी मेध्य पदार्थे. खिलाये जाय और शुद्ध उदक पिलाया जाय, तब उसका दूध 'अमृत ' पदवीको प्राप्त हो सकता है। वेद जिस प्रकार गोरक्षण करना चाहता है वह विधि यह है। पाठक विचार और समझें कि वेदमें गोरक्षणका विधि कैसा है।

भागे मंत्रमं (गी सिललानि तक्षति) गी जलों हिलाती है ऐशा कहा है, गी शुद्ध जलमें प्रविष्ट होने से जल हिलने लगता है वह शुद्ध जल गी पीती है और नृप्त होतों है। यह सामान्य वर्णन करके यह गी (एकपदी, हिपदी, चतुष्पदी, अप्रापदी, नवपदी सहस्राक्षरा) एकं दो चार आठ नी पाववली है और सहस्र अक्षरोंसे युक्त है ऐसा जो कहा है वह स्पष्टतया वेदवाण। का ही केवल वर्णन है। वेदके छंद एक चरणवाले, दो चरणोंवाले, आठ चरणोंवाले नी चरणोंवाले और सहस्र अक्षरोंबाले हैं। क्योंकि गाय सदा चतुष्पाद अर्थात् चार चरणोंवाली ही होती है, और कभी आठ नी पाववाली नहीं होती। चरण और पाद ये नाम मंत्रोंके भागोंके हैं। इसलिये यह मंत्रभाग वेदवाणी रूपी गौका ही वर्णन कर रहा है। यह वेदवाणी रूपी गी (सहस्र अक्षरा) हजारों अक्षय अमृत धाराओंको प्रदान करती है और (भुवनस्य पंक्तः) सब भुवनोंको पूर्णतया पावन करती है। और (तस्याः समुद्राः अधि विक्षरन्ति) इससे समुद्रके समान रसप्रवाह पर्याप्त प्रमाणमें लोगोंको प्राप्त होते हैं। इसलिये मनुष्यों को उचित है कि वे इस वेदवाणी रूपी गौका ज्ञानामृत प्राप्तान करें और मोक्षमार्गप चलकर अमरत्व प्राप्त करें।

यहौतक गौंकं वर्णनके मिषसे— अर्थात् गोरक्षणके मिषसे वेदशानका महत्त्व वर्णन किया है। आगे यह ज्ञान मनुष्यकी उन्नतिक पथमें चलानेमें किस तरह सहायक होता है यह देखिए-

#### जीवातमा ।

प्राणियों के शरीरमें जीवात्मा है और वही यहांका जीवनका कार्य करता है इस विषयमें अष्टममंत्रका विधान देखिए — पस्त्यानां सध्ये ध्रवं एजत जीवं तुरगातु अनत शये। ( मं० ८ )

" प्राणियोंके शरीरमें जीवारमा है अर्थात स्थिर,चालक,वेगवान, प्राणको चलानेवाला है और वह इस शरीरमें रहता है।" यह शरीरमें शयन करनेवाले जीवारमाका वर्णन है। " पुरुष " शब्दके अर्थका " पुरि शेत इति पुरुषः " शरीररूपी नगरीमें शयन करता है इसिलए इस अरमाको 'पुरुष ' (पुरिशय) कहते हैं ऐसा कहा है वही अर्थ यहां है। इस जीवारमाके विशेषण " भुव, एमत, जीव,तुरगातु,अनत्"ये विचार करने योग्य हैं। ये विशेषण अन्यत्र भी आगये हैं। जबतक शरीरमें यह जीवारमा रहता है तसतक उक्त कार्य शरीरमें दिखाई देते हैं। यह शरीरसे भिन्न है अतः शरीर क्षीण और निकम्मा होनेपर शरीरको यह छोड़ देता है इस विषयमें इसी मंत्रमें कहा है—

मृतस्य जीवः अमार्थः स्वधाभिः चरति मार्थेन सयोनिः ( मं० ८ ) अमार्थः मार्थेन सयोनिः अपाङ् प्राङ् प्रति । ( मं० १५ )

"मृत मनुष्यका जीव वास्तविक रीतिसे अमर है, वह अपनी निज शक्तियोंसे कार्य करता है और इस देहके छोड़ देनेके बाद दूसरे मर्स्य देहके साथ संयुक्त होता है। "मनुष्यदेह मरनेवाला है, परंतु उपका आत्मा अमर है, अर्थात् देह भिन्न है और आत्मा भिन्न है। इन दा परस्पर भिन्न पदार्थोंका संयोग किसी कारण वश होगया है। इसी संबंधके कारणका विचार करना इस तस्वज्ञान. का मुख्य प्रयोजन है। ( मतस्य जीव: अमर्थ: ) मरे हुए प्राणीका जीवात्मा अमर है, यह महासिद्धान्त सदा स्मरण रखना चाहिये। यदि जीवात्मा अमर है तो वह देहप्राप्तिक पूर्व और देहपातके पश्चात् भी रहेगा। देहके मरनेसे न मरेगा और देहके जन्मसे न जन्मेगा। यह जीव अपनी निजशिक्तयोंसे रहता है। इसकी यह ( स्व-धा ) निज शाक्ति है अतः यह सदा इसके साथ रहती है और कभी दूर नहीं होती। परंतु शरीरकी शिक्त अशादि पदार्थों पर अवलंबित है। इसलिये शरीरकी शिक्तयोंको 'स्वधा' नहीं कहते। आत्माकी शिक्तवा नाम 'स्वधा' है क्योंकि किसी बाह्य कारणपर यह अवलंबित नहीं है। शरीर मिला या न

मिला तो भी बृह इसके साथ एक जैसी रहती है। पूर्व शरीर छोडनेपर और दूसरा शरीर प्रात्त होनेतक जैसा आत्मा अपनी निज शक्तियों के साथ विचरता है, उसी प्रकार शरीरमें आनेपर भी उन्ही शक्तियों के शरीरमें नियुक्त करके कार्थ लेता है। यहां अमर होता हुआ भी (मरेबेन स्वोतिः) मर्त्य शरीरके साथ समान योनिमें आता है। अर्थात् जिस योनिमें जिस जाती के प्राणीमें आत्मा जाता है उस जातिकी ये नीमें जाकर उस शरीरको प्राप्त होता है। इस स्युलोकका जीवन क्षणभंग्रर होता है। क्योर कितनी भी रक्षा करनेपर किसी न किसी समय मर ही जायगा, अतः कहा है—

द्यः सं मान, सः वय ममार। ( मं० ९ )

" जो कल उत्तम प्रकार जीवित था, वह आज मर जाता है। " आज संवर जो जीवित होता है वह शामके समय मर जाता है। इस प्रकार पिता,माता, पुत्र, भाई आदि मर रहे हैं, यह देखकर अपनेको भी किसी न किसी समय मरना अवस्य है ऐसा प्रतीत होता है। यद्यपि यह अपना शरीर मरेगा, तथापि इस शरीरका आधिष्ठाता कदापि मरनेवाला नहीं है, यह अमर है, यह न कभी बाल होता है, और न बृद्ध। यह सदा एक अवस्थामें रहता है इसीलिये हसकी ( युवानं सन्तं ) युवा है ऐसा कहते हैं। इस जीवारमाको युवा कहा जाय, तो परमात्माको बृद्ध किवा पुराण पुरुष कहना योग्य है। इसीका नाम इस मंत्रमें " पालित " अर्थात् वितवाल हुआ बृद्ध कहा है। यह पालित पूर्वोक्त युवाको निगल जाता है। परमात्मा सर्वेष्यापक है। इसिलिये इस एकदेशीय जीवारमाको चारों ओरसे घरता है इसिलिये कहा जाता है कि वह परमात्मा इस जीवारमाको निगल जाता है, अपने पेटमें रखता है। ( युवानं संतं पिलित। जगार ) तरुण को बृद्ध निगल जाता है, इस विधानसे दोनोंके आकारका प्रमाण स्पष्ट होता है। तरुण जीवारमाको वृद्ध पस्मात्मा निगल जाता है, अतः वह बृद्ध तरुणसे कई गुणा सडा है यह बात स्पष्ट है।

यह जीवात्मा ' विधु है ' अर्थात् कर्मशील है। कर्म करेनेवाला है और विविध कर्म करनेके लिये ही शरीर धारण करता अगर सब शरीर जीर्ण होनेके कारण कर्म करनेमें असमर्थ होजाता है उस समय यह शरीरको छोडता है और दूसरे समर्थ

शरीर घारण करता है। शरीर घारण करनेका हेतु यह है-

सः मातुः योनौ अन्तः परिवीतः बहुप्रजा निर्क्तिः बाविवेश । ( मं॰ १० )

'' वह जीवात्मा जब माताकी योनिमें नगर्भाशयमें नहोता है उस समय प्राकृतिके शरीरसे परिवेष्टित होता है, और पश्चार अनुकूल समयमें बहुत प्रजा प्रस्वनेहारी इस भूमिपर अथवा इस प्रकृतिमें आविष्ट होकर पृथ्वीपर अवतीर्ण होता. है। '' यहां विवाहादि द्वारा यह अपने संतानादि बहुत बढाता है, वंशका विस्तार करता है और समय आनेपर मर जाता है। फिर इसका ऐसा ही नवीन शरीर मिल जाता है। यह कम वारंवार होता है। यह इसका आना और जाना नियमके अनुसार करनेवाला जो कोई है, उसके नियमको यह नहीं जानता—

यः ई चकार अस्य सः न वेद। ( मं० १०)

' जो यह सब करता है, उसके उस कर्तृत्व को यह नहीं जानता। '' प्रत्येक मनुष्य इसका विचार करके जान सकते हैं। अपने कापको यहां किसने लाया, भवितव्य कीन नियत करता है, इत्यादि विषय हरएक मनुष्य जान नहीं। सकता। परंतु—

यः ई ददर्श तस्मात् हिरुग् इत् नु। (मं० १०)

" जो इसको देखता है अर्थात् इसका साक्षात्कार करता है, उसके नीचे ही -उसके अतिसमीप ही-वह विद्यमान रहता है। " उसके लिये वह समीपसे समीप है। परंतु अन्य मनुष्योंके लिये यह बहुत दूर होता है। अर्थात् इसकी दूरता और समीप-ता मनुष्यके प्रयस्तपर निर्भर है।

यह जीवारमा ( गो-पा ) इंदियोंका पालन करनेवाला है, अपने शरीरमें जीवनशिक्तका संचार करके पा शरीरको जीवित रखनेवाला है अतः यह ( अनिपद्यमानं ) गिरानेवाला है, शरीर जीवित रखनेके कारण यह शरीरको । गिरानेवाला है। गरीर उठानेवाला और चलानेवाला यही जीवारमा है। '' तन्-न-पात् '' यह नाम भी इसी अर्थका सूचक है। (तनु ) शरीरको ( न ) नहीं (पात् ) गिरानेवाला आत्मा है, वही भाव '' आने--

पद्यमान '' शब्दमें है। इतना होनेपर भी-

पांधिसिः भाचपराच चरन्तं। (सं० ११)

" निश्चित मार्गोंसे पास और दूर जानेवाला ''अर्थात् इस शरीरके पास और शरीरसे दूर जानेवाला यह अत्मा है। जन्म लेनेके समय शरीरके पास आता है और शरीरकी मृत्यु होते ही यह शरीरसे दूर जाता है इस प्रकार इसका पास आना और दूर जाना जिन मार्गोंसे होता है, उन मार्गोंका ज्ञान हमें नहीं हो सकता। हे अहरप मार्ग हैं, और परमात्मा ही इसको उन मार्गोंसे चलाता है। यह परमात्मा—

स सधीचीः विषूचीः भुवनेषु मन्तः वसानः। ( मै० ११ )

" वह परमात्मा इस जीवात्माने साथ रहता है, सर्वत्र विराजमान है और संपूर्ण पदार्थमात्रमें भी वसनेवाला वह है। '' वह किसी स्थानपर नहीं ऐसा कोई स्थान नहीं है। प्रत्येक पदार्थ के अन्दर, बाहर और नारों और वह विराजमान है, इसालिये वह इस जीवारमाको अपने अन्दर लेकर, जहां जानेसे इसका कत्याण होगा वहां इसकी पहुंचा देता है।

यही देव (न: पिता जिनता नांभिः बन्धः) हम सबका पिता, जनक, संबंधी और भाई है। (पृथ्वी माता) यह भूमि हमारी मातृभूमि है। इन पिता और माताकी उपासना हमकी करनी चाहिये। उक्त देवसे जो इस प्रकृतिमातामें गर्भका आधान होती है, उससे पा स्थिकी रचना होती है।

#### प्रश्लोत्तर ।

आगे तेरहवें और चौदहवें मंत्रमें ऋमशः कुछ प्रश्न और उनके उत्तर आगये हैं, यह मनोरंजक प्रश्लोत्तरका विषय अब देखते हैं-

> प्रश्न - पृथिश्वाः परं भन्तः पृच्छामि ( मं॰ १३ ) उत्तर — इयं वेदिः पृथिग्वाः परः भन्तः । ( मं॰ १४ )

" पृथ्वीका परला अन्तिम भाग कीनसा है १ यह वेदी ही पृथ्वीका परला अन्तिम भाग है। " यज्ञवेदीके पास खड़ा हांकर एक प्रश्न पूछ रहा है कि पृथ्वीका परला अन्त वह है कि जिसपर हम खड़े हैं, परंतु इसका परला अन्त कीनसा है। यह सूमि कहां समाप्त होगई है ? इस प्रश्नका उत्तर, यह अपने पासका वेदीका भाग ही सूमिकी अन्तिम सीमा यह है। यस उत्तरके देखनेसे पता लगता है कि वेदके अनुसार सूमि गोल-गेंदके समान ही है। यदि यह सूमि फलकके समान होती तो यह उत्तर आना संभव है। नहीं है। यदि भूमि गेंदके समान गोल होगी तभी तो जिस बिंदुमें प्रारंभ होगा उसी बिंदुमें अन्ति होनेकी संभावना होगी। पृथ्वी गेंदके समान गोल होनेसे यदि किसी स्थानके सीधी लकीर खींची जायगी तो उस रेषाका आन्तिम बिन्दु प्रारंभिक बिन्दुमें ही मिल जायगा। इसी नियमकी ध्यानमें रावकर उक्त मंत्रमें कहा है इस पृथ्वीका प्रारंभ इस बेदीमें है और अन्तिम भागभी यही वेदी है। पृथ्वीको गेंदके समान गोल माननेपर ही यह बात सिद्ध हो सकती है।

सृष्टिका प्रारंभ यज्ञ में और अन्तभी यज्ञ में हो सकता है। परमेश्वरके यज्ञ से इस सृष्टिका प्रारंभ हुआ है, यज्ञपर ही यह सृष्टि निभार है और अन्तम भी इसकी समाप्ति यज्ञ में ही होगी। इस प्रकार कर्मभूमिका प्रारंभ वेदी में और अन्त भी यज्ञ में होता है। इस दृष्टिसे भी यह प्रश्लोत्तर विचार करने योग्य है। अब दूसरा प्रश्ल देखिये—

### अश्वशाक्ति।

प्रश्न- बृष्णः सन्धस्य रेतः पृत्त्वामि । ( मं० १३ ) उत्तर-- सर्थं सीमः वृष्णः सन्धस्य रेतः । ( मं० १४ )

" बलवान अश्वका वीर्थ कीनसा है ? यह खोम ही बलवान अश्वका वीर्थ है। " अश्ववाचक शब्द वीर्थ प्राक्रम और बलके सूचक हैं। ' वाजीकरण ' शब्दका अर्थ वीर्यवर्धक उपाय है। अश्वराक्ति, अश्ववल, अश्वरेत, अश्ववीर्य शब्द

एक ही अर्थ के वाचक हैं। बलवती अक्षशक्ति किससे प्राप्त होती है यह प्रश्नको आशय है। इसका उत्तर यह है कि " सोम वनस्पति ही अक्षशाकि है '' सोमका अर्थ सोमवली, किंवा वनस्पति है। ये वनस्पति ही अक्षवीर्य देनेमें समर्थ हैं।

यहां वेदने स्पष्ट शब्दों में कहा है कि, शरीर में अश्ववीर्थ बढ़ाने की इच्छा है तो वनस्पति के सेवन से ही वह बढ सकता है। क्योंकि सोमादि औषिधियों में ही (अश्वस्य रेतः) अश्ववीर्य है। जो लोग मांसमक्षणके पक्षमें हैं वे यहां वेदके उपदेशसे बोध लें। वेदमें " सोम '' को ही अन्न कहा है, मां अको नहीं। सोमको ही अश्ववीर्य कहा है, मां सकी नहीं। जिस वाजीकरणके लिये मनुष्य प्रयत्न करता है वर् (वाजी ) घोडा केवल घास अर्थात् वनस्पति खाकर ही वाजी बना है, मांस खाकर नहीं बना। अतः स्पष्ट कहा है कि जो बल औदित्र वनस्पतिके अन्नमें है,वह मांसमें नहीं है। अतः जो अपना बल बढाना चाहते हैं, वे मांसभक्षण न करें और योग्य वनस्पतियोंका सेवन करके अपना वीर्य बढावें। जो लोग पूछते हैं कि वेदमें मांसभक्षणके लिये अनुकूल संमति है वा प्रतिकूल ? उनको इस प्रश्नोत्तर का विचार करना चाहिये और जानना चाहिये कि, सोमादि औषधियों का रसरूप अञ्च ही वेदानुकूल मनुष्योंको भक्ष्य अञ्च है। वेदमें मांसको भक्ष्य अञ्च करके भी कहीं कहा नहीं है।

प्रश्न- विश्वस्य भुवनस्य नाभि पृच्छामि । ( मै॰ १३ ) उत्तर - अयं यज्ञः विश्वस्य भुवनस्य नाभिः। ( मं० १४ )

" सब भुवनींका केन्द्र कीनसा है। यज्ञ ही सब् भुवनींका केन्द्र है। " केन्द्र कहते हैं मध्यबिंदुकी, इस मध्यबिंदुपर सब बाह्य रचना रची जाती है। मध्याबेंदुपर ही संपूर्ण चककी स्थिति होती हैं, यदि मध्यबिंदु अपने स्थानसे च्युत होगया, तो चक-की शाकी नष्ट होजाती है। इसीलये इस प्रश्नमें पृच्छा की है कि इस विश्वका केन्द्र कीनसा है अर्थात् किस केन्द्रपर यह विश्व रहा है ? उत्तरमें कहा है कि इस विश्वका केन्द्र यज्ञ है । अर्थात् यज्ञपर यह सब विश्व स्थिर रहा है। यज्ञ कम हुआ तो यह विश्व नहीं रहेगा। यज्ञ विधिद्दीन हुआ तो विश्वकी रचना बिघड जायगी। यह बतानेके लिये यहां कहा है कि इस संरूण विश्व-की स्थिति यज्ञपर है । श्रीमद्भगवद्गीतामें

भनेन प्रसविष्यध्यमेष वोऽस्विष्टकामधुक्। ( म० गी० ३।१० )

इस यज्ञहारा सुम वृद्धिको प्राप्त होवो वह यज्ञ सुम्हें सब कामना देनेवाला होवे। ऐसा जो कहा है उसका कारण यही है कि वह विश्वकी उन्नतिका केन्द्र है। संपूर्ण वेदोंमें 'यन्न 'विषय ही कहा है, इसका भी कारण यह है कि यज्ञ सब विश्वका केन्द्र है, उस केन्द्रको जाननेके लिये सब उरपन्न हुए हैं। अब अन्तिम प्रश्न देखिय-

प्रश्न-- वाचः वरमं ब्योम पृच्छामि । ( मं १३ ) उत्तर- अयं ब्रह्मा वाचः परमं व्योम। ( मं० १४)

' वाणिका परम आकाश अर्थात् उत्पत्तिस्थान कहां है ? यह ब्रह्म। ही वाणीका परम उत्पत्तिस्थान है। '' आकाश का गुण शब्द हं और शब्द आकाशसे उत्पन्न होता है। यहां केवल (वाचः व्योम) वाणीका आकाश पूछा नहीं है, प्रश्युत (वाचः परमं ब्योम) वाणीका परम आकाश पूछा है। आकाशका भी जो आकाश होगा इसके। परम आकाश कहना योग्य है। अग्निका आमि, वायुका वायु, और आकाशका आकाश वह परमात्मा ही है। देवका भी देव वहीं हैं। उस आत्मासे आकाश की उरपाति है-

तस्माद्वा एतस्माद्वत्मन आकाशः संभूतः । (तै॰ उ॰ २।१।१)

" उस आत्मासे आकाश उत्पक्क हुआ है ' और उस आकाशसे शब्द उत्प्रक्क होता है। अतः शब्दके आकाशका जो उत्पातिस्थान है उन्नका नाम '' पर्म व्योम '' है। यह वाणीका मूल उत्पत्तिस्थान और पर्म आकाश परमात्मा है। इसीलिय कहते हैं कि वेद परमात्माका निश्वसित है, अर्थात् उसीका यह शब्द है। इसी तरह सामान्य शब्द भी आरमाका शब्द है और यही ब्रह्मा बाणीका परम आकाश है। आत्मा बुद्धिचे मिलकर बोलनेकी कामना करता है, व मनको प्रेरणा करता है, मन शारीरिक उष्णताको हिलाता है, वह अमि वायुकी चलाता है, वह उरसे मुखमें आकर स्थानोमें आधात करता हुआ अनेक शब्द उत्पन्न करता है। इस प्रकार आत्मासे शब्द उत्पन्न होता है। इसीलिये यहां ब्रह्मा की शब्दका महा आकाश कहा है। यह बात स्मरण में रखना चाहिये और शब्दमें आत्माकी बाक्ति है ऐसा मानकर, पवित्र भावना ही शब्दहारा उचारित करना चादिये । और कदापि व्यर्थ शब्देश्चार करके आत्माको शांक्ति क्षीण नहीं करनी चाहिये । अस्तु । इस प्रकार प्रश्नोत्तरसे ज्ञान इन दो मंत्रोंमें दिया । इसके अगले मंत्रमें कहा है कि --

न विजानामि यत् इव इदं शस्मि। (मं० १५)

"में नहीं जानता कि किसके समान यह में हूं। " प्रत्येक मनुष्य जानता है कि में हूं। परंतु में कैसा हूं, किपके समान हूं, मेरा गुण धर्म क्या है, मेरा स्वरूप क्या है, इत्यादि बात कोई नहीं जानता। पढ़े लिखे और ग्राख देखनेवाले यह कहते हैं कि श्रीर भिन्न है और आत्मा भिन्न है, परंतु यह आत्मा कैसा और कमसे कम किसके सहश है यह काचित कोई जानते हैं, प्रायः कोई नहीं जानते । इसीलिये इस आत्माको अज्ञेय, अतर्क्य ऐसे शब्द प्रयुक्त किये जाते हैं। यह आत्मा जब शरीरमें आता है, उस समय वह—

निण्यः संनद्धः। ( मं॰ १५ )

"अन्दर गुप्त । और बंधा है। " यही इसका बंधन है और इस बंधनसे मुक्ति प्राप्त करने के लिये प्रयत्न करना चाहिये। यह आत्मा (निण्यः) गुप्त है, छिपा है, ढंका है, अन्यक्त है और बद्ध है। यह इस आत्माकी स्थिति है। हरएक पाठकको इसका विचार करना चाहिये।

इस आतमाको बंधन कैसा होता है, इसकी मुक्ति कैसी होती है और कौन इसकी मुक्ति कर सकता है, यह विषय तस्त -

ज्ञानका है। यह विषय इसी मंत्रके उत्तरार्धने इस प्रकार कहा है-

यदा ऋतस्य प्रथमजा मागन् । भात् इत् भस्याः

वाचः भागं अश्रुवे ॥ ( मं० १५ )

'' जिस समय सत्यका पहिला प्रवर्तक परमारमा मेरे सन्मुख हुआ, जब मुझे उसका साक्षारकार हुआ, उस समय उसकी इस वाणिका—देववाणीका—भाग्य मुझे प्राप्त हुआ । यह एक नियम यहां कहा है। जिस समय परमेश्वर साक्षारकार होता है, अथवा परम ऋषिका उपदेश होता है, उस समय उसके अन्तःकरणमें सत्य ज्ञानका प्रकाश होता है। यहां विद्याका भाग्य है। यह आत्मसाक्षारकारके विना नहीं हो सकता।

यहां आत्मा शरीर धारण करता है यह ' मत्यें और अमत्यें 'का संबंध है । अर्थात् ये दो पदार्थ यहां हैं । मत्ये अमर्थ

नहीं हो सकता और अमर्स्य मत्ये नहीं हो सकता।

ता शहनन्ता विषुचीना वियन्ता। अन्यं नि चिक्युः।

मन्यं न निःचिक्युः ॥ ( मं १६ )

"ये दोनों मध्ये और अमर्थ अर्थात् जब और चेतन ये दोनों सनातन शाश्वत हैं, ये सर्वत्र हैं, परस्पर विरुद्ध गुणकर्म स्वभाववाल हैं। इनमें से एकको जानते हैं, परंतु दूसरे का ज्ञान नहीं होता । "मर्थ पदार्थीका झान कुछ अंशमें होता है, इस ज्ञानको मौतिक ज्ञान, पदार्थज्ञान किंवा विज्ञान कहते हैं मनुष्य इसको प्राप्त कर सकते हैं। परंतु दूसरा जो चेतन आत्मा है, जिसमें आत्मा और परमात्मा संमिलित हैं, वह अतक्ये, अश्य और गृड हैं।

# जगत्की रचना।

्यूबोक्त प्रकार जड और चेतन मिलकर इस जगत्की रचना होगई है। इस विषयमें अगले ही मैत्रमें इस तरह कहा है--

भुवनस्य रेतः सह अर्थगर्भाः विष्णोः प्रदिशा विधर्मेणि

तिष्ठन्ति। (मं०१७)

" सब सृष्टिके शोर्यसे सात मूलतत्त्व विविधगुण धर्मोंसे युक्त होकर व्यापक परमारमाकी आज्ञामें रहते हैं। "सृष्टि उत्पन्न करनेवाले ये सात मूलतत्त्व हैं, उनके गुणधर्म परस्पर भिन्न हैं और ये व्यापक ईश्वरकी आज्ञामें कार्य करते हैं। इन सात तत्त्वों को जानना तथा आत्माको जानना इतना ही जान है, और पह ज्ञान मनुष्यके उद्धारका हेतु है। इस ज्ञानके विना मनुष्यका उद्धार को नहीं सकता। ऐसे --

१३ ( अ. सु. मा. को. ९ )

## संकल्पशक्ति ।

इस स्कोमें ' काम'अन्य है। बह स्मी संबंधके विषयका वाचक नहीं है, परंतु संकल्पशक्तिका वाचक है। वह काम सबसे प्रथम उत्पन्न है। केश्य इस क्रिके निम्नलिखित संत्रमें कहा है—

कामी असे प्रथमना ( मं० १९ )

"काम सबसे पहले अलटहुआ । " यही बात वेदमें अन्यत्र कही है-

काजरुक्क सम्मनीताधि मनसो रेतः प्रथमं यदासीत् । ऋ० १० । १२९ । ४

" आरं भने अनंका अधिवदानेवाक काम सबसे प्रथम उत्पन्न हुआ। इस प्रकार कामकी उत्पत्ति सबसे प्रथम कही है। उप क्तिवदोंमें भी देखिने।—

कार रंकाची विविधित्त श्रद्धाऽश्रद्धा शृतिरधित हींशींमीरित्येतत्सर्व मन एवं ॥ हु० बु० १ । ५ । ३ कार रंक श्रद्धाकार्थ हुद्धं लोको मनो उयोतिः व एवायं काममयः पुरुषः ।। हु० ड० ३ । ९ । ११ कार्केऽ कार्ये वहं करिती, कामः करोति, कामः कर्ता, कामः कारियता ॥ महानारा • ड० १८ । २

जबत्के प्रारं भी भारताके अन्दर 'काम किंवा संकल्प ' उत्पन्न हुआ, इसका दर्शक उपनिषद्भन यह है— 'सोऽकामवत' वृद्ध उठ १ १ १ १ ) बाप आत्माने कामना की और उसकी कामना सिद्ध हुई जिससे यह पन जित्त निर्माण हुआ है। प्रश्मातमाफी संकल्प शुद्ध ये अतः वे सिद्ध हो गये। जिसके संकल्प शुद्ध होते हैं उसके पन संकल्प पिद्ध होते हैं, अतः कहा है—

यं यं कामं कामयते, सोऽस्य संकल्पादेव समुत्तिष्ठति । जां क ८ । २ । १०

'' जो कामना करता है वह संकल्प होते ही सिद्ध हो जाती है।'' यह संकल्पका बल है। इस संपूर्ण स्षष्टीकी उत्पत्ति भी इसी प्रकार हो कई है। मनुष्यकी कामनामें भी यह बल मल्प भंशसे है। इसीका वर्णन इस सूक्तमें किया है। बिद इस काममें इतनी प्रचण्ड शांकि है तो भवश्य ही उसकी सुशिक्षासे युक्त करना चाहिये, अतः कहा है—

स्वतनहर्ने ऋषमं कामं इविषा शिक्षामि । (मं॰ 1)

'' अनुका नारा करनेवाला बलवान काम है, इसकी यहसे शिक्षित करता हूं। '' इस कामनामें इस कंडल्पों न बड़ी होति है, परंतु वह यदि अशिक्षित रहीं, तो हानि करेगी, अतः उसकी शिक्षा देकर गाम नियम व्यवस्थामें वसनेवाली करनी थाहिये। अतः शिक्षाकां आवश्यकता है। शिक्षा यहसे हिसे अर्थात् आत्मसमर्पणसे होती है। हिंद जैसा जगत् की मकाई के लिये सबने अल आता है, पूर्णतया समर्पित होता है वैसा मनुष्यको आत्मसमर्पण करना चाहिये। आत्मसमर्पण वो शिक्षासे अपने संकल्प की शिक्षित करना चाहिये। बाह वीर्य-पराक्रमसे युक्त होता है और मनुष्य इसके प्रशासने अपने गा शत्रु दूर कर सकता है।

यन्स्र मनसः न प्रियं न चक्षुषः यन्मे नामिनन्द्ति । [ मं॰ १ ]

वेदकी परंपरासे मिलना चाहिये और उससे मनन द्वारा वह आत्मसात् होना चाहिये और अन्तमें देवताका साक्षात्कार होना चाहिये । साक्षारकारके पश्चात् उस ज्ञानसे पूर्वीक लाभ होसकता है, केवल शब्दज्ञानसे नहीं । सारांशरूपसे जानना हो तो इतनी मात पाठक ध्यानमें धारण करें—

त्रिपाद् ब्रह्म पुरुक्षं वि तस्ये, तेन चतलः प्रदिशः जीवन्ति । ( मं १९ )

" त्रिपाद ब्रह्म विविध रूपसे जगत्में विशेष रीतिसे ठहरा है, और इसके जीवनसे चारों दिशाओं रहनेवाले पदार्थ जीवित रहते हैं। " यह ब्रह्म अथवा परमाश्मा सर्व पदार्थों के अन्दर व्यापक है और इसकी अगाध शक्तिसे यह सब जगत् जीवित रहा है। यदि उस ब्रह्मकी शक्ति इस जगत् को आधार न देगी, तो इस जगत्मेंसे कोई पदार्थ जीवित नहीं रहेगा। सबका जीवनाधार वहीं श्रेष्ठ ब्रह्म है।

जगत्का चक्र।

जगत का चक किस तरह घूमता है यह बतानेके लिये बाईसवें मंत्रमें गृष्टिका उदाहरण दिया है, पृथ्वीपर के पानिकी भांप सूर्येकिरणोंसे होकर उपर जाती है, वहां उसके मेघ बनते हैं और योग्य समयमें गृष्टि होकर पृथ्वीपर जल होता है, किर भांप सूर्येकिरणोंसे होकर उपने जगचक भी एक है। पदार्थ मेघ और वृष्टि ऐसा यह जल चक सनातन चल रहा है। इसी प्रकार अनेक चक हैं और उसमें जगचक भी एक है। पदार्थ की उत्पत्ति, स्थित और लथ और लथके पश्चात् फिर उत्पत्ति इस प्रकार यह जगचक चल रहा है। चकका एक बिन्दु एक समय उत्पर होता और दूसरे समय वही नीचे आता है, इसी प्रकार जिसका जन्म होता है वही योग्य कालमें युवा होता है, और समय उत्पर होता और दूसरे समय वही नीचे आता है, इसी प्रकार जगत् के सब चक चल रहे हैं। प्रवाहसे जमत सनातन पश्चात् नाशको प्राप्त होता है और पश्चात् नवीन बनता है। इस तरह जगत् के सब चक चल रहे हैं। प्रवाहसे जमत सनातन पश्चात् नाशको प्राप्त होता है और पश्चात् नवीन बनता है। इस तरह जगत् के सब चक चल रहे हैं। प्रवाहसे जमत सनातन पश्चात् नाशको प्राप्त होता के कहते हैं उसको कारण यही है, परेतु प्रथेक पदार्थको हिन्दिसे देखा जाए तो जगत उत्पत्तिवाला किया जनता है। मनुष्य व्यक्तिशः मरता है तथापि मानव समाज अनादि कालसे चला आता है और भविष्यमें भी रहेगा। इसी तरह जगत् के विषयमें जानना योग्य है।

इस जगत् 🗏 एक विलक्षण बात है, वह यह 🖁 कि-

पहितीनां प्रथमा अपात पृति। (मं॰ २३)

'' पांचवालोंके पिडले पांवरहित दौडता है। '' वस्तुतः पांववाले की दौड तेजीसे होना योग्य है, परंतु यहां पांववाल की दौड तेजीसे होना योग्य है, परंतु यहां पांववाल की दौड तेजीसे होना योग्य है, परंतु यहां पांववाल वलनेमें असमर्थ है और पांवरहित दौड लगाता है, इतना ही नहीं, प्रायुत पांववालकों ही यह पांवरहित चलाता है। यहां अपने चलनेमें असमर्थ है और पांवरहित दौड लगाता है, इतना ही नहीं, प्रायुत पांववालकों ही यह पांवरहित चलाता है। यहां अपने चलनेमें असमर्थ है और पांवरहित चलाता है। यहां अपने चलनेमें असमर्थ है विश्वये, शरीरकों पांव हैं परंतु वह इस पांववाले कहां है—
शरीरकों चला सकता है, कितना यह आक्षये हैं। इश्लोलिये एक सुमावितमें कहा है—

मूकं करोति वाचालं पंगुं लंघयते गिरीन् ।।

"मूक शरीरको यह आत्मा वाचाल करता है और पंगुको पहाडों की सैर कराता है। "ऐसी अङ्गृत शक्ति इस आत्मामें है। इस बातको यथावत्-

कः तत् चिकेत ? (मं० २६)

"कीन इस बातको जानता है ? " बहुत लोग तो रीतिसे जानते हैं, परंतु साक्षात्कारके प्रमान जानना कठिन है। यह

जान यद्यपि हरएकको प्राप्त करना आवश्यक है, तथापि मनुष्य ऐसे अमचकमें गोते खाते हैं कि उनमेंसे बहुत ही योडे मनुष्य इस

सस्य ज्ञानको यथावत जान सकते हैं। इस आत्माको शक्तिके विषयमें देखिये—

गर्भाः अस्याः भारं आभरित । (मं० २३)

"मध्यमं स्थित आत्मा-प्रत्येक किन्द्र-इस प्रकृतिका सब भार नठाता है। "इस जह शरीरका भार वह चेतन आत्मा जठा रहा है। यही इस शरीरको कुदवाता है, दौडाता है, छलांगं मरवाता है, यह सब इस शरीरसे होना प्रविधा असंभव है, परंतु ये सब बातें इस शरीरसे हो रहीं है, यह इस आत्माकी शाकिसे ही हो रहीं है। जडको चेतनवत् चलानेका कार्य करना यह इसकी अद्भुत शाकिका बोतक है। इतना करता हुआ यह आत्मा—

ऋतं पिपर्ति, अनृतं निपाति । ( मं॰ २३ )

" सत्यकी पूर्णता करता है और असत्यको नीचे दबाता है।" जगत् में इसकी इलचल इसीलिये हो रही है। सत्यका विजय हो और असत्यका विजय न हो, इसीलिये इसकी सब इलचल हो रही है, यही बात भगवद्गीतामें इस प्रकार कही है—

परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् ।

धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे ॥ भ० गी० ४।८

" सत्य मागीयोंकी रक्षा करनेके लिये और असत्यमागीयोंका नाश करनेके लिये अथीत् सत्यधर्मकी स्थापनाके लिये आस्मा सत्य और असत्यके संयुग अर्थात् युद्धके समयमें प्रकट होता है। " सत्य और असत्य का युद्ध चलरहा है, यह इमेश चलता है। और यह आत्मा अपनी शाक्ति इस प्रकारके युद्ध छिडनेपर सत्यकी रक्षा करनेके लिये प्रकट करता है। और अपनी शाक्ति से सत्य धर्मका संस्थापन करता है।

इसी आत्माका नाम विराद है और यह पृथ्वी, आप आदि जगतमें जगदूप बना है और यह (अधिराज: बभून) सबका राजाधिराज है। यही सबका देश्वर है और इसके (वशे भूते भव्यं) आधीन भूत, भविष्य और वर्तमानका संपूर्ण जगत है। सब पर इसीका शासन चल रहा है। यही सबका एक ईश्वर है और इसीके शासनमें एक जगत चल रहा है। इसकी प्रसन्नता हुई तो वंद (मे वशे भूत भव्ये) मुझ जैसे मनुष्य के वशमें भी भृत भविष्य वर्तमान करता है। उसकी कृपा होनेकी ही केवल आवश्यकता है। इसकी कृपा यशीय जीवन करनेसे ही हो सकती है दूसरा कोई मार्ग नहीं है। पहिले समयमें यह इसी ईशकुपा संपादन करनेके लिये किये जाते ये (तीन धर्मीक प्रथमानि आसन्) यही पहिले शुद्ध आत्माओं के धर्म थे। (बारी: पृष्टि उद्घाणं अपचन्त) ये वीर लोग छोटे उद्घाकां परिपक्त बनाते थे। अर्थात् इन यज्ञकमों से छोटे उद्घाकां परिपक्त बनाते थे। अर्थात् इन यज्ञकमों छोटे उद्घाकां परिपक्त बनाते थे। अर्थात् इन यज्ञकमों छोटे उद्घाकां परिपक्त बनाते थे। अर्थात् इन यज्ञकमों छोटे उद्घाकां परिपक्त बनाते थे। विर्मे अन्यन्न कहा है कि-

उक्षास यावापृथिवी बिभर्ति ॥ ऋ० १।३१।८ अग्निय उक्षा बिभर्ति भुवनानि वाजयुः ॥ ऋ० ९।८३।३ जनड्वान्दाधार प्रिवीमुत बामनड्वान्दाधारोर्वन्तरिक्षम् । जनड्वान्दाधार प्रदिशः बहुवरिमङ्ग्नियं भुवनमाविवेश ॥ अथवै ४।११।१

'उक्षा युकोकका और पृथ्वी का भरण पेषण करता है। बडा भाई उक्षा अन्न देता हुआ सब भुवनोंका धारण पोषण करता है। अनड्वान पृथ्वी, अन्तरिक्ष, यु, सब दिशाओं, छः पृथ्वीयों और सब भुवनोंका धारण पोषण करता है।" यहां उक्षा और अनड्वान एक ही है यह सब जानते हैं। भाषामें इन शब्दोंका अर्थ ''बैल '' है और इनका यौगिक अर्थ ''उठानेवाला, खींचनेवाला, शक्ट चलानेवाला'' है। उक्त मंत्रोंमें त्रिभुवनका चलानेवाला सब भुवनोंका चलानेवाला, सबका अधार उक्षा है ऐसा कहा है। इस िए यहां का उक्षा या अनड्वान शब्द निश्चयसे बैलवाचक नहीं है।

उक्त ऋरवेदके मंत्रमें 'अग्निय उक्षा' शब्द है, इनका अर्थ 'बडा माई कक्षा' है। अर्थात् जो सब मुवर्नोका आधार है वह बडा माई उक्षा है। इससे सिद्ध होता है कि इस बडिमाई उक्षाका कोई दूसरा छोटो माई उक्षा है। निःसंदेह ही इस छोटे माई के बाचक ही यहां " गुन्नि उक्षाणं ' ये शब्द हैं। गुन्निका अर्थ ''छोटा'' है।

मग्रियः उक्षा । ऋ० ९।८३।३

पृक्षिः उक्षा । अथर्व ९।५० (१५ )।२५

ये दो मंत्रीक शब्द स्पष्ट बता रहे हैं कि इनमेंसे एक आई और दूसरा छोटा भाई है। बढाआई पहिलेसे परिपक है परंतु दूसरा भाई परिपक्त बनानेवाला है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि यह परिपक्त होने-वालेका वर्णन जीवात्माका है। परमात्मा शुद्ध बुद्ध मुक स्वभाव अत एव परिपक्त है और जीवात्मा अबुद्ध और अमुक्त होनेसे अपरिपक्त है। अपरिपक्त की पारिपक्त बनाना होता है, यही कार्य वीर अर्थात् बलवान

लीग करते हैं, क्योंकि ( नायमाध्मा बलहीनेन लभ्यः । कठ उ. १।२।२२ ) बलहीन मनुष्यसे इसके परिपक बनानेका अनुष्टान नहीं हो। सकता है। इस हेतुसे कहा है कि बीर लोग ही इस छोटेमाई उक्षाको परिपक्ष बनानेका कार्य करते हैं। अर्थात् यह (पृश्चि उक्षा ) छोटाभाई ना, जीवारमा है । दो सुवर्ण, दो उक्षा ये वैदिक वर्णन जीवारमा परमारमांक ही वाचक हैं । अस्तु । यहां छोटे उक्षा--जीवात्मा-के परिपक्ष बनानेका साधन 'यज्ञ 'कहा है।

विजूवता आरात् शक्सयं धूमं भगइयं ( मं॰ २५ )

'' सर्वत्र दूर और समीप शिक्तमान यज्ञाभिका धूर्वा में देखता हूं। '' और इस यज्ञामिद्वारा ही वीर लोग इस छोटे उक्षा-को परिपक्क बनाते हैं। यज्ञसे ही इसकी परिपक्कता होती है। अग्निमें इवन करना यह यज्ञका उपलक्षण है। यज्ञका मुख्यार्थ 'देव पूजा, संगतिकरण और दान' है। इस मुख्यार्थ को लेकर और उपलक्षण की सूचक मानकर ही इसका अर्थ करना उचित है, कई लोग यहां 'उक्षा, धुम और पचन्ति, शब्द देखकर प्राचीन लोग बैलको अभिपर पकांत थे, ऐसा भाव निकालते हैं। परंतु यहां किसी को ऐसा संदेह । हो इसलिय इस मंत्रका इतना स्पष्टीकरण करना पडा है। आशा है कि इस स्पष्टीकरणसे किसी वायकके मनमें इस विषयमें कोई शंका नहीं रहेगी।

किरणवाले तीन देव।

( त्रयः केशिनः ) किरणवाले अर्थात् प्रकाशमान तीन देव हैं। ये तीनों देव ( ऋतुथा विचक्षते ) ऋतुके अनुसार प्रकाश-ते हैं। यहां इस प्रकारके कई देवोंके गण हैं, पहिला सूर्यगण है, इसमें सूर्य, विद्युत और अग्नि ये तीन देव कमशः द्यु, अन्तरिक्ष

. भीर भू स्थानमें हैं। तीनौं प्रकाशमान होनेसे किशी ' अर्थात् किरणींसे युक्त किंवा बालोंवाले हैं।

( एकां एक: संवस्तरे वपते ) इनमेंसे एक वर्षमें एकवार अन्नादि का बीजारीयण करता है, सूर्यके कारण वर्षमें एकवार मूमिमं बीजक्षेत करके धान्य उत्पन्न होता है। ( अन्यः शनीभिः विश्वं अभिवष्टे ) दूसरा तेजस्वी देव अपने किरणोंसे सबकी प्रकाशित करता है। यह अग्नि अपने तेजसे रात्रीके समयमें भी जगत्में प्रकाश करता है। तीसरा देव विशुत् है (एकस्य धाजिः दरशे ) उसकी गति दिखाई देती है परंतु ( न रूपं ) उसका रूप नहीं दीखता, क्योंकि यह क्षणमात्र प्रकाशता है और पश्चात किस स्थानपर जाता है इसका पता भी नहीं लगता। यंत्रहारा दीप आदि जलानेका कार्य करनेवाली विजली भी दिखाई नहीं देती, परंतु उसका वेग अनुभवमें आता है।

इसी प्रकार मिंग, वायु और सूर्य ये तीन देव उक्त तीन स्थानोंमें 🗂 जिनमें बीचका नहीं दीखता है और अन्य देव दीखते हैं। शरीरमें भी वाणी, प्राण और नेत्र हैं जिनमें प्राण मध्यस्थानीय देव नहीं विखता, परंतु वेगसे अनुभव धोता है। हस प्रकार तीन तीन देवोंके अनेक गण हैं। पाठक इस प्रकार विचार करेंगे तो उनको इन गणोंका ज्ञान होगा। यहां स्मरण रखना चाहिय

कि ये तीन यद्यपि स्थूल दृष्टिसे विभिन्न प्रतीत होते हैं तथापि एक है ही ये तिन रूप हैं।

चतुष्पाद गौ।

''गी'' का अर्थ 'साचा' है। यह वाक् चतुष्पाद अर्थात् चार पादवाली है। ( वाक् चध्वारि पदानि परिमिता) नाभि, उर और कण्डमें तीन पाद गुप्त हैं, और मुखमें जा। चतुर्थ पाद है वह व्यक्त है । इस प्रकार ये वाणीके चार पाद हैं । इन चार पादी अर्थात् स्थानोंसं यह नाणी अत्पन्न होती है, परंतु ये नाणीके स्थान साधारण मनुष्य जान नहीं सकते, क्योंकि ये योगी लोग ही ध्यानधारणाखे जान सकते हैं। ये ( मनीषिण: माह्मणाः विदुः ) झानी ब्रह्मको जाननेवाले ही इस बातको जान सकते हैं। अधात् वःशीकी उत्पत्तिका इस प्रकार विश्वार करनेसे मनुष्य आत्मातक पहुंच सकता 🧂।

- 0 :-

पाठक इस तरह मनन करके आत्मज्ञान प्राप्त कर सकते हैं।

# अथर्ववेदके नवम काण्डका मनन ।

#### सात मधु।

इस काण्डमें २०२ मंत्र हैं और इनमें कई मंत्र विशेष ही मनन करने योग्य हैं। इनमें सबसे प्रथम सूक्तका "सात मधु । अर्थात् सात मीठे पदार्थीका वर्णन करनेवाला मंत्र पाठक विशेष स्मरण रखें—

बाह्मणश्च राजा च घेनुश्चानड्वांश्च बीहिश्च यवश्च मधु सप्तमम् ॥ कां॰ ९।१।२२

"ब्राह्मण, राजा, धेनु, बैल, चावल, जी और मध ( शहद ) ये सात मधु इस जगत् में हैं।" प्रत्येक मनुष्य मिठास चाहता है, मधुरता चाहता है, मीठे पदार्थ खानेकी इच्छा करता है। वेद कहता है कि ये " सात मधुर पदार्थ हैं " जो मनुष्य मिठाई सेवन करना चाहे वह इनका सेवन करें। यहां प्रत्येकका सेवन करनेका विधि भिन्न भिन्न है। प्रथम इम इन सात मधु- ऑका स्वरूप देखेंगे-

महामा '' पहिला मधु हैं। इसके पास ज्ञान का मीठा रस रहता है। यहां साक्षात् असत है, ज्ञान और विज्ञान इसमें संमिलित है। अभ्युदय और निःश्रेयस की सिद्धि इस ज्ञानपर अवलंबित है। ब्राह्मण के आधीन राष्ट्रका अध्ययन अध्यापन है। अर्थात् यहां राष्ट्रकी भावी संतान उदयोग्मुख करता है। यह '' ज्ञानमधु'' है। हरएक मनुष्य और प्रत्येक युवा इसका सेवन करे।

'राजा दूसरा मधु है। (रञ्जयित इति राजा) प्रजाका रंजन करनेवाला राजा होता है। जो प्रजाके उत्साहको कुचलता है उसका नाम राजा नहीं। राजा शब्दसे सब क्षत्रियोंका प्रहण हो जाता है। दुःखसे प्रजाकी रक्षा करना और उसका रञ्जन करना, यही राज्यकासन का कार्य है। यहां प्रजारक्षनरूप मधु देनेवाला राजा होता है। राष्ट्रका प्रस्येक मनुष्य इस रक्षाका कार्य करनेमें समर्थ चाहिये, तभी यह मधु प्रजाको प्राप्त होता है। जहां नाह्मण और क्षात्रिय मिलजुलकर राष्ट्रकी उन्नति करनेमें तत्पर होते हैं वही राष्ट्र उन्नत होता है।

इसके पश्चात् तीलरा मधु " गौ " है। ज्ञान और रक्षा होनेके पश्चात् गायका दूध रूपी असृत प्रत्येक मनुष्यको प्राप्त होना चाहिए। यह असृत है और यहाँ जीवन है। चतुर्थ मधु ' बैल ' है। उत्तम गौकी उत्पत्ति उत्तम बैलके वीर्थ पर अवलंबित है इसके लिये बैलकी गणना मधुमें की है। इसके अतिरिक्त हमारी खेती भी बैलपर ही निर्भर है। आगके तीन मधु चावल जो और शहद हैं। ये उत्तम भक्ष्यांच है ये चावल और जो बुद्धिवर्धक हैं और शरीर की स्वस्थतांके लिये यह अस उत्तम है। मधु अर्थात् शहद तो सर्वीत्तम स्वादु पदार्थ है। वनस्पतियोमें उत्तम पूल और फूलोंमें मधु उत्तम। ऋषियों का यही चावल जो और शहद अस था, इसीलिये उनकी बुद्धि अत्यंत कुशाम्र होती थी। इस प्रकार यह सात मधुओंका विषय है। इसका विचार पाठक करें।

# स्यकिरण।

अध्यम सूक्तम सूर्यिकरणोंका महत्त्व वर्णन दिया है । सूर्यिकरणसे शरीरके रोग दूर होते हैं जो ऐसा कहा है वह प्रस्येक मनुष्यको विशेष रितिसे स्मरण रखेना चाहिये—

सं ते बीर्ष्णः कपाछोनि हृदयस्य 🔳 यो विधः।

उच्छादित्य रहिमभिः शीव्णी रोगमनीनशोऽङ्गभेदमशीशमः ॥ अथर्व । ९।८।२२

''उदयको प्राप्त हुआ सूर्य अपने किरणोंके द्वारा सिरका दर्द, अंगोंके रोग हृदयके रोग, तथा अन्य रोग दूर करता है।'' यह मंत्रका कथन सब लोगोंको सदा स्मरण करना आवश्यक है। आजकल रोग'बढ रहे हैं, जो रोग पूर्व समयमें नहीं थे, वे इस समय चारों ओर फैल रहे हैं। ऐसी अवस्थामें सूर्यिकरणोंके इस रोगनाशक धर्मका हमें विशेष उपयोग हो सकता है। आजकल प्रायः प्रश्येक मनुष्य सिरदिस पीडित है, पेटके रोग अपचन आदि बहुतोंको सता रहे हैं। शरीरकी दुवैलता तो प्रमाणसे भी अधिक बढ रही है। ऐसी अवस्थामें सूर्यिकरणों का उपयोग मनुष्य करेंगे तो निःसंदेश अधिक लाभ होगा। सूर्यके पास टकटकी लगाकर देखनेसे नेत्ररोग और

हिष्टिके दोष दूर होते हैं यह अनुभवसिद्ध नात है। जो लींग धूपमें अपने शरीरकी चमडीको तपायेगे, उनकी जनरादि की बाधा नहीं होगी, इसी प्रकार सूर्यं किरणों के द्वारा अनंत लाभ होना संभव है। इसका विचार पाठक करें।

# एक देव।

सूक्त नवम और दशम बडे महत्त्वके हैं। ऋग्वेदमें इन दोनें। सूक्तीका मिलकर एक ही सूक्त है। इन दोनें। सूक्तीका विषय प्रायः एक ही है। आरमा और जगत्का ज्ञान देना यही मुख्यतया इसका विषय है। यह विषय इन सूक्तों में अनेक प्रकारसे समझाया है। वेद पढते पढते एक बात पाठकोंके मनमें खटकती 🖥 वह यह है कि ये भिन्न भिन्न देवताएं विभिन्न ही हैं कि इनकी एक देवतामें परिणति होती 🖥 । अर्थात् वेदमें "ऐकदेवतावाद" है वा "बहुदेवतावाद" है । इसका उत्तर दशमसूक्त ने उत्तम रीतिसे दिया है—

इन्दं मित्रं वरुणमित्रमाहुरथो दिव्यः स सुपर्णो गरुश्मान् ।

एकं सत् विशा बहुचा वदन्त्यमि यमं मातरिबानमाहुः॥ अथ० ९।१०)२८ यह मंत्र ऋरवेदके प्रथम मंडलमें भी है। इस मंत्रका कथन है कि (एकं सत्) एक ही सत्य तरब है, एक ही आत्मा, परमातमा, ब्रह्म, परब्रह्म, देश्व, ईश्वर किंवा परमेश्वर है। जिसका केंई नाम नहीं है, परंतु जिसके सब नाम भी हैं। उसके ' सत्' इतना ही यहां कहा है। 'सत्' का अर्थ है ' जो है '। अर्थात ऐसी कोई विलक्षण शक्ति है कि जो इस जगत्के पीछे रहकर सब जगतके कार्य चला रही है। जिसकी शक्तिसे अप्नि जलता, सूर्य प्रकाशता, विद्युत् चमकती, वासु बहता, और जल प्रय हित होता है। अतः उस अनाम सत्य तस्वको अमि, सूर्य आदि नाम दिये गये हैं।

वेदका पाठ करनेके समय इस सत्य सिद्धान्तकी मनमें स्थिरता करना चाहिये। वेदका अत्य ज्ञान होनेके लिये इस सिद्धान्तके जानने और समझनेकी अत्यंत आवश्यकता है । जो लीग इस मंत्रकं उपदेशको नहीं मानते, वेदका अर्थ समझने के अधिकारी ही नहीं हो सकते । अतः वेदने खयं हन्ही सूक्तोंमें कहा है कि जो इस तत्त्वको नहीं जानते वे

कि ऋचा करिष्यति ।

" वेदके मंत्र लेकर क्या करेंगे ?' अर्थात् उनको इससे कोई लाम नहीं होगा। लाम तो उनको होगा कि जी वेदकी प्रिक्तिया स्वीकार करके वेदकी पढते हैं। दुदैंव से आजकल ऐसे भी कई लोग हैं, कि जो इस मंत्रकी ही-अप्रमाण मानते हैं। वस्तुतः वेदमें यही प्रधान मंत्र है । क्योंकि इसी के आधारसे वेदमंत्रोंका अर्थ स्था होना है । अतः पाठकोंने प्रार्थना है कि वे इस मंत्रका अच्छी प्रकार मनन करें और सब नैदिक देवताओं के नाम एक ही सहस्तु 📲 है ऐसा मानकर वेदका अर्थ करने 🗝 जांय। इस प्रकार कुछ महत्त्वकी बातें इस नवम काण्डमें हैं जी विशेष महत्त्वकी होनेसे यहां पाठकींके सन्मुख दुबारा रखी हैं।

# अथर्ववेदका स्वाध्याय।

# नवम काण्डकी विषयस्ची।

|                              | वृष्ट      |                        | पृष्ठ |
|------------------------------|------------|------------------------|-------|
| वेद्मंत्रोंमें देवोंका निवास | 2          | गौका माहास्म्य         | ६३    |
| नवसकाण्ड                     | 3          | ८ 'यहमानिवारण          | 11    |
| स्कोंके ऋषि-देवता छन्द       | 8          | सिरदर्द                | 88    |
| ऋषिकमानुसार सूक्तविभाग       |            | ९ एक वृक्षपर दो सुपर्ण | Ęo    |
| देवताकमानुसार ,              | . , , ,    | जीवात्मा, परमात्मा भौर |       |
| । मधुविद्या और गौमहित्रा     | 19         | संसार                  | ७२    |
| सात मधु                      | **         | १० एक आत्माके अनेक     |       |
| अमृतका कलश                   | १२         | नाम                    | ८३    |
| २ काम                        | ₹₹         | छन्दोंका महत्त्व       | 90    |
| संकल्पशक्ति                  | 16         | वाणी और गोरक्षण        | **    |
| परमात्मा जीवात्मा (कोष्टक)   | 88         | सात कन्द               | 9.8   |
| कामका कवच                    | 50         | सुहस्त गोरक्षक         | 31    |
| ■ गृद्गिर्माण                | 2.8        | गौकी सद्दायता          | ९२    |
| वरकी प्रसन्नता               | 24         | जीवास्मा               | ९३    |
| u बैक                        | 20         | प्रश्रोत्तर            | ९५    |
| बैलकी महिमा                  | 1 23       | अश्वरा क्ति            | 15    |
| ५ पञ्चीदन अज                 | ३७         | जगत्की रचना            | 9.0   |
| पञ्चोदन अज                   | ४५         | जगत्का चक              | ९९    |
| ■ अतिथि सरकार                | ५३         | छोटा भीर बढा उक्षा     | ₹00   |
| भतिथिका भादर                 | <b>ξ</b> 0 | किरणवासे तीन देव       | 101   |
| अगेका विश्वरूप               | 48         | चतुष्पाद गौ            | 37    |
|                              | 47         | नवम काण्डका मनन        | 905   |
|                              |            |                        |       |

A STATE OF THE STA

# अथवंवेद

का

स्बोध माष्य ।

दशमं काण्डम्।

# बस्रज्ञानका फल।

यो नै तां ब्रह्मणो वेदामृतेनावृतां पुरम्। तस्मै ब्रह्मं च ब्राह्माइच चक्षुः प्राणं प्रजां दर्दः ॥ ( मथवै० १०।२।२९ )

いのかかなるなのでのでのでのなのなのなのなのなので ''(यः वै) जो निश्चयपूर्वक (अमृतेन आवृतां) अमृतसे वेष्टित (तां पुरं) उस नगरीको (वेद) जान लेता है, (तसमें) उस ज्ञानांको ( ब्रह्म 🔳 ब्राह्माः च ) परमाध्मा और उसके आश्रयसे रहनेवाले सब अवन्यादि देव ( चक्कुः ) नेत्र आदि इंद्रियां, ( प्राणं ) जीवन, दीर्घ आयु और ( प्रजां ) उत्तम संतानकी (ददुः) देते हैं। "

अर्थात् जो ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त करता है, उसकी उत्तम नीरीय शरीर, दीर्घ आयु भीर उत्तम संतर्ति प्राप्त होती है।

からなるないないなのなのなのなのなのなの



# अथर्ववेदका सुबोधभाष्य।

## प्रस्तावना

# दशम-काण्ड।

धार्यवेदके दूसरे महाविभागमें यह दशम काण्ड तीसरा है। इसमें दस स्क हैं, पर्यायवाले स्कत इसमें नहीं हैं । इन दस स्कतोंके ५ अनुवाक ने और स्कतमें मंत्र-संख्या इस प्रकार है---

| अनुवाद     | . स्व | <b>मैत्रबं</b> ख्या | दशतिविभाग                                                                   |
|------------|-------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
|            | 1,    | <b>3</b> 3          | a (90+90+92)<br>a (90+90+92)                                                |
| , <b>š</b> |       | ३३<br>२५<br>२६      | ₹ (90+90+4)<br>₹ (90+90+4)                                                  |
| •          | 4     | 40<br>24            | ᠳ ( १० + १० + १० + १०)<br>४ ( १० + १० + १० + १०)<br>४ ( १० + १० + १० + १४ ) |
| *          |       | 44<br>48            | ¥ ( 10 + 10 + 10 + ₹¥ )<br>₹ ( 10 + 10 + ♥)                                 |
| 4          | 99    | . \$A               | ₹ ( 9 · + 9 · + 9 ¥ )                                                       |
| 4          | 90    | <b>B</b> 4e         | ₹·3                                                                         |

38-88

वसा

अब इन सुक्तोंक ऋषि-देवता-छंद देखिये--

# ऋषि-देवता-छन्द ।

|     |                    |                       | ऋष-दः                                       | रता-छन्द् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----|--------------------|-----------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | प्रथमोऽनु          | वाकः।                 |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| स्क | मंत्रसंख्या        | ऋषिः                  | देवता                                       | छन्दः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ₹   | a R                | प्रत्यङ्गिरसः         | <b>क</b> त्यादू <b>वणं</b>                  | अनुष्टुष्; १ महाबृहती; २ विराण्नाम्नी गायत्रां, ९ पथ्यापांक्तः;<br>१२पंक्तिः; १३ उरोवृहती; १५चतुष्पदा विराज्नगती; १७,२०,<br>२४प्रस्तारपांकिः २० (विराट्); १६,१८ त्रिष्टुभी; १९ चतुष्परा<br>जगती; २२ एकावसाना द्विपदानी उज्जिक्; २३ त्रिपदा भूरि-<br>गिवषमा गायत्री; २८ त्रिपदा गायत्री; २९ मध्ये ज्योतिष्मती<br>जगती; ३२ द्वानुष्टुष्मर्भा पश्चपदातिजगती। |
| . 2 | ***                | नारःयणः               | पुरुष:<br>पार्विणसूक्तं,<br>ब्रह्मप्रकाशनम् | अनुष्टुर्; १-४, ७-८ त्रिष्टुमः; ६, ११ जगत्यौ;<br>२८ मूरिग्वृहती।                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | •                  | ₹१-३                  | २ साक्षाःपरब्रह्म                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | <u>द्वितीयोऽनु</u> | वाकः।                 |                                             | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3   | २५                 | अथर्वा                | वरणभणिः                                     | अनुष्यु । २-३, ६ मुरिक् त्रिष्टुमः; ८, १३-१४ पथ्यापंकिः,                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ``  |                    |                       | वनस्पतिः,                                   | ११, १६ सुरिजी। १५, १७-२५ षट्पदा जगरयः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     |                    | •                     | चन्द्रमाः                                   | 31 to Alcous 1 is a contract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 8   | २६                 | <mark>क्षथर्वा</mark> | तक्षकः                                      | अनुष्टुप्। १ पथ्यापंकिः; २ त्रिपदायवमध्या गायत्री; ३,४<br>पथ्यानृहत्यौ; ८ उष्णिगमभी परा त्रिष्ट प्, १२ भुरिग्गायत्री; १६<br>त्रिपदा प्रतिष्ठागायत्री; २१ ककुंमती; २३ त्रिष्टप्; २३ त्र्यव-<br>साना षट्पदा नृहती गभी क्कुम्मती भुरिक् त्रिष्टुप्।                                                                                                          |
|     | <b>वृतीयो</b> ऽनुः | वाक:।                 |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ц   | १-२४ .             | ૧૧ <b>૧</b>           | श्रापः                                      | अनुष्टुपू । ६-५ त्रिपदा पुरोभिकृतयः ककुंमतीगभो पंकयः, ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     |                    |                       | चन्द्रभाः                                   | चतुष्वदा जगतीगर्भा जगती; ७-१०, १२, १३ त्र्यवसाना<br>पञ्चापदा विपरीतपादसक्षमा बृहत्यः; ११, १४ पथ्यापाँक्तः; १५-<br>१८,२१ चतुरवसाना दशपदा त्रैष्टब्गर्भा अतिधृतय ; १९-२०<br>कृती; २४ त्रिपदा विराड्गायत्री ।                                                                                                                                                |
|     | २५-३५              | कौशिकः                | विष्णुक्तमः<br>मंत्रोक्ताः                  | २५.— ३६ त्रयवसाना षट्पदा यथाक्षरं शव योऽतिशक्षरं श्रः<br>३६ पञ्चपदा अतिशःकर अतिजागतगर्भाष्टिः ।                                                                                                                                                                                                                                                           |

**मंत्रोक्ताः** 

३७ विराट् पुरस्ताद्बृहर्ताः ३८ पुरोध्गिकः ३९,४१ आर्था गायत्रयोः ४० विराङ् विषमा गायत्री ।

|     | 85-40             | विहब्यः                                 | प्रजापतिः                          | ४४ त्रिपदा गायत्रीगर्भातुपृष्, ५० त्रिपृष् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----|-------------------|-----------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ę   | २,५               | बृहस्पतिः                               | फालमणिः<br>वनस्पतिः<br>३ क्षापः    | सनुपूर् १ १, ४, २१ गायन्यः; ५ षट्पदा जगतीः;<br>६ सप्तपदा विराद्र शक्करीः; ७-९ त्रयवसामा अष्टपदा अष्टयः;<br>१० नवपदा धृतिः; ११, २०, २३-२० पथ्या पंकर्यः;<br>१२-१० त्रयवसामा सप्तपदा शंक्कर्यः; ३१ त्र्यवसामा षट्पदा<br>जगतीः; ३५ पंचपदानुष्टुटगर्भा जगती ।                                                                                                                                                                                                                       |
|     | च <b>तु</b> १     | र्गिटनुवा <b>कः ।</b><br>षथर्वा (श्चदः) | स्कंभः<br>अध्योत्मं<br>भेत्रोक्ताः | त्रिष्टुभः । १ विराड् जगती; २,८ भुरिजों; ७, १३ परोध्णिहों;<br>१०, १४, १६, १८, १९ उपरिष्टाद्वृह्त्यः; ११-१२,१५,<br>२०, २२, ३९ उपरिष्टाज्जयोतिर्शन्यः; १७ व्यवसाना<br>षट्पदा जगती; २१ वृह्तीगभीतुष्टुप्; २३-३०,३७,४०<br>अनुष्टुभः; ३१ मध्ये ज्योतिर्जगती; ३२,३४,३६उपरिष्टाद्विराड्<br>वृह्त्यः; ३५ चतुष्पदा जगती; ४१ आधीं त्रिपाद् गायत्री;                                                                                                                                       |
| د   | 88                | <b>इस्सः</b>                            | <b>क्ष</b> ध्यादमं                 | ४४ आधी अनुषुप्। त्रिष्टुमः। १ उपरिष्टादिराड् वृहतीः २ वृहती गर्भानुषुपः ५ मुरिगनुष्टुप्। ६, १४, १९-२१, २३, २५, २९, ३१-३४, ५ मुरिगनुष्टुप्। ६, १४, १९-२१, २३, २५, २९, ३१-३४, ५ मुरिगनुष्टुप्। ६, १४, १९-२१, २३, २५, २९, ३१-३४, ५ मुरिगनुह्र्पः। ५ परावृह्दतीः, १० अनुष्टुक्यभी वृह्दतीः, ११ जगतीः, १२ परोव्यह्ततीः, त्रिष्टुक्यभीषीं पाँकःः वृह्दतीः, १९ मुरिगनुह्र्दयीः, २२ परोध्यिकः, २६ द्वत्याध्यागर्भा- वृद्धप्, ३० मुरिकः, ३९ बृहतीः गर्भा त्रिष्टुप्ः, ४२ विसार् गायत्री। |
| Q   | <b>पं</b> च<br>३७ | मोऽनुवाकः ।<br><sub>अथर्वा</sub>        | अतौरना                             | अनुष्टुमः । १ त्रिष्टुप्; १२ पथ्यापेक्तिः, २५ व्यनुष्टुब्गर्भा-<br>नुष्टुप्; २६ पंचपदा वृहत्यनुष्टुवृष्णिगमर्भा जगतीः, २७ पञ्च-<br>पदातिजगत्यनुष्टुव्यभी शक्वरी ।<br>अनुष्टुमः। १ वकुम्मती अनुष्टुप्; ५ स्कंथी ग्रीवी वृहतीः, ६,                                                                                                                                                                                                                                                |
| د ۶ | 38                | च इयपः                                  | दशी                                | अमृद्धाः । १ वर्षाः १३ वृहतीः १४ उपरिष्टाद्वृहतीः १६ आस्तार-<br>८,१० विराजः ; २३ वृहतीः १४ उपरिष्टाद्वृहतीः ; २६ आस्तार-<br>पंकिः ; २७ शंकुमतीः , २९ त्रिपदा विगाल् गायत्राः ३१ अध्या-<br>गर्माः ; ३२ विराद् पथ्यावृहती ।                                                                                                                                                                                                                                                       |

इस दशम काण्डमें आंगिरस ऋषिका १, नारायण ऋषिका १, नृहस्पातिका १, वृहस्पातिका १, वृहस्पातिका १, क्रव्य ऋषिका १, अथवी असिक अभि क्षिप्रतीप-कौशिक- ब्रह्मा-निह्म्य इन चार ऋषियोंका मिलकर १ ऐसे दस सूक्त हैं। इस तरह ऋषिनिभाग है। असिक अभि क्षिप्रतीप-कौशिक- ब्रह्मा-निह्म्य इन चार ऋषियोंका मिलकर १ ऐसे दस सूक्त हैं। इस तरह ऋषिनिभाग है। क्षिप्रताक १, पुरुष-ब्रह्मदेवताक ४, मिलकर क्षिप्रताक १, पुरुष-ब्रह्मदेवताक ४, मिलकर क्षिप्रताक १, पुरुष-ब्रह्मदेवताक ४, मिलकर क्षिप्रताक १ और क्षिप्रताक १ और क्षिप्रताक १ और क्षिप्रताक १, पुरुष-व्रह्मदेवताक १, प्रताक देवताका १ और क्षिप्रताक १, पुरुष-व्रह्मदेवताक १, व्यवस्था १, व्यवस्था क्षिप्रताक १, व्यवस्था क्षिप्रत

B

| ( ₹ ) | 10    | 7.0 | 99 | १, त्रिपदा साम्नी जनुष्टुप्। २ डब्गिस्सर्भा चतु० ४५० विराद्युहत्ती।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------|-------|-----|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       |       |     |    | ३ एकप० यजुषो गायत्री। ॥ एकप० साम्नी पंक्तिः। ५ विशास्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       |       |     |    | गायत्री । १ मार्ची मनुष्टुप् । ७ साझां पंक्तिः। ८ मासुरी गायत्री ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |       |     |    | ९ साम्नी अनुष्टुप् । १० साञ्चां गृहती । १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ( )   | 6     | 23  | 93 | (१) चतुष्पदा नि० अनुष्टुप्। २ (२) आर्ची त्रिष्टुप्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       |       |     |    | ३, ५, ७ (१) चतुष्पदः प्राजापत्याः पंकायः। ४, ६, ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       |       |     |    | . (२) जाध्यों यृहस्यः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (8)   | 9.4   | 27  | 2) | 1, ५ साम्नां जगत्यो । २, १, १० साम्नां बृहत्यः । ६, ४, ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       |       | -   |    | बाद्यंनुन्दुमः। ९, १३ चतुन्पादुन्यिही । 🎍 बासुरी गायत्री ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       |       |     |    | ११ प्राजावस्यानुष्टुप् । १२, १६ बाड्यों त्रिष्टुभी । १४, १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       |       |     |    | विराङ् गायण्यो ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (%)   | 15    |     |    | १, १६ चतुष्वादे साम्मां जगस्यो । १०, १४ साम्नां बृहस्यो ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ( ' / | • • • | "   | 57 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       |       |     |    | । साम्नी डिब्पिग् । ४, १६ आर्च्येनुब्दु भी । ९ डिब्पिक् । ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       |       |     |    | बार्ची त्रिष्टुप्। २ साम्नी डब्णिक्। ७, ११ विराड् गायण्यी।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       |       |     |    | ५ चतुष्पद्मा प्राजापस्या जगती । ९ साम्नां बृहती त्रिष्टुप् । १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       |       |     |    | क्षाम्मी अनुष्टुप् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ( 4 ) | 9     | 41  | 93 | । द्विपदा विराद्गायत्री । २ द्विपदा साम्नी त्रिष्टुप् १ ३ द्वि०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       |       | ,   | "  | प्राजापस्या अनुष्टुप् । ४ द्वि० आची उदिजग् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       |       |     |    | Manual and St. L. and |

इस प्रकार इस सप्तम काण्डके ऋषि-देवता-छन्द हैं। जा इनका ऋषिक्रमानुसार सूक्तविमाग देखिये-

## ऋषिक्रमानुसार स्काविभाग।

| 1 | नसा          | ऋषिके |    | 1,2 3 | वे यो | स्क | È  | 1 |
|---|--------------|-------|----|-------|-------|-----|----|---|
| ₹ | বারন         | 3>    |    | 2,8   | 15    | ,,  |    |   |
| - | अथर्वा       | 19    |    | ७,९   | ,11   | **  |    |   |
| 8 | मधर्वाचार्यं | ऋषिका | 10 | at    | पुक   | स्क | 9  | ŀ |
| ч | <b>गुक</b>   | \$1   | ч  |       | 12    |     | 5, |   |
|   | मातृनामा     | 12    | •  |       | 25    |     | ,, |   |
|   | भृग्वंगिरा:  | 37    | 4  |       | "     |     | 57 |   |
|   | कर्मप        | >,    | 8  |       | 29    |     | 37 |   |
| ٩ | सर्व ऋषयः    | MD    | 9  |       | 33    |     | ,, |   |

इस प्रकार नी ऋषियोंके देखे मंत्र इस प्राम काण्डमें हैं। तथापि इनमें अथर्वाचार्य नामक एक प्रकार ऋषि सर्वातुक्रमणीकारने माना है। वस्तुतः देखा जाय हो ' आचार्य ' बाव्द कभी ऋषिके साथ नहीं आहा। अतः यह अथर्वा ऋषि ही होगा। यदि इसे अथर्दा ही माना गाप तो एक ऋषि बान हुआ और आठही शेष रहे। ' सर्वे ऋषयः ' यह एक स्कका ऋषि माना है। एरंतु यह जबन ऋषि नहीं है। क्योंकि इस काण्डके " ब्रह्मा, चातना अथर्वा, शुक्र, मातनामा, भृग्वंगिरा और कइयप ' वे सस ऋषिही ' सर्वे ऋषयः ' का यहां इस काण्डमें तात्वर्य है, जाता यह एक नाम जाम करना युक्त है। अर्थात् रोष सात ऋषि रहे, जिनके देखे हुए मंत्र 🖽 काण्डमें हैं । ' अर्थवा ' और " अर्थवाचार्य ' को यदि एकही माना जाय, तो इस काण्डमें अथवां ऋषिके स्कही अधिक हैं। इस विषयमें महाम काण्डकी भूमिकामें किसा केवा पाउक जवश्य देखें।

#### **ा देवधाकमानुसार स्कविभाग देखिये---**

# देवताक्रमानुसार सक्तविभाग।

| •  | मंत्रोका देवताके | s¢    | ये      |      | स्क   | <b>*</b> 1 |
|----|------------------|-------|---------|------|-------|------------|
| 3  | आयु ,,           | 9, 8  | 37      | 2    | 99    |            |
| Ŗ  | विराट् देवताके   | 5, 10 | वे      | २ वो | . स्क | ( )        |
| 8  | भग्नि देवताका    | 8     | यह एक । | कहै। |       |            |
| ч  | कृत्यात्वण ,,    | ч     | 33      | ,,   |       |            |
| ą  | नोवधयः ,,        | •     | 29      | 27   |       |            |
| 19 | वनस्पति 🔐        | 6     |         | 13   |       |            |
| 6  | 東門耳 //           | 6     | **      | 19   |       |            |
| 9  | परसेनाइनन,,      | 4     | >>      | **   |       |            |

इस प्रकार नी देवताके स्वत इस काण्डमें हैं, तथापि ' मंत्रोक्तदेवता ' यह अनेक देवताओंका सामान्य नाम है। इस लिये इन्द्रादि जो जनेक देवताएं इसमें आगर्यों हैं, इन सबको मिकानेसे कई देवताओंका वर्णन इस काण्डमें है, यह बात सिद्ध हो जायगी। इसी प्रकार ' ओषि और वनस्पति ' ये दोनों संभवतः एकही देवता हैं। देवताओंकी संस्था निश्चित करनेमें इन बातोंका विचार करना जावदयक है। इस काण्डमें निश्चकिखित गर्णोंके मन्त्र हैं—

- । आयुष्यगणके १, २ वे दो सुकत हैं।
- न स्वस्त्ययनगण का ५ वां स्वत है।
- ३ पुष्टिक मंत्र ५ वें स्वतमें हैं।
- ४ महाशान्ति और रौद्री शान्तिके मंत्र ५ में स्वतमें हैं।

इस प्रकार इन गणोंके मंत्र इस काण्डमें हैं। इन गणोंके अनुसंधानसे पाटक इन प्रव नंत्रोंका विचार करें।

अन्याहमोर्षध्या सर्वाः कृत्या अदृदुषम् ।
यां क्षेत्रे चुकुर्या गायु यां वां ते पुरुषेषु ॥ ४ ॥
अघमंस्त्व्यकृते श्रपथाः शपथीयते ।
प्रत्यक् प्रतिप्रहिण्मो यथां कृत्याकृतं हनेत् ॥ ५ ॥
प्रतीचीनं आक्षिरसोऽध्यक्षो नः परोहितः ।
प्रतीचीः कृत्या अकृत्याऽम् कृत्याकृतां जिह ॥ ६ ॥
यस्त्योवाच परेहीति प्रतिकृतंमुदाय्यम् ।
तं कृत्येऽभिनिवर्तस्य माऽसानिच्छो अनागमः ॥ ७ ॥
यस्ते पर्वाषे संदुधौ रथंस्येय्भिष्या ।
तं गच्छ तत्र तेऽयंनमज्ञातस्तेऽयं जनः ॥ ८ ॥
ये त्यां कृत्वाऽऽलिभिरे विद्वला अभिचारिणः ।

शंभ्यीदेदं कृत्याद्रपणं प्रतिवर्तमे पुनःस्रं तेनं त्वा स्नप्यामसि ॥ ९ ॥

खर्य—( यां क्षेत्रे ) जिस कृत्या-घातक प्रयोग-को खेतमें (यां गोषु) जिसकी गौओमें करते हैं, (यां वा ते पुरुषेषु चकुः) अथवा जिसको तेरे पुरुषोमें- पुरुषोपर करते हैं, ( सर्वाः ताः कृत्याः ) वे सब घातक प्रयोग ( अहं अनया अोषध्या अ अब्दुषं ) इस ओषधिसे असफल बनाता हूं ॥ ४ ॥ ( अथर्वे ० ४।१८।५ अध्यामार्ग औषिषि )

(अंबकुते अर्थ अस्तु) पापाचरण करनेवालेको पाप लग जाये, (शपथीयते शपथः) शाप देनेवालेकोही शाप लग जाये, (शपथीयते शपथः) शाप देनेवालेकोही शाप लग जाये, (श्रत्यक् प्रति प्रहिण्मः) हम सब बुराई वापस भेज देते हैं, (यथा कृत्याकृतं हनत्) जिससे घातक प्रयोग करनेवालेका नाश करे।। पा।

(प्रतीचीनः आंगिरसः ) घातक प्रयोगको वापिसं भेजनेमें समर्थ आंगिरसी विद्यारें प्रवीण ( अध्यक्षः नः पुरोहित: ) अध्यक्ष ही हमारा मुखिया नेता है। वह ( कृत्याः प्रतीचीः आकृत्य ) घातक प्रयोगीको लौटा देता है और वह इस साधनसे ( असून् कृत्याकृतः जिहे ) उन घातपात करनेवालोंका नाश करे।। ६।।

हे (कृत्ये ) घातक प्रयोग ! (यः त्वा 'परा इहि' हति उवाच ) जिस प्रयोगकर्ताने तुझे 'आगे वढ' ऐसा कहा, (तं प्रतिकूकं उदार्यं क्षाभिनिवर्धस्व ) उस विरोधकर्ता शत्रुके पास पहुंच जा, और (अनागझः कस्मान् मा इच्छः ) निरपराधी हम, जैसोंकी इच्छा मत कर अर्थात् हम पर स्वाकमण न कर ॥ ७ ॥

हे कुछे ( ऋसुः धिया स्थस्य परूंषि ) जैसा शिल्पी अपनी बुद्धिसे स्थके अवयवोंको बनाता है वैसाही ( यः ते परूंषि संद्धी ) जो तेरे—घातक प्रयोगके-अवयवोंको बनाता है, उसी निर्माताके पास ( तं गच्छ ) वापिस जा, ( तन्न ते अयनं ) वहांही तुझे वापिस पहुंचना है, ( अयं जनः ते अज्ञातः ) यह मनुष्य तुझे अज्ञात ही रहे, अर्थात् इसपर हमला न है। कर घातक प्रयोगक्तिके पास वापिस चला जावे ॥ ८॥

(ये विद्वलाः= विद्वराः अभिचारिणः) जो धूर्त घातक प्रयोग करनेवाले (स्वा क्रस्ता) हे क्रसे, तुझको बनाकर (मालेभिरे) धारण करते हैं, उस घातक प्रयोगका (क्रस्यातूषणं इदं) प्रतिकार करनेवाला यह (कां-अ) ग्रुभ साधन है (पुनःसरं प्रतिकार) यह पुनः घातक प्रयोगकी लीटानेवाला है, अतः (ते प्रवा स्नप्रयामः) इससे तुझे स्नान कराते हैं, जिससे सब दोष दूर हो जावें ॥ ९ ॥

यत् दुर्भगां प्रस्तिपतां स्तवंत्साम्रपेयिम ।
अपैतु सर्व मत् पापं द्रविणं मोपं तिष्ठतु ॥ १० ॥ (१)
यते ते पितृभ्यो ददंतो युन्ने वा नामं जगुद्धाः ।
संदेश्यादेत् सर्वसात् पापादिमा मुंश्चन्तु त्त्रीपधीः ॥ ११ ॥
देवैनसात् पित्रयान्त्रामग्राहात् संदेश्यादिभिनिष्कंतात् ।
सुश्चन्तं त्वा वीरुधी वीर्यिण् ब्रह्मण ऋग्भिः पर्यस् ऋषीणाम् ॥ १२ ॥
यथा वार्तश्च्यावयंति भूम्यां रेणुम्नत्तिश्चान्त्राभ्म् ।
एवा मत् सर्वे दुर्भूतं ब्रह्मनुत्तमपायित ॥ १३ ॥
अपं काम् नानंदती विनद्धा गर्दभीवं ।
कर्तृन् नक्षस्वेतो नुत्ता ब्रह्मणा वीर्याविता ॥ १४ ॥
अयं पन्थाः कृत्येति त्वा नयामोऽभित्रहितां प्रति त्वा प्र हिण्मः ।
तेनाभि योहि भञ्जत्यनस्वतीय वाहिनी विश्वस्त्रा कुरूटिनी ॥ १५ ॥

अर्थ-( यत् दुर्भगां प्रस्तिवितां सृतवस्सां ) जो दुर्भाग्ययुक्त, न्हाई हुई, मरे हुए पुत्रवार्काको ( उप हाँयिम ) प्राप्तकस्ता आदिका प्राप्त होना है, यह ( मत् सर्व पापं अप एतु ) मुझसे सब पाप दूर हो जावे और ( द्रविणं मा उप तिष्टतु ) द्रव्य मेरेपास आजावे ॥ १०॥

हे मनुष्य (यत् पितृभ्यः ददतः ) जो पितरोंको देनेके समय, तथा (यज्ञे वा ) यज्ञमें (ते नाम जगृहुः ) तेरा नाम लेकें, तो (हमाः भोषधीः ) ये श्रीषधियां उस (संदेश्यात् सर्वस्मात् पापात् ) होनेवाले सब पापसे (त्वा मुज्ञन्तु तेरी मुक्तता करें ॥ ११ ॥

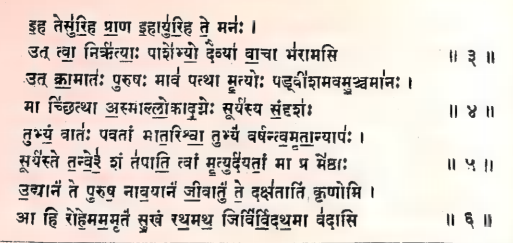
हे मनुष्य! (वीरुषः ) श्रीषियां (त्वा) तुझे (देव-ऐनसात् पिज्यात्) देवता संबंधी पापसे, पितरोके संबंधके पापसे (नाम-प्राहात् संदेश्यात् ) निंदित नाम लेने और बुरा कहनेके पापसे ( क्षभिनिःक्रतात् ) अपमान करनेके पापसे ( ब्रह्मणः वीर्येण ) ज्ञानक बलसे, ( ऋश्मि: ) मंत्रोंकी शिकिसे और ( ऋषीणां पयसा ) ऋषियोंके अमृतसे तेरी ( सुश्चन्तु) सुक्तता करे ॥१२॥

( यथा वातः ) जैसा वायु (सूम्याः रेणुं अन्तिरिक्षात् अभ्रं) भूमिसे घूली और अन्तिरिक्षते मेघको ( च्यावयित ) उडा देता ( एवा सर्व दुर्भूतं ) वैसा सब दुष्टभाव ( ब्रह्मनुत्तं अपायित ) ज्ञानद्वारा निवारित होकर दूर हो जावे ॥ १३॥

हे कृत्ये! (विनद्धा गर्दभी ह्व ) बंधनसे छूटी गर्दभीके समान (नानदती अप काम) शब्द करती हुई दूर चली जा। (वीर्यावता ब्रह्मणा) वीर्ययुक्त ज्ञानसे (नुक्ता) वायस फेंकी हुई (हतः कर्तृन् नक्षस्व ) यहांसे कर्ताओं के पास भाग जा॥ १४॥

हे कृत्ये! (अयं पन्था त्वा आति नयामः) यह मार्ग है, इससे दूर तुमे ले जाते हैं ( आमि प्रहितां त्वा प्रति प्रहिण्मः ) हमारे जपर फेंकी हुई तुझको हम वापस फेंक देते हैं। ( तेन मआती आमि याहि ) उससे तोडती हुई आगे बढ ( अनस्वती विश्वरूपा कुरूटिनी वाहिनी इव ) रथयुक्त अनेक रूपोंसे युक्त मयंकर शब्द करती हुई सेना जैसी जाती है ॥ १५॥

२ (अ. सु. मा. कां॰ १०)



अर्थ ( इह ते असुः ) यहां इस शरीरमें तेरा जीवन, ( इह प्राणाः, इह आयुः ) यहां प्राण, यहां आयु और ( इह ते मनः ) यहां तेरा मन स्थिर रहे। ( दैव्या बाचा ) दिव्य बाणीके द्वारा ( निर्ऋत्याः पादे। स्थः ) अधोगितिके पाशोंसे ( त्वा उत् भरामिस ) तुझे अपर उठाकर मुक्त करते हैं।। ३।।

है (पुरुष) मनुष्य! (अतः उत् काम) यहांसे क्रपर चढ, (मा अवपत्थाः) नीचे मत गिर। (मृत्योः पहुचीशं अवसुश्चमानः) मृत्युकी वेडीसे अपने आपको छुडाता हुआ (अस्मात् लोकात्) इस लोकसे तथा (अग्नेः सूर्यस्य संदशः) अग्नि और सूर्यके वर्शनसे अपने आपको (मा छित्थाः) दूर मत रख।। ४।।

( मातिरिश्वा वातः तुभ्यं पवतां ) अन्तरिक्षमं रहनेवाली वायु तेरे लिये पवित्र होकर बहती रहे। (आपः तुभ्यं अमृतानि वर्षन्तां) जल तेरे लिये अमृतकी वृष्टि करें। (सूर्यः ते तन्वे द्यां तपाति ) सूर्यं तेरे शरीरके लिये सुखदायक होकर तपता रहे। (मृत्युः त्वां दयतां ) मृत्यु तुझवर वणा करे इसप्रकार तू ( मा प्र मेष्ठाः ) मत मर ॥ ५॥

है (पुरुष) पुरुष ! (ते उत् यानं) उन्नतिकी ओरही तेरी गति हो। (न अव-यानं) अवनतिकी ओर गति व हो। इसलिये में (जीवातुं ते दक्षताति कुणोमि) बीघं जीवनके लिए तुन्ने बलशाली बनाता हूं। (हमं अमृतं खुखं रथं आरोह) इस अमरत्व बेनेवाले सुखकारक शिरीर रूपी रथपर चढ, (अथ जिर्विः) और जब तू वृद्ध होगा, तब (विद्धं आवदासि) विज्ञानका उपदेश करेगा ॥ ६॥

भावार्थ — है मनुष्य ! इस शरीरमें तेरा प्राण, आयुष्य, मन और जीवन स्थिर रहे । अनारोग्य कपी कुर्गतिके पार्शीसे हम सब तुझे ऊपर उठाते हैं ॥ ३॥

है मनुष्य । तू ऊपर चढ, नीचे मत गिर । मृत्युके पाश्चोंसे अपने आपको छुडा । दीर्घायु प्राप्त कर और इस चनुष्य लोकसे तथा इस सूर्यके प्रकाशसे अपने आपको दूर न कर ॥ ४ ॥

बायु, जल और सूर्य तेरे लिये पवित्रता करें और तुझे शान्ति प्रदान करें। मृत्यु तेरे ऊपर दया करे अर्थात् सू दीर्घायु प्राप्त कर और शीघ्र मत मर ॥ ५ ॥

है मनुष्य ! तू अपर चढ कभी नीचे मत गिर। इसी कार्यके लिये तुझे जीवन और बल विये हैं। तेरा कारीर एक सुख वेनेवाला उत्तम रच है, इससे अमरपन भी प्राप्त किया जा सकता है। इममें रहता हुआ मनुष्य दीर्घजीवन प्राप्त करता है और जब वह वृद्ध होता है सब उसकी बहुत अनुभव प्राप्त होनेके कारण वह दूसरोंकी योग्य उपवेश वेनेमें समर्थ होता है॥ ६॥

मा ते मन्स्तर्त्र गान्मा तिरो मून्मा जीवेभ्यः प्र मंद्रो मानुं गाः पितृन् ।

विश्वे देवा अभि रेक्षन्तु त्वेह ॥ ॥ ॥

मा गृतानामा दींधीथा ये नर्धन्ति परावर्तम् ।

आ रोह तर्मसो ज्योतिरेह्या ते हस्तौ रभाभहे ॥ ८ ॥

स्यामश्र्वं त्वा मा श्वाबलेश्व प्रेषितौ यमस्य यो पंथिरक्षी श्वानौ ।

अवांङेहि मा वि दींध्यो मात्रं तिष्ठः पराङ्मनाः ॥ ९ ॥

सैतं पन्थामनुं गा भीम एष येन पूर्वं नेयथ तं बंबीमि ।

तमं एतत् पुंठष मा प्र पंत्था भ्रयं प्रस्ताद्भयं ते अर्वाक् ॥ १० ॥ (१)

अर्थ—(ते मनः तत्र मा गात्) तेरा मन उस निषद्ध मार्गमें न जावे और वहां (तिरः मा भूत्) स्रोन न होवे। (जीवेभ्यः मा प्रमदः) जीवेंके संबंधमें तू प्रमाद न कर। (पितृन् मा अनुगाः) पितरोंके पीछे मत जा अर्थात् मर मत। (इह विश्वे देवाः त्वा अभि रक्षन्तु) यहां सब वेब तेरी रक्षा करें॥ ७॥

(गतानां मा आदिथीथाः ) गुजरे हुओंके लिए बिलाप न कर क्योंकि (ये परावतं नयन्ति) वे तो दूर ले जाते हैं। अतः (आ इिंह्) यहां आ और (तमसः ज्योतिः आरोह ) अंधकारको छोडकर प्रकाशपर वढ, (ते हस्ता रभामहे ) तेरे हाथोंको हम पकडते हैं।। ८॥

( इयामः च शबलः च ) काला और श्वेत अर्थात् अंधकार और प्रकाशवाले ( श्वा-नो ) कल ■ रहनेवाले दिव रात ( यमस्य पथिरक्षी प्रेषितो ) नियामक देवके दो मार्गरक्षक बनाकर भेजे गए हैं। ( अर्वाक् एहि ) इधर आ। ( मा विदीक्यः ) विलाप मत कर। ( अत्र पराङ्मनाः मा तिष्ठ ) यहां विकद्व दिशामें मन रखकर मत रह॥ ९॥

( एतं पन्थां अनु मा भाः ) इत बुरे मार्गका अनुसरण मत कर, ( एषः भीमः ) यह मार्ग भयंकर है। ( येन पूर्व न ईयथ ) जिससे पहिले नहीं जाते हैं। ( तं अत्रीमि ) उस विषय में कहता हूं। हे ( पुरुष ) मनुष्य ! ( एतत् ( तमः । यह अन्धकारका मार्ग है, उस मार्गि ( मा प्र पत्याः ) मत जा। ( ते परस्तात् भयं ) तेरे लिये दूसरी तरफ भय है ( अत्रीक् अमयं ) और इस तरफ अभय है।। १०॥

भावार्थ — तेरा सन कुमार्गमें न जावे और यदि गया तो वहां कभी न स्थिर रहे। अन्य जीवोंके विषयमें जो तेरा कर्तव्य है उसमें तू प्रमाद न करके शोझ भरकर अपने पितरों के पीछं शीझतासे यह जा। ये सब देवता तेरी रक्षा करें ॥ ७॥

गुजरे हुओंका शोक न कर, उससे तो मनुष्य दूर चला जाता है। यहां कार्यक्षेत्रमें आ अन्धकार छोड और प्रकाशमें विचर। इस कार्यके लिये हम तेरा हाथ पकडतें हैं।। ८॥

सबका निवमन करनेवाले ईश्वरके दिन (प्रकार) और रात्री (अंधकार) वे वो मार्गवर्शक हैं। ये दोनों अशाश्वत हैं, परंतु ये तेरे मार्गकी रक्षा करेंगे। अतः तू आगे बढ, विलापमें समय न गंवा, तथा विरुद्ध दिशामें अपना मन कवापि न जाने दे।। ९।।

भावार्थ — इस भयानक घोर बुरे मार्गसे न जा। जिससे जाना घोष्य नहीं है, उस मार्गवरसे न जानेके विषयमें में वृक्षे यह आदेश दे रहा हू। अर्थात् तू इस अन्वकारके मार्गमें कदापि न जा, इससे जानेमें आणे बा। मय है। अतः तू दि स्रोर रह, यदि इस मार्गपर तू चला तो तेरे लिये यहां अभय होगा ॥ १०॥

अनागोहत्या वै भीमा कृत्ये मा नो गामश्चं पुरुषं वधीः।
यत्रं यत्रासि निहिता तत् स्त्वोत्थापयामसि पूर्णाछधीयसी भव ॥ २९ ॥
यदि स्य तमसाऽऽर्श्वता जालेनाभिहिता इव ।
सवीः संछप्येतः कृत्याः पुनः कृत्रे प्र हिण्मसि ॥ ३० ॥
कृत्याकृतो वल् गिनोऽभिनिष्कारिणः प्रजाम् ।
मृणीहि कृत्ये मोच्छिपोऽमून कृत्याकृतो जिह ॥ ३१ ॥
यथा स्त्यी मुच्यते तर्मसम्परि राशि जहात्युषसंश्च केत्व ।
एवाइं सवि दुभूतं कन्नी कृत्याकृतां कृतं हुस्तीव रजी दुरितं जहामि ॥३२॥(३)

अर्थ- है कुले ! तू (अनाग:-हत्या भीमा) निरपरार्धाका वध करनेवाली भयंकर है (नः गां अश्वं पुरुषं मा वधीः) हमारे गौ षोडे और मनुष्योंका वध न कर । ( यत्र यत्र निहिता असि ) जहां जहां तू रखी गयी है ( ततः स्वा उत्थापयामासि ) वहांसे तुमे उखाड देते हैं । ( तू पर्णात् लघीयसी भव ) तू पत्तेसे भी छोटी हो जा ॥ २९ ॥

(यदि तमसा भावताः स्थ ) यदि तुम अंधेसे आच्छित हुए है जैसे ( जालेन भ्रमिहिता इव ) जालेसे घरे जाते हैं तो तुमसे (सर्वाः कृत्याः इतः संलुप्य ) सब घातक अयोग यहांसे छप्त करके उनको मैं ( पुनः कर्त्रे इतः प्र हिण्मासि ) फिर कर्तिक

प्रति यहांसे में वापिस मेजता हूं ॥ ३ ■ ॥

हे कृत्ये ! (कृत्याकृतः वलगिनः) घातक प्रयोग करनेवाले वलशाली दुष्ट (प्रजां भिमा निः कारिणः सृणीहि) जो प्रजाका नाश करते हैं उनकाहो तू नाश कर । (असून् कृत्याकृतः उच्छिपः) उन घातकोंमेंसे एक भी न बचे। उन सबको (जिहि) मार ॥ ३१॥

( यथा सूर्यः तमसः परि सुच्यते ) जैसा सूर्य अन्धकारसे छूटता है, ( राभ्रि उपसः केत्न् जहाति ) रात्री तथा उपाके ध्वजीको त्याग देता है, ( प्व भहं कृत्याकृता कृतं ) इस तरह में घातकेक द्वारा किया हुआ, ( दुर्भूतं कर्त्रं जहामि । ) दुष्ट कृत्य त्याग देता हूं । जैसा ( इस्ती रजः इव ) हाती धृलीको फेंकता है, उतने सहज भावसे में शत्रुके दुष्ट घातक प्रयोगको दूर करता हूं ॥३२ ॥

## कृत्या-प्रयोग।

' क़त्या ' नाम उस प्रयोगका है कि जिसके द्वारा किसीका मारण किया जाता है। किसीके घरमें, खेतमें, खानपानके वस्तुमें, कपडोमें अथवा किसी अन्य स्थानमें कुछ मारक वस्तु रखी जाती है जिसके परिणामसे वह मर जाता है। इस प्रयोग-को कृत्या प्रयोग, अथवा मारण प्रयोग कहते हैं।

यह कुछ आंख नाक कानवाली मूर्ति करते हैं, घडी शोभावाली मूर्ति बनाते हैं, जो हाथमें पकडे वह मर जाता है। मूर्तिके अतिरिक्त कुछ अन्य वस्तु भी निर्माण की जाती है जिससे मारण हो जाता है।

इस प्रयोगमें क्या होता है, इसका विधि क्या है, इसका किसीको भी आज पता नहीं है, आज इसके प्रथ भी उपलब्ध नहीं हैं। अतः इस प्रयोगके विषयमें निश्चित रूपसे हम कुछ कह नहीं सकते।

इस प्रकारके प्रयोगोंका परिणाम अपने लोगोंपर न हो और यह घातक प्रयोग अपने लोगोंसे वापिस चला जाय, इस कार्यके लिये यह सूक्त है। इस सूक्तिक इच्छाशक्तिपूर्वक पठणसे जो एक मानसिक बल पैदा होता है, उस बलसे उक्त कुला-प्रयोग पीछे इटता है और जिसने उस कुलाका निर्माण किया था उसपर जाकर परिणाम करता है।

सब मंत्रोंका आशय यही है और वह आशय स्पष्ट है। अब इसको बनाना कैसा, और वापित छीटाना कैसा यह तो एक बड़ा खोजका विषय है। मंत्रशास्त्रज्ञ कोई सच्चा जानकार हो वही इस विषयमें कह सकता है। अतः इस विषयमें हम कुछ भी नहीं लिख सकते, ऐसा कहते हुए हम इस सूक्तका विवरण यहांही समाप्त करते हैं।

# (२) केन-सूक्तम्।

# स्थूल शरीरमें अवयवोंके संबंधमें प्रश्न।

केन पार्ली आर्मृते प्र्रंपस्य केनं मांसं संशृंतं केनं गुरकौ।
केन जिल्लीः पेश्नेनीः केन खानि केने च्छ्छ्छ्खौ मध्यतः कः प्रांतिष्ठाम् ॥ १॥
कस्मान्न गुरकावधरावक्रण्वन्न व्हीवन्तावु तरे प्रेपस्य ।
जङ्घे निर्म्यत्य न्य दिधुः क सिव्वज्जात्तंनोः संधी क द्व ति केत ॥ २॥
चतुंष्टयं युज्यते संहितान्तं जार्नु स्यामूर्ध्वं शिथिरं कर्वन्धम् ।
श्रोणा यद्कः क द्व तज्जजान यास्यां कुसिन्धं सुद्दं बुभूवं ॥ ३॥
किति देवाः केतमे त आंसन् य उरी ग्रीवाश्विक्यः प्रहंपस्य ।
किति स्तनौ व्ये दिधुः कः कं फोडौ किति स्कन्धान् कित पृष्टीरेचिन्वन् ॥ ४॥
को अस्य बाह् समेभरद् वीर्ये करवादिति ।
असौ को अस्य तहेवः कुसिन्धे अध्या देधौ ॥ ५॥

अर्थ-( प्रवस्य पार्शी केन आमृते ?) मनुष्यकी एडियां किसने बनाई ? (केन मांसं संमृतं ?) किसने मांस भर दिया ? (केन गुल्फो ?) किसने टखने बनाये ? (केन पेशनीः अंगुकीः ?) किसने छंदर अंगुलियां बनाई ? (केन खानि ?) किसने इंद्रियों के सुराख बनाये ? (केन उच्छूलंखों ?) किसने पांचके तलने जोड दिये ? ) (मध्यतः कः प्रतिष्ठास् ?) बीचमें कीन आधार देता है ? ॥ १ ॥

( ज कस्मात् अधरी गुल्की अञ्चलवन् ? ) भला किसने नचिके टखने बनाये हैं ? और (पूरुषस्य उत्तरी अष्टीवन्ती मनुष्यके ऊपरके घटने ? ( जंघे निर्ऋत्य वव स्वित् न्यद्धुः ? ) जांचे अलग अलग बनाकर कहां भला जमा दीं हैं ( जानुनोः संधी ■ उत्तत् चिकेत ? ) जानुओं के संधीका किसने भला ढांचा बनाया ।। २ ॥

(चतुष्टयं संदितानतं शिथिरं कवंधं जानुभ्यां जर्ष्वं युज्यते ।) चार प्रकारसे अंतर्मे जोडा हुआ शिथिल ( डीका ) धड पेट घुटनों के उत्तर जोडा गया है। (श्रीणी, यत् ऊरू, क उत्तत् जजान ? याभ्यां कुर्सिधं सुरदं यसूव।) कुल्हे और जांचे, किसने भला यह सब बनाया है जिससे घड बडा दढ हुआ है॥ ३॥

(ते कित कतमे देवा: आसन् ये पूरुषस्य उरः ग्रीवा: विक्युः ?) वे कितने और कौनसे देव ये, जिन्होंने मनुष्यकी छाति और गलेको एकत्र किया ? (कित स्तनौ व्यवधुः ?) कितनोंने स्तनोंको बनाया ? (का कफोडो ?) किसने कोहानियां बनाई ? (कित स्कंभान ?) कितनोंने कंधोंको कनाया ? (कित पृष्टी: अचिन्वन् ?) कितनोंने पश्लियोंको जोड दिया शिक्षा

( वीर्यं करवात् इति , मस्य बाहू कः समभरत् ? ) यह पराक्रम करे इसलिये, इसके बाहू किसने भर दिये ? ( कः देवः अस्य तद् असी कुर्सिष्ठे अध्यादधी ? ) किस देवने इसके उन कंधीकी घडमें घर दिया है ? ॥ ५ ॥

आहर्षिमिवदं त्वा पुनरागाः पुनर्णवः । सर्वोङ्ग सर्वे ते चक्षः सर्वमायंश्च तेनिदम् व्यिवात् ते ज्योतिरभूद्प त्वत् तमो अक्रमीत् । अप त्वनमृत्यं निक्षीतिमप् यक्ष्मं नि दंष्मसि

11 20 11

11 28 11

अर्थ—(त्वा आहार्ष ),में तुझे लाया हूं।(त्वा अर्विदं) तुझे पुनः प्राप्त किया है।( पुनः नवः पुनः आगाः) पुनः नया होकर पुनः आ गया है, हे (सर्वांग) संपूर्ण अंगोंबाले मन्ष्य!(ते सर्वे चक्षुः) तेरी पूर्ण वृष्टि और (ते सर्वे आयुः च) तेरी पूर्ण अप् तुझे मेंने (अविदं) प्राप्त करायी है।। २०॥

अब (त्वत् तमः व्यवात् ) तेरे पाससे अन्यकार चला गया है वह (अप अक्रमीत् ) तुझसे दूर चला गया है। (ते ज्योतिः अभूत् ) तेरे चारों ओर प्रकाश फैल गया है। (त्वत् निर्कातिं मृत्युं अप नि दध्मितः ) तुझसे दुर्गति और मृत्युको हम दूर करते हैं। २१।।

भावार्थ — तुझे रुग्णस्थितिसे में आरोग्यस्थितिके प्रति लाया हूं अब तू नवीन जैसा हो गया है । तेरे सब अंग पूर्ण हो गये हैं, तेरे चक्षु आदि इंद्रिये और तेरी आयु तुझे प्राप्त हो गई है, अतः तू अब दीर्घकाल तक जीवित रहेगा ॥ २०॥ अन्धकार तेरे पाससे भाग गया है और तेरे चारों ओर प्रकाश फैल गया है । दुर्गति और मृत्यु दूर हट गयी है, और रोग दूर भाग गये हैं। इस प्रकार तू नीरोग और दीर्घायु हो गया है ॥ २१॥

## दीर्घायु किस प्रकार प्राप्त होगी ?

#### धर्मक्षेत्र

मनुष्यका यह शरीर धर्म करनेका एक साधन है। यही इसका 'कुरुक्षेत्र' अथवा 'कर्मक्षेत्र' किया 'धर्मक्षेत्र' है। इसमें रहता हुआ और पुरुषार्थ करता हुआ यह मनुष्य समरत्व भी प्राप्त कर सकता है, और पुरुषार्थसे हीन होता हुआ यही जीव अधोगित भी प्राप्त कर सकता है। इसलिय इस शरीर क्यों साधनको सुरक्षित रखने और इससे अधिक से अधिक काम लेनेके लिये इसकी दीर्घकाल तक जीवित रखना आवश्यक है। इसी कारण दीर्घायु प्राप्त करनेके उपायोंका हुकांन धर्मग्रंथोंमें किया है। इस सुक्तमें इसी शरीरके विषयमें कहा है—

#### इमं अमृतं सुखं रथं आरोह। ( वं. ६ )

इस नव्द न होनेवाले, मुखकारक (शरीररूपी)रथपर सारोहण कर । 'इसमें 'मु+ख ' शब्द है जिसका अर्थ है 'सु 'अर्थात् उत्तम अवस्थामें 'ख ' अर्थात् इंद्रियां हैं जिसकी ऐसा आरोग्यपूर्ण जुना शरीर । 'सु+खं रथं 'का अर्थ है जिसकी इंद्रियां उत्तम हैं ऐसा यह शरीररूपी रथ, यह रथ मनुष्य प्राप्त करे । इसका दूसरा गुण 'अ+मृत ' शब्द से बताया है । मरे.हुए या मुदं औसे दुवंस और रोगी शरीरको 'मृत ' कहते हैं, और जो सतेज, तेंजस्वी, बलिष्ठ सुवृढ, नीरोग और कार्यक्षम शरीर होता है उसको 'अ— मृत 'कहते हैं। जिस शरीरको देखनेसे जीवनका प्रत्यक्ष साक्षात्कार होता है, उसीको अमृत शरीर कहते हैं। शरीर कैसा हो ? उसका उत्तर इस मंत्रने दिया है, कि शरीर अमृत और सुखकारक हो। 'बहुतसे लोगोंको मृत और दुःखी शरीर प्राप्त हुए होते हैं। वैसे शरीरोंसे मनुष्यके जीवनकी सफलता हो नहीं सकती।

## दूरका मार्ग।

यहां शरीरको 'रथ 'कहा गया है। इसको 'रथ ' इसलिये कहा है कि. इसमें बैठकर मनुष्य बह्मलोक तन पहुंच सकता है। मनुष्य इतना लंबा मार्ग इसी शरीरकी सहायतासे उत्तम रीतिसे पार करता है। दूर प्रामको जानेके लिये जिस प्रकार उत्तम अध्वरथ, जलरथ (नौका), भिनरथ (आगगाडी), बायुरथ (बिमान) आदि विविध रथोंसे जाना पडता है, उसी प्रकार मुक्तिधाम तक पहुंचनेके लिये इस शरीरख्यी रथपर बैठकर उसके अध्वस्थानीय इंद्रियोंको सुशिक्षित करके धर्मपथपरसे जाना पडता है।

#### रथी और रथ।



इन्द्रिय।णि ह्यानाहुर्विषयांस्तेषु गोचरान्। आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः ॥ ४ ॥ यस्त्वविज्ञानवान्भवत्ययुक्तेन मनसा सदा। तस्येन्द्रियाण्यवद्यानि दुष्टाभ्या इव सारथेः ॥ ५ ॥ यस्त विज्ञानवान्भवति युक्तेन मनसा सदा। तस्येन्द्रियाणि वश्यानि सद्श्वा इव सारथेः ॥ ६ ॥ यस्त्वविद्यानवान्भवत्यमनस्कः सदाऽश्रुचिः। न स तत्पद्माप्नोति संसारं चाधिगच्छाति॥ ७॥ यस्तु विश्वानयान्भवति समनस्कः सदा शुचिः। स तु तत्पदमाप्नोति यसाङ्गयो न जायते ॥ ८ ॥ सोऽध्वनः परमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पदम् ॥९॥ ( ক্ষত ভ. ३ )

आत्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु।

बुद्धि तु सार्थि बिद्धि मनः प्रश्रहमेव न

विज्ञानसारथिर्यस्तु मनःप्रश्रहेवाञ्चरः।

स्थामा स्थका स्वामी है, शरीर उसका स्थ है, बुद्धि उसका सारयी और मन लगाम है। इंद्रियरूपी घोडे इस रथमें जुड़े हुए हैं, जो विषयोंके क्षेत्रोंमें संचार करते हैं। इंब्रियोंसे और मनसे युक्त होनेपर आत्मा भोक्ता कहा जाता है। जो विज्ञानसे हीन और संयमरहित मनसे युक्त है, उसकें आधीत इंब्रियरूपी घोडे नहीं रहते, अर्थात् 🖣 रयके स्वामीको जिधर चाहे उधर फॅक देते हैं। परंतु नौ विज्ञान-वान् और मनका संयम करनेवाला होता है, उसके आधीन उसकी संपूर्ण इंद्रियां रहती हैं। जो विज्ञानरहित, असंयमी मनवाला और 💶 अपित्रत्र होता है, वह उस स्थानको प्राप्त नहीं होता और बारबार संसारमें आता है, परंतु जो विज्ञानी, संयमी और पवित्र होता है, वह उस स्थानको प्राप्त करता है, जहांसे फिर नहीं आना पडता। विकास जिसका सारथी 🖣 और मनक्यो लगाम जिसके स्वाधीन 🖣 वही मार्गको ॥ अरके परम स्थानको प्राप्त करता है

मर्थ- (पर्जन्थं केन अन्विति?) पर्जन्यको किससे प्राप्त करता है? (विचक्षणं सोमं केन?) विलक्षण सोमको किससे पाता है? (केन यहां च श्रद्धां च ?) किससे यज्ञ और श्रद्धाको प्राप्त करता है? (आस्मिन् मनः केन निद्धितं ) इसमें मन किसने रस्ता है?॥ १९॥

(केन श्रोत्रियं आमोति?) किससे ज्ञानीकी प्राप्त करता है ? (केन इमं परमेष्टिनम् ?) किससे इस परमात्माकी प्राप्त करता है ? (पुरुष: केन इमं अप्रिं) मनुष्य किससे इस आप्तिको प्राप्त करता है ? (केन संवत्सरं ममे ?) किससे संवत्सर—काल-को मापता है? ॥ २०॥

( ब्रह्म श्रोत्रियं भाग्नोति ।) ज्ञान ज्ञानीको प्राप्त करता है। ( ब्रह्म इमं परमिश्विनम् ।) ज्ञान इस परमात्माको प्राप्त करता है। ( प्रक्षः ब्रह्म इमं भाग्निम् ।) मनुष्य ज्ञानसे इस अग्निको प्राप्त करता है। ( ब्रह्म संवत्सरं ममे ।) ज्ञान ही कालको मापता है। २१॥

(केन देवान अनु क्षियति?) किससे देवेंकि। अनुकूल बनाकर वसाया जाता है ? (केन दैव-जनीः विशः?) किससे दिव्यजन रूप प्रजाको अनुकूल बनाकर वसाया जाता है ? (केन सत् क्षत्रं उच्यते ?) किससे उत्तम क्षात्र कहा जाता है ? (केन हदं अन्यत् न-क्षत्रम् ?) किससे यह दूसरा न-क्षत्र है ऐसा कहते हैं ?॥ २२॥

( जम देवान् अनु क्षियाति । ) ज्ञान ही देवोंकी अनुकूल बनाकर वसाता है। (ब्रह्म देव-जनी: विशः ) ज्ञान ही दिव्यजन रूप प्रजाको अनुकूल बनाकर वसाता है। (ब्रह्म क्ष्रतं अन्य अर्थात् क्षात्र के एसा कहा जाता है। (ब्रह्म हर्दं अन्यत् न-क्षत्रम् । ) ज्ञान यह दूसरा न-क्षत्र अर्थात् क्षात्रसे भिन्न अन्य बल है ॥२३॥

(केन इयं भूमिः विद्विता?) किसने यह भूमि विशेष रीतिसे रखीं है। (केन धौः उत्तरा द्विता?) किसने युलोक ऊपर रखा है? (केन इवं अंतरिक्षं ऊर्ध्वं, तिर्थक् व्यचः च द्वितम्?) किसने यह अंतरिक्ष ऊपर, तिरछा और फैला हुआ रखा है? ॥ २४॥

अर्थणा भूमिविहिता बहा द्यारुत्तरा हिता । ब्रह्मेदमूर्ध्व तिर्थक् चान्तरिक्षं व्यची हितम् ॥२५॥ मूर्धानंमस्य संसीव्यार्थवी हदंयं च यत् । मिस्तब्कादूर्धः प्रैरंयत् पर्वमानोऽधि शीर्षतः ॥२६॥ तद्धा अर्थविणः शिरी देवकोशः सम्रंबिजतः। तत्प्राणो आमि रक्षिति शिरो अत्रमधो मनं।॥२७॥ ज्रध्वी त सृष्टा ३ स्तिर्थक् त सृष्टा३ः सर्वा दिशः पुरुष आ वभूवाँ३ । पुरुषे व बर्षणो वेद यस्याः पुरुष उच्यते ॥ २८ ॥

यो वै तां ब्रह्मणो वेदामृतेनार्थतां पुरंम्। तस्मै ब्रह्मं च ब्राह्माश्च चक्षुः प्राणं प्रजां दंदुः॥२९॥ न वै तं चक्षुंजहाति न प्राणो ज्रसं। पुरा । पुरं यो ब्रह्मणो वेद यस्याः पुरुष उच्यते ॥३०॥ अष्टाचेक्का नवंद्वारा देवानां पूरंयोध्या। तस्यां हिर्ण्ययः कोशः स्वर्गो ज्योतिषाऽऽवृतः॥३१ तस्मिन् हिर्ण्यये कोशे च्यारे विद्यारे विद्यारे विद्यारे प्राप्ति विद्यारे विद्य

कर्थ-(ब्रह्मणा भूमि: विहिता) ब्रह्मने भूमि विशेष प्रकार रखी है (ब्रह्म दी: उत्तरा हिता।) ब्रह्मने चुलोक ऊपर रखा है। (ब्रह्म इदं अन्तरिक्षं ऊर्ध्व, विर्यक्, व्यच: च हित्तम्।) ब्रह्मने ही यह अंतरिक्ष ऊपर, तिरह्मा और फैला हुआ रखा है॥२५ ॥

<sup>(</sup> अथवी सस्य मूर्धानं, यत् च हृद्यं, संसीव्य ) अ-थर्वा अर्थात् निश्चल योगी अपना सिर, और जो हृद्य है, उसको आपसमें सीकर; ( पवमानः शोर्षतः स्निष्क् मस्तिष्कात् ऊर्ध्वः पैरयत् । ) प्राण सिरके बीचमें, परंतु मस्तिष्कके ऊपर, प्रेरित करता है ॥ २६ ॥

<sup>(</sup>तद् वा अथर्वणः सिरः समुब्जितः देव-कोशः।) वह निश्चयसे योगांका सिर देवांका सुरक्षित खजाना है। (तद् सिरः प्राणः, अश्वं, अथो मनः सिम रक्षति।) उस सिरका रक्षण प्राण, अश्व और मन करते हैं।। २७॥

<sup>(</sup> पुरुष: उद्यं: नु सृष्टा: । ) पुरुष उत्पर निश्चयसे फैला है । ( तिर्यंक् नु सृष्टा: ) निश्चयसे तिरछा फैला है । तात्पर्य ( पुरुष: सर्वा: दिश: आवभूव । ) पुरुष सब दिशाओं में है । ( यः ब्रह्मणः पुरं वेद । ) जो ब्रह्मकी नगरी जानता है । (यस्याः पुरुष उच्यते । ) जिस नगरी के कारण ही उसकी पुरुष कहा जाता है ॥ २८ ॥

<sup>(</sup>यः वै असृतेन आवृतां तां ब्रह्मणः पुरं वेद । ) जो निश्चयसे अमृतसे परिपूर्ण उस ब्रह्मकी दगरिको जानता है। (तस्मे ब्रह्म ब्राह्माः च चक्कु प्राणं, प्रजां च ददुः। ) उसको ब्रह्म और इतर देव चक्कु, प्राण और प्रजा देते आये है।। २९॥

<sup>(</sup>यस्याः पुरुष उच्यते, ब्रह्मणः पुरं यः वेद । ) जिसके कारण (कात्माको ) पुरुष कहते हैं, उस ब्रह्मकी नगरीको जो जानता है, (तं जरसः पुरा चक्षुः न जहाति, न वै प्राणः।) उसको बृद्धावस्थाके पूर्व चक्षु छोडता नहीं, और न प्राण छोड़ता है।। ३०॥

<sup>(</sup> अष्टा-चक्रा, नव-द्वारा, अयोध्या देवानां पू:।) जिसमें आठ चक हैं, और नौ द्वार हैं, ऐसी यह अयोध्या, देवोंकी नगरी है ( तस्यां दिरण्ययः कोशः, ज्योतिषा बावृतः स्वर्गः।) उसमें तेजस्वी कोश है, जो तेजसे परिपूर्ण स्वर्ग है ॥ ६१॥

<sup>(</sup>त्रि--अरे, त्रि--प्रतिष्ठिते, तस्मिन् तस्मिन् हिरण्यये कोशे, यत् आत्मन्वत् यक्षां, तद् व ब्रह्म--विदः विदुः) तीन आरोंसे युक्त, तीन कंद्रोमें स्थिर, ऐसे उसी तेजस्वी कोशमें, जो आत्मवान् यक्ष है, उसको निश्चयसे ब्रह्मज्ञानी जानते है ॥ ३२ ■

<sup>(</sup>प्रजाजमानां, हरिणीं, बशसा सं परिवृतां, अपराजितां, हिरण्यशीं पूरं, मझ आनविवेश ।) तेजस्वी, दुःख हरण करने वाली, यशसे परिपूर्ण, कभी पराजित न हुई, ऐसी प्रकाशमय पुरीमें, बहा आविष्ट होता है ॥ ३३ ॥

३ ( थ. धु. भा. कां. १०)

'तेरा मन इस अधोगतिके, निर्ऋतिके मार्गमें कभी न जावे, तथा यदि कभी चला भी जाए तो वहीं रम न जाये। इस अवनतिके मार्गसे मत जा, क्योंकि यह बड़ा अयानक मार्ग है। 'यह मार्ग बड़ा भयानक है, इससे जो जाते हैं वे दुर्गतिको प्राप्त करते हैं, अतः कोई मनुष्य इस मार्गसे न जाये। जो दूसरा सत्यका मार्ग है उससे जाकर अभ्युदय और निःश्रेयसकी प्राप्त करें। निर्ऋतिका मार्ग अधकारका है, अतः जाते समय ठोकरें लगती हैं और गिरावट भी भयानक होती है, अतः कहा है—

पतत् तमः, मा प्रपत्थाः, ते परस्तात् भयं । अर्वाक् अभयम् । ( मं. १० ) तमः त्वा मा विदत् । ( मं. १६ )

'यह अन्यकार है, इसमें तून गिर, क्योंकि इस मागंसे जानेसे तेरे लिये आगे महान् भय है। जबतक तू उस मागंसे नहीं जाता और सत्यमार्ग परही रहता है, तब तक तू निर्मंग है। भग तो उस असत्यके भागंपर ही है। उस गिरावटके मागंमें जानेका मोह नुझमें उत्पन्न न हो।

ब आदेश सर्वं साधारणके लिये उपयोगी हैं, अतः इनका सन्त सबको करना योग्य हैं। जिससे आयु क्षीण हो उन बातोंको अपने आचरणमें लाना नहीं चाहिए। मोहके कारण मनुष्य प्रतिक्षण गिराबटके मार्गमें जाता है, अतः उस मोहसे अपने आपका बचाव करना हरएकका कर्तव्य है। इसीसे दीर्घ-आयु प्राप्त होनेमें सहायता निल्ती है। मनुष्य गिरा-बटके प्रलोभनमें न फंसे इस बातको बतानेके लिये निम्न-लिखिस मंत्र कहा है—

## ज्ञान और विज्ञान।

बोधश्च त्वा प्रतीदोधश्च रक्षतामखप्नश्च त्वान-वदाणश्च रक्षताम् । गोपायंश्च त्वा जागृविश्च रक्षताम् । ( मं. १३ )

' ज्ञान और विज्ञान, फुर्ती और चापल्य, तथा रक्षक और जायत तेरी खा। करें। यहां जो ये छः नाम हैं वे विशेष मनन करने योग्य हैं। विशेष कर जो मनुष्य दीर्घाय प्राप्त करना चाहते हैं उनके लिए तो ये छः शब्द बडेही बोधप्रव हो सकते हैं—

१ इंब्रियोंसे जगत्का जो ज्ञान प्राप्त होता है या जो भी पहिला भास है उसको बोध कहते हैं। ३ प्रतिबोध वह है कि जो विचार और मननके परचात् सत्यज्ञान होता है तथा जो अन्यान्य प्रमाणोंकी कसौटीसे भी सत्य प्रमाणित होता है।

, यह ज्ञान और विज्ञान मनुष्यको मोहमें गिरानेबाला न
हो। सत्य ज्ञान और सत्यविज्ञान कभी गिरानेबाला अथवा
मोह उत्पन्न करनेवाला नहीं होता, तथापि शत्रके द्वारा जो
फैलाया जाता है, उसीको ज्ञान विज्ञान मान कर कई मोले
लोग उसको अपनाते हैं, और अममें पडते हैं, मोहवद्य होते
हैं और गिरते हैं। इसिलये इस मंत्रमें कहा है कि ' ज्ञान
विज्ञान मनुष्यकी रक्षा करनेवाला हो। ' जो मनुष्य ज्ञान
विज्ञान प्राप्त करते हैं, वे विचार करें कि जो ज्ञान विज्ञान
हम सीख रहे हैं, वह सच्चा ज्ञान विज्ञान है वा नहीं और
इससे हमारी सच्ची रक्षा होगी या नहीं। शत्रुके विये ग्राप्त
अमोत्पादक ज्ञानसे ( वस्तुतः अज्ञानसे ) आयु, आरोग्य
और बल क्षीण हो जाता है और सत्य ज्ञानसे आयु, आरोग्य
तथा बल वृद्धिकों प्राप्त होता है। इतना महत्त्व ज्ञान और
विज्ञानका दोर्घायुकी प्राप्तिमें है। आगे वेखिये—

# स्फूर्ति और स्थिरता।

(३) अस्वप्त शब्दका अर्थं निद्राका न आना नहीं है, वह तो रोगकी अवस्था है। निद्रा तो मनुष्यके लिये अत्यंत आवश्यक है। यहां ' अ—स्वप्त' का अर्थं है ' मुस्तीका न होना' मनुष्यको सुस्त रहना नहीं चाहिये। फुर्ती मनुष्यके अन्वर अवश्य चाहिये। फुर्तीके बिना मनुष्य विशेष पुरुषार्थं कर नहीं सकता। अतः यह गुण मनुष्यकी उन्नतिके लिये सहायक है।

(४) अनवद्भाणका भर्थ है न भागना, मंबगति न होना, पीछे न हटना। जो स्थान प्राप्त किया है, उसीपर स्थिर रहना और यदि संभव हो तो आगे बढनेकी तैयारी करना ही अनवद्राण है।

वस्तुतः उन्नतिके पथमें जानेके लिये ये गुण बडे उपयोगी हैं, परंतु कई मनुष्यों में ऐसी कुछ बेढंगी फुर्ती होती है कि उसीसे उनकी हानि ही होती है। इसलिये यहां यह मंत्र पाठकों को सावधान कर रहा है कि ऐसे भी हानिकारक फुर्ती और गतिसे बची और जिससे अपनी निःसंवेह उन्नति हो ऐसी फुर्ती अपनेमें बढाओ। पुरुषार्थी मनुष्यमें स्फूर्ति तो चाहिये परंतु ऐसी चाहिये कि जो विवासक त हो। पहिले

कहे गए ाग और विज्ञान तो गुरु आदिसे प्राप्त करने होते हैं, पर में स्फूर्ति और गति तो अपनेही अन्दर होते हैं, परंतु विशेष रीतिसे उनको ढालना पडता है। इसके पश्चात् बो और गुण शेष रह गए हैं, उनका विचार अब देखिये—

#### रक्षा और जाग्रति।

(५) गोपायन् उसका नाम होता है कि जो दूसरोंका संरक्षण करता है, इसका अर्थ रक्षा करनेवाला है।

(६) जागृवि जागता हुआ रक्षा कार्यमें दत्तचित्त होता है। अर्थात् ये वोनों रक्षा-कार्य करनेवाले हैं।

यहां 'जागृविः गोपायन् च त्वा रक्षतां '। (मं. १३) जागता हुआ और रक्षा करनेवाला तेरी रक्षा करे ऐसा कहा है। इससे स्पष्ट होता 🕴 कि कई जागनेवाले रक्षाका कार्य नहीं करते और कई रक्षक भी रक्षाका कार्य नहीं करते । चोर रात्रीको जागता है, परंतु वह जनताकी रक्षा नहीं करता, इसी प्रकार कई रक्षक कार्येपर नियुक्त 📭 मोहवेदार भी प्रजाकी रक्षा नहीं करते, अपितु रिश्वतें आदि सा खाकर प्रजाको सताते हैं। इस प्रकारके अनंत लोग हैं जो जागते हैं और रक्षाके कार्यमें नियुक्त भी होते हैं, पर प्रजाकी रक्षा नहीं करतें, अतः लोगोंको इनसे अपने आपका बचाव करना चाहिये । क्योंकि ये स्वार्थ-साषक हैं। अतः लोग विचार करें कि सब्दे रक्षक कीन हैं क्षीर जनहित करनेके लिये कीन जागते रहते हैं। जो सच्चे रक्षक हैं उन्हें ही रक्षक मानकर को स्वार्थसायक हैं उन्हें दूर करना चाहिये। तभी सच्ची रक्षा होगी, कल्याण होगा जनतामें ज्ञान्ति रहेगी और अन्तमें ऐसी मुस्थितिमें आयु भी वीर्घ होगी, और नीरोग अवस्था रहनेसे जनता सुखी होगी। दीर्घायु प्राप्त करनेंमें ये सब बातें सहायक हैं, इनके विना अकेलेके वैयक्तिक प्रयत्नसे पर्याप्त बीर्घायु नहीं प्राप्त हो सकती। अर्थात् सामाजिक और राजकीय परिस्थितिके अनुकुल रहनेसे मनुष्यकी आयु दीर्घ होती है और प्रतिकृल होनेसे आयु घटती है। इसीलिये स्वतंत्र देशके लोग वीर्षजीवी हीते हैं, और परतंत्र बेशमें प्रजा अल्पाय होती है।

#### सामाजिक पाप।

बीर्घजीवी मनुष्यके आगे सामाजिक और राजकीय कर्तव्य भी हैं यह दर्शानेके उद्देश्यसे स्म सुक्तमें कहा है— जीवेभ्यः मा प्रमदः। (मं. ७)

' संपूर्ण जीवॉंके लिये अपना कर्तव्य करनेके समय तू त्रमाद न कर। 'इससे स्पष्ट होता है कि हरएक पनुष्यका अन्य प्राणियोंके संबंधमें कुछ विशेष कर्तम्य है, अर्थात् अन्य मनुष्य और अन्य पशुपक्षी जीवजन्तु आविके संबंधमें कुछ कर्तव्य हैं और उसमें प्रमाद होना नहीं चाहिये। प्रमाद होनेसे इस व्यक्तिका और समाजका भी नुकसान होगा, अंतः प्रमाद न करते हुए यह कर्तस्य करना चाहिये। यह कर्तव्य ठीक प्रकार होनेसे मनुष्य बीर्घायु हो सकता है। अर्थात् इस सामाजिक कर्तव्यको निर्दोष रीतिसे करनेयाले लोग समाजमें जितने अधिक होंगे, उतनेही वीष उस समाजमें कम होंगे, और उस प्रमाणसे उस देशके सनुष्योंकी आयु दीर्घ होगी । सामाजिक कार्यके विषयमें उ दासीन और सामाजिक कार्यको प्रमादसे करनेवाले लोग जिस समाजमें अधिक होंगे उस समाजमें अल्पाय लोगोंकी संख्या अधिक होगी। जबतक संपूर्ण समाज विशंव नहीं होता सबतक मनुष्योंकी आयु दीर्घ नहीं होगी । दूषित समाजमें एक व्यक्ति कितना भी निर्दोष हो तथापि सब समाजके दोवाँका परिणाम उस व्यक्तिपर होगा ही । इसलिये सांधिक जीवनको निर्वोष बनाना आवश्यक है।

पितृन् मा अनुगाः। ( मं. ७ )

'हे मनुष्य ! तू पितरों के पोछे न जा। ' अर्थात् शो घ्र न मर । यह आदेश मनुष्यको दीर्घायु प्राप्त करने की प्रेरणा देने के उद्देश्यसे दिया है। यदि मनुष्य प्रयक्त करेगा, तो उसको दीर्घजीयन अवश्य प्राप्त होगा, अन्यया उसकी आयु अल्प होती जायेगी।

# सूर्यप्रकाशसे दीशीयु।

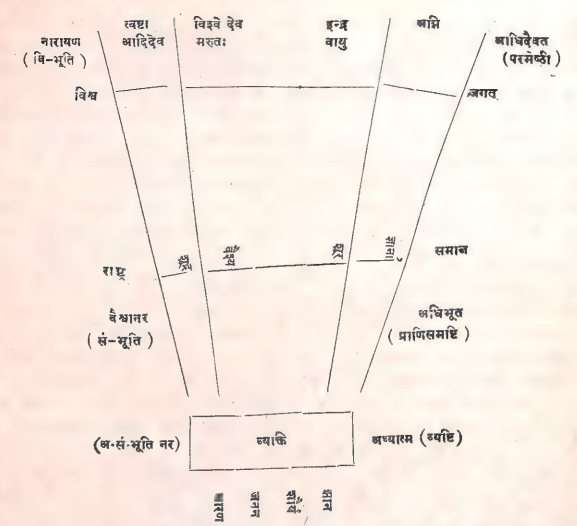
वीर्घजीवन प्राप्त करनेके लिये सूर्यप्रकाश बढा सह।यक है। जो लोग अपनी आयु बढाना चाहते हैं वे इस अमृतपूर्ण सूर्यप्रकाशसे ब्याम लाभ उठावें—

सुर्थः ते तन्वे शं तपाति । ( मं. ५ )

अस्मालोकात् अग्नेः सूर्यस्य संदशः मा छित्थाः।

( मं. ४ )

इह अमृतस्य छोके सूर्यस्य भागे अस्तु । (मं १)
' सूर्यं तेरे शरीरको सुख देनेके लिये ही तपता है। अतः
सूर्यके प्रकाशसे अपना संबंध न तोड़। यहां अमृतपूर्ण स्थान



कुलका घात करते हैं; परंशु झाना लोग नीर्यका संरक्षण करते हैं और सुसंतति निर्माण करने द्वारा अपना और कुलका सैन-धैन करते हैं। यही धार्मिकों और अधार्मिकोंमें मेद है।

इसी मंत्रमें "बाण" राज्द "वाणी" का वाचक और "नृतः" भड़द "नाज्य " का वाचक है। मनुष्य जिस समय बोलता है उस समय हाथ पावसे अंगोंके विक्षेप तथा विशेष प्रकारके आवि-भीव करता है। यही "नृत्" हैं। भाषणके साथ मनके भाव ब्यक्त करनेके लिये अंगोंके विशेष आविभीव होने चाहिये, यह आशय यहां स्पष्ट व्यक्त हो रहा है।

मंत्र १८ में जगत्के विषयमें प्रश्न है। मूम, युलोक और पर्वत किसने व्यापे हैं ? अर्थात् व्यापक परमात्मा सब जगत्में व्यास हो रहा है, यह इसका उत्तर आगे मिलना है। व्यक्तिमें जैसा आश्मा है, वैसा संपूर्ण जगत् में परमात्मा विद्यमान है। पुरुष शब्दसे दोनोंका बोध है। व्यक्तिमें जीवास्मा पुरुष है और जगत्में परमात्मा पुरुष है। यह आत्मा कर्म क्यों करता है ? यह प्रश्न इस मंत्रमें हुआ है।

मंत्र १९ में यज्ञ करनेका भाव तथा श्रद्धाका श्रेष्ठ भाव मनु व्यमें कैसा आता है, यह प्रश्न है। पाठक भी इसका महुत विचार करें, क्योंकि इन गुणोंके कारण ही मनुष्यका श्रेष्ठत्व है। ये भाव मनमें रहते हैं और मनके प्रभावके कारण ही मनुष्य-श्रेष्ठ होता है। तथा—

# (५) ज्ञान और ज्ञानी।

मंत्र २० में चार प्रश्न हैं और उनका उत्तर मंत्र २१ में दिया है। श्रोत्रियको कैसा प्राप्त किया जाता है १ पुरको किस रीति से प्राप्त करना है? इसका उत्तर "ज्ञानसे ही प्राप्त करना चाहिये"

आर्थात् गुरु पहचाननेका ज्ञान शिव्यमें चाहिये। अन्यथा ढोंगी धूर्तके जालमें फंस जाना असंभव नहीं है।

परमात्माको कैसे प्राप्त किया जाता है ? इस प्रश्नका उत्तर "जानसे" ही है, ज्ञानसे ही परमात्माका ज्ञान होता है। "परमे के छी" शब्दका अर्थ "परम स्थानमें रहनेवाला आत्मा" ऐया । परेसे परे जो स्थान है, उसमें जो रहता है, वह परमे छी परमात्मा है।(१) स्थूल, (२) स्क्ष्म, (३) कारण और (४) महाकरण इससे परे वह है, इसलिये उसको "परमे छी" किंवा "पर-त्मे - छी" परमात्मा कहते हैं। इसका पता ज्ञानसे ही लग्गता है। सबसे पहिले अपने ज्ञानसे सद्गुरुका प्राप्त करना है, तत्प-आह उस सद्गुरुसे दिव्यज्ञान प्राप्त करके परमे छी परमात्मा के ज्ञानना होता है।

तीवरा प्रश्न ''अग्नि कैसा प्राप्त होता है?' यह है। यहां 'अग्नि' शब्दसे सामान्य आग्नेय भाव लेना उचित है। ज्ञानाग्नि प्राणागिन, आत्मागिन, अह्मागिन आदि जो सांकेतिक अग्नि हैं, सन्हा यहां भोध लेना चाहिये। क्योंकि गुरुका उपदेश और परमात्मक्षानके साथ संबंध रखनेवाले तेजके भाव ही यहां अपि क्षितहें। वे सब गुरुके उपदेशसे प्राप्त होनेवाले ज्ञानसे ही प्राप्त होते हैं।

नीया प्रश्न संवरसरकी गिनतीके विषयमें है। संवरसर "वर्ष" का नाम है। इसके अतिरिक्त "सं-वरसर "का अर्थ ऐसा होता है। इसके अतिरिक्त "सं-वरसर "का अर्थ ऐसा होता है। इसके अतिरहता है और सबको उत्तम रीतिसे नसाता है वह संवरसर कहकाता है। विष्णुसहस्र-नाममें संवरसरका अर्थ सर्वन्यापक परमात्मा किया है। "सम्यक् निवास "इतना ही अर्थ यहां
अपोक्षित है। सम्यक् निवास अर्थात् अत्तम प्रकारसे रहना सहना
किससे होता है श्यह प्रश्न है। उसका उत्तर "इतने ही
उत्तम निवास हो सकता है" अर्थात् ज्ञानसे ही मनुष्य अपना
वैयक्तिक और सामुदायिक कर्तव्य जानता है, और ज्ञानसे ही
उस कर्तव्यक्ता पालन करता है, तात्पर्य व्यक्ति, समाज और
अगत्में उत्तम शांतिकी स्थापना उत्तम आनसे ही होती है।
ज्ञान ही सब की सुरिथतिका हेतु है। इस प्रकार इन पंत्रों
हारा ज्ञानका महत्त्व वर्णन किया है।

ज्ञान गुण आत्माका होनेसे यहां ब्रह्म शब्दसे आत्माका भी बोध होता है, और आत्माके शानसे यह सद होता है। ऐसा भाव व्यक्त होता है। क्योंकि ज्ञान आत्मासे पृथक् नहीं है। इसी लिये ब्रह्म शब्दके ज्ञान, आत्मा, परमात्मा, परब्रह्म आदि अर्थ हैं।

(६) देव और देवजन।

मंत्र २२ में " देव " शब्दके तीन अर्थ हैं- ( 1 ) इंदियां, (२) शानी शूर आदि सजन, (३) और भाम इंद्र आदि देवतायें। ये अर्थ लेकर पहिले प्रश्नका अर्थ करना चाहिये। देवोंको अनुकूल बनाना और उनको उत्तम स्थान देना, यह किससे होता है यह प्रश्न है। इसका निम्न प्रकार तास्पर्य है। (१) आध्यात्मिक भाव = (व्यक्तिके देहमें ) = किससे इंदियों अवयवों और सब अंगोंको अनुकूल बनाया जाता है ? भार किससे उनका उत्तम प्रकारसे स्वास्थ्यपूर्वक निवास होता है ? इसका उत्तर ज्ञानसे इंद्रियोंको अनुकूल बनाया जाता 🛢 भौर उनका निवास उत्तम स्वास्थ्यपूर्वक होनेकी व्यवस्था की जाती है। (२) आधिभौति माव = (राष्ट्रके देहमें)= राष्ट्रमें देवोंका पंचायतन होता है। एक " ज्ञान-देव " ब्राह्मण होते हैं, दूसरे " बल-देव "क्षत्रिय होते हैं, तीसरे 'धन-देव' बैरय होते हैं, चौथे ' कर्म-देव'' पा होते हैं, पाचवे "वन-देव " नगरोंसे बाहिर रहनेवाले लोग होते हैं । इन पांचोंके प्रतिनिधि जिस समार्थे होते हैं, उस समाकी "पंचायत " अथवा 'पंचायतन' कहते हैं और उस सभाके सभासदोंकी " पंच " कहते हैं। ये पांचों प्रकारके देव राष्ट्रपुरुषके शरीरमें अनुकूल बनकर किससे रहते हैं ? यह प्रश्नका ताल्य है। " ज्ञानसे ही सब जन अनुकूल व्यवहार करते हैं, और झानसे ही सबका योग्य निवास होता है।" यह उक्त प्रश्नका उत्तर है। राष्ट्रमें ज्ञानका प्रचार होनेसे सबका ठीक व्यवाहर होता है। इन दोनों अंत्रोंमें " दैव-जनीः विशः " ये शब्द है, इसका अर्थ " देवसे जन्मी हुई प्रजा " ऐसा होता है। अर्थात् un प्रजाजनोंकी उरपात्तिका हेतु देव है । यह सब संतान दे**बों**की है। तारपर्य कोई भी अपने आपको नीच न समझे और दूंसरेकी भी हीन दीन माने; क्योंकि सब लोग देवतासे उत्पन्न हुये हैं इसलिये श्रेष्ठ हैं भीर समान है। इनकी उन्नति ज्ञानसे होती है. (३) साधिदैविक साव = (जगत्में) = अप्रि, विशुत्, बायु, सूर्य आदि सब देवताओंको अनुकूल बनाना किससे होता 🧣 और निवासके लिवे उनसे सदायता किससे मिलती है। इस प्रश्नका उत्तर भी " ज्ञानसे यह सब होता है, " यही है। विन और कृष्णवर्ण रात्रीका समय वो इसके माग 'कलतक न रहनेवाले, 'केवल आज ही रहनेवाले हैं। इस विषयमें वैदमें अन्यत्र कहा भी है—

अहश्च कृष्णमहरर्जुनं च विवर्तेते रजसी वेद्याभिः। (ऋ. ६।९।१)

'एक (अहः) दिन काला होता है और दूसरा इवेत होता है। 'ये ही दिन और रात हैं। ये ही यमके दो-इवेत और काले मार्गरक्षक हैं। हरएक मनुष्यके मार्गकी रक्षा ये दोनों करते हैं। इनमेंसे प्रत्येक मार्ग हैं परंतु कल तो निःसन्वेह नहीं रहेंगे। ये दोनों यमके रक्षक हैं और हरएकके पीछे ये लगे रहते हैं, कोई भी इनसे छूट नहीं सकता, यह जानकर इन रक्षकोंके सामने कोई पाप कमें करनेपर ये यमके मार्गरक्षक किसीको नहीं छोडते। पापीको अवश्य यमके मार्गरक्षक किसीको नहीं छोडते। पापीको अवश्य वण्ड मिलेगा। यह वण्ड आयुकी कीणता हो है। अन्य रोगादि भी हैं। यह यम बडा प्रवल है किसीको नहीं छोडता अतः इसको नम्न होकर रहना चाहिये—

मृत्यवे अन्तकाय नमः। ( मं. १ ) मृत्युः दयताम्। ( मं ५ )

मृत्युको नमस्कार हो, मृत्यु वया करे दस-प्रकार
मृत्युको सामर्थ्यको हमेशा ध्यानमें रखना चाहिये। और
उसका डर मनमें रखना चाहिये। उससे वयाकी याचना
करनी चाहिये। इतनी नम्नता मनमें यदि हो तो मनुष्य
सहसा पाप नहीं करेगा। कमसे कम इससे पायप्रवृत्ति न्यून
तो अवश्य होगी। इसी प्रकार—

गोपायन्ति रक्षान्ति, तेभ्यः नमः स्वाहा च। (मं. १४)
' जो पालन और रक्षा करते हैं, उनको नमस्कार और
समर्पण हो। ' इससे पूर्व पालकों और रक्षकोंकी गिनती
की है, उन सबके लिये अपनी सोरसे यथायोग्य समर्पण
अवश्य होना चाहिये। यही यज्ञ है। जो यज्ञके विषयमें
इससे पूर्व लिखा है वह पाठक यहां वेखें। यज्ञ और (स्वाहा=
स्वा-हा) समर्पण एक ही बात है और नमन भी उसीमें
संमिलित है।

इस प्रकार विचारवान् सुविज्ञ मनुष्य बृद्ध अवस्थामें

णाःच सानका उपवेश देनेमें समर्थ होता है— उपदेशक ।

जिर्विः विद्धं आवदासि। ( मं. ६ )

'इस प्रकारका वृद्ध मनुष्य अपने ज्ञानका उपवेश कर सकता है। 'तबतक कोई भी उपवेशक होनेका अधिकारी ही नहीं है। इससे पूर्व जो जो उपवेश विये गए हैं, उसके अनुसार आचरण करके जो मनुष्य सवाधाररत होकर वृद्ध होता है, वहीं योग्य उपवेश वेनमें समर्थ होता है।

इस सूक्तके स्मरण करने योग्य उपदेश।

(१) इहायमस्तु पुरुषः सहासुना सूर्यस्य भागे अमृतस्य लोके। (अ. ८।१।१)

'जो मनुष्य वीर्घायु प्राप्त करना चाहता है वह सूर्यके प्रकाशमें रहे क्योंकि वहां अमृत रहता है।'

(२) उत्कामातः पुरुष, माव पत्था मृत्योः पड्वीश-मवमुञ्चमानः ॥ (॥ ८।१।४)

'हेमनुष्य! ऊपर चढ, मत गिर, और मृत्युके पाज तोड दे।'

(३) सूर्यस्ते शं तपाति। (अ.८।१।५)
'सूर्य तेरा कल्याण करनेके लिये तपता है।'

(४) उद्यानं ते पुरुष नावयानम् । ( अ. ८।१।६ )

'हे मनुष्य! तेरी उन्नति हो, अवनति न हो।' यह वाक्य भगवव्गीता (६।५) के 'उद्धरेदातमनातमानं नातमानमवसाद्येत्।' (अपनी आत्माका सवा उद्धार करना चाहिये, उसकी कभी गिरावट करनी नहीं चाहिये) इस वाक्यके समान है।

( ५ ) मा जीवेश्यः प्रमदः ॥ ( स. ८।१।७ )

' प्राणियोंके .संबंधमें को कर्तव्य है उसे करनेमें प्रमाद न कर।'

(६) मा गतानामादीधीधा ये नयन्ति परावतम् । ( भः ८।१।८

' बीती बातोंके लिए शोक न कर, वे शोक अधीगतिमें दूरतक ले जाते हैं।'

(७) मात्र तिष्ठ पराङ्भनाः। (अ. ८।१॥९)

ै यहां विरुद्ध दिशामें मन करके खडा न रेंह।

# दीर्घायु।

### [ ? ]

(ऋषिः - ब्रह्मा । बेवता - आयुः)

| आ रंभस्बेमामुमृतंस्य इनुष्टिमिचछिद्यमाना जुरदंष्टिरस्तु ते । |          |
|--------------------------------------------------------------|----------|
| असुँ त आयुः पुनुरा भंशमि रजस्तमो मोर्प गा मा प्र मेष्ठाः     | 11 8 (1  |
| जीवंतां ज्योतिरभ्येद्यवांङा त्वां हरामि श्रातशांरदाय ।       |          |
| अवुमुङ्चन् मृत्युपाशानशंस्ति द्राधीय आयुः प्रतरं ते द्धामि   | स्रा     |
| वातात ते प्राणमंविदं सूर्योचक्षुंरहं तवं।                    |          |
| यत ते मनस्त्वयि तद् धारयामि सं वित्स्वाङ्गेर्वदं जिह्नयालपन् | 11 3 11  |
| पाणीनं त्वा द्विपदां चतुंष्पदामग्रिमिव जातमांभे स धमाम ।     | 45 83 40 |
| नर्मस्ते मृत्यो चक्षेषे नर्मः प्राणायं तेकरम्                | 11 8 11  |

अर्थ— (इमां अमृतस्य इनुष्टिं आरमस्य) इस अमृत रसके पानको प्रारंभ कर। (जरत्-अष्टिः ते अर्थ— (इमां अमृतस्य इनुष्टिं आरमस्य) इस अमृत रसके पानको प्रारंभ कर। (जरत्-अष्टिः ते अर्थिं अर्थः पुनः आभरामि ) अधिख्यमाना अस्तु ) वृद्धावस्था तक तेरा जीवन-भोग अविच्छित्र रीतिसे होवे। (ते अर्थुं आयुः पुनः आभरामि ) अधिक्रियाण और जीवनको तेरे अन्वर में पुनः भरता हूं। (रजः तमः मा उपगाः ) भोग और अज्ञानके पास न जा और (मा प्र मेष्टाः ) मत मर ॥ १॥

(जीवतां ज्योतिः अर्वाङ् अभि-पहि) जीवित मनुष्योंकी ज्योतिको इस जोरसे प्राप्त हो। (त्या शत-शारदाय आ हरामि) तुझे सौ वर्षकी आयुके लिये लाता हूं (मत्युपाशान् अशस्ति अवसुञ्चन्) मृत्युके पाशों जीर बकीतिको हटाता हुआ (ते प्रतरं द्वाधीयः आयुः दधामि । में तेरे लिये उत्कृष्ट हीषं आयु देता हूं॥ २॥

( अहं वातात् ते प्राणं अविदं ) मैंने वायुसे तेरे प्राणको प्राप्त किया है । ( सूर्यात् तव चक्षुं ) सूर्वसे तेरे नेत्रको प्राप्त किया है। ( यत् ते मनः त्विथ धार्यामि ) जो तेरा मन है उसको में तेरे अन्वर स्थापित करता हूं। नेत्रको प्राप्त किया है। ( यत् ते मनः त्विथ धार्यामि ) जो तेरा मन है उसको में तेरे अन्वर स्थापित करता हुं। ( अंगैः संवित्स्व ) अपने सब अवयवोंको प्राप्त हो। ( जिह्नया लपन् वद ) जिह्नवासे अवयोग्वार करता हुआ तू कोला। ३।।

( जातं अग्नि इव ) अभी उत्पन्न हुई अग्निके समान (त्वा द्विपदां चतुष्पदां प्राणेन संघमामि ) द्विपक्ष और चतुष्पावोंके प्राणसे जीवन देता हूँ । हे मृत्यो ! ( चक्षुषे नमः ) तेरी नेत्र-इंद्रियके लिये नमन मौर ( ते प्राणाय नमः अकरं ) तेरे प्राणके लिये में नमन करता हूं ॥ ४ ॥

भावार्थ — हे रोगी मनुष्य ! तू इस अमृतरत इपी औषधिरसका पान कर । और दीर्घायुसे युक्त वन । तेरे अम्बर प्राण पुनः स्थिर करता हूं । तू भोगमय बीवन और अज्ञानके पास न जा और जीव्र न मर ।। है ।।

म प्रमार पर पर कर किल्लाम तेज होता है उसे प्राप्त कर । और सौ वर्ष तक जीवित रह । मृत्युके पाशको

तोड । में तेरी आयु बढाता हू ।। २ ॥ बायुसे विशाण, सूर्यसे नेत्र तुसे बेता हूं । तेरे अन्वर मन स्थिर रहे । तेरे छड अवयवोंकी पुष्टि होवे और तेरी जिह्नासे उत्तम वस्तृत्व होवे ॥ ३ ॥

जिसप्रकार अधिनकी छोटी ज्वालाको थोडी योडी वायु वेकर प्रवीप्त करते हैं, ठीक उसप्रकार तेरे अम्बर स्थित बोडेसे प्राणको हम अनेक उपायोंसे प्रवीप्त करते हैं। मृत्युको हम नमस्कार करते हैं।। ४।। प्रयान करनेपर मनुष्य " ब- यर्का " बन सकता है। इस अयर्काका जो नेद है वह अथर्कनेद कहलाता है। इरएक मनुष्य योगी नहीं होता, इसलिये हरएक के कामका भी अधर्व नेद नहीं है। परंतु इतर तीन नेद " सद्धोध-सरकर्म-सदुपासना " रूप होनेसे सब लोगों के लिये ही हैं। इसलिये नेदको " त्रयी निया " कहते हैं। चतुर्य " अर्थनेनेद " किना " बद्धानेद " निशिष्ट अनस्थामें पहुंचनेका प्रयश्न करनेनाले निशेष पुरुषों के लिये होनेसे उनकी " त्रयी" में नहीं गिनते। तात्पर्य इस हाष्टिसे देखनेपर भी ' अथर्नी" की निशेषता स्पष्ट दिखाई देती है।

इस प्रकार "क- थर्वा ?" अर्थात् निश्चल बननेके पश्चात् सिर और हृदयको सीना चाहिये। सीनेका तारपर्य एक करना अथवा एक ही कार्यमें लगाना है। सिर विचारका कार्य करता है और हृदय भक्तिमें तल्लीन होता है। सिर कि तर्क जब चलते हैं, तब नहां हृदय की मिन्त नहीं रहती; तथा जब हृदय भक्ति से पिएणे हो जाता है तब नहां तर्क बंद हो जाता है। केवल तर्क बढ़नेपर नास्तिकता और केवल भक्ति बढ़ने पर अंधविश्वास होना स्वाभाविक है। इसिलये नेदने इस मंत्रमें कहा है कि, सिर और हृदयको सी दो। ऐसा करने से सिर अपने तर्क मिक के साथ रहते हुए करेगा और नास्तिक बनेगा नहीं, तथा मिक करते करते हृदय अंधा बनने लगेगा, तो सिर उसको ज्ञानके नेत्र देगा। इस प्रकार दोनोंका लाम है। सिरमें ज्ञान नेत्र हैं और हृदयकी मिक्तमें बड़ा बल है। इसिलये दोनोंके एक ज्ञित होनेसे बड़ाही लाम है।

राष्ट्रीय शिक्षाका विचार करनेवालोंको इस मंत्रसे बढाही बोध मिल सकता है। शिक्षाकी ग्यवस्था ऐसी होनी चाहिये की जिससे पढनेवालोंके धिरकी विचार शक्ति बंदे और साथ साथ हदयकी भक्ति भी बंदे। जिन्न शिक्षाप्रणालीसे केवल तर्कना-शिक्त बढती है, अथवा केवल मिनत बढती है वह बढी घातक शिक्षा है।

सिर और हृदयको एक मार्गमें लाकर उनको साथ साथ चलाने का जो स्पष्ट उपदेश इस मंत्रमें है, वह किसी अन्य प्रथामें नहीं है। किसी अन्य शास्त्रमें यह बात नहीं है। वेदके ज्ञानकी विशेषता इस मंत्रसे ही िद्ध होती है। उपासना की सिद्धि इसीसे होती है। पाठक इस मंत्रमें वेदके ज्ञानकी सरचाई देख सकते हैं।

पहिली अवस्या " भ-धर्या " बनना है, तरपश्चात् सिर और हृदयको सांकर एक करना चाहिए। आग दोनों एक ही मार्गमे चलने लगेंगे तब बड़ी प्रमति होती है। इतनी योग्यता आनेके लिये बड़े इड अभ्यास की आवश्यकता है। इसके पश्चात् प्राणको सिरके अंदर परंतु मिलकिक पेरे प्रेरित करना है। सिरमें मस्तिष्कके उच्चतम भागमें ब्रह्मलोक है। इस ब्रह्मलोकमें प्राणके साथ बाहमा जाता है। यह योगसे साध्य अंतिम उच्च-तम अवस्था है। यहां प्राण कैसा जाता है? ऐसा प्रश्न यहां पूछा जा सकता है। गुदाके पास मूलाधार स्थान है, वहांसे प्राण पृष्ठ-वंशके बाचमेंसे ऊपर चढने लगता है। मूलाधर, खााधिशन आदि आठ चक इसी पृष्ठवंश किंवा मेरुदण्डके साथ लगे हैं। इनमेंसे होता हुआ, जैसा जैना अभ्यास होता है वैसा वैसा प्राण ऊपर चढता है और अंतमें ब्रह्मलोकमें किंवा सिरमें परंतु मस्तिब्कके ऊपर प्राण पहुंचता है। यहां जाकर उस उपासक को ब्रह्म स्वरूपका साक्षात् होता है। तास्पर्व जो सबका प्रेरक ब्रह्म है वह यहां पहुंचनेके पश्चात् अनुभवमें आता है। पूर्व परचीस मंत्रोंद्वारा जिसका वर्णन हुआ, उसकी जाननेका यह मार्ग है। धिरकी तर्कशिक परे ब्रह्मका स्थान है, इसिलये जबतक तर्क चलते रहते हैं, तबतक ब्रह्मका अनुभव नहीं होता । परंतु जिस समय तर्कसे परे जाना होता है, उस समय उस तत्त्वका अनुभव है। है। इस अनुष्ठानका फल अगले चार मंत्रोंमें कहा है।

## (९) अथर्बोका स्थिर।

इस २७ वें भंत्रमें अथविक । सिरकी योगयता कही है। रिश्राचित योगीका नाम '' अ-थवीं'' है। इस योगीका सिर देवोंका सुरक्षित भण्डार है। अर्थात देवोंका जो देवपन है वह इसके सिरमें सुरक्षित होता है। शरीरमें ये सब इ। त्रिय ज्ञान और कमें इंद्रियदेव हैं, तथा पृथिवी, आप, तेज, वायु, विद्युत् सूर्य आदि देवोंके अंश जो शरीरमें अन्य स्थानें में हैं, वे मी देव हैं। इन सब देवोंका संबंध सिरमें होता है, मानो सब देवताओं की मुख्य सभा सिरमें होती है। सब देव अपना सत्त्व सिरमें रख देते हैं। सब देवोंके सत्त्वांशसे यह सिर बना है और सिरका यह मस्तिष्कका भाग बड़ा ही सुरक्षित है। इसकी सुरक्षित ता '' शाण, अब और मन '' के कारण होती है। अथीत् प्राणायामसे, सात्त्विक अज्ञके सेवनसे और मनकी शांतिसे देवोंका उक्त खजाना सुरक्षित रहता है। प्राणायामसे सब

दोष तक जाते हैं, सात्त्विक अश्वसे शुद्ध परमाणुओंका संचय होता है और मनकी शांतिसे समता रहती है। अर्थात् प्राणा-याम न करनेसे मस्तकसें दोष-बीज जैसे के वैसे ही रहते हैं, बुरा अश्व सेवन करनेसे रोग-बिज बढते हैं और मनकी अशांति से पागलपन बढ जाता । इस कारण देवोंका खजाना नष्ट-अष्ट हो जाता है।

इस मंत्रमें योगी के सिरकी योग्यता बताई है और आरोग्यकी कूंजी प्रकट की है। (१) विधियूर्वक प्राणायाम, (२) ग्रुद्ध सात्त्विक अक्षका सेवन और (३) मनकी परिग्रुद्ध शांति, ये आरोग्यके मूल कारण हैं। योगसाधनकी सिद्धताके लिये तथा बहुत अंशमें पूर्ण खारध्यके लिये सदा सर्वदा इनकी आवस्यकता है।

अपना सिर देवोंका कोश बनानेके लिये हरएकको प्रयतन करना चाहिये। अन्यथा वह राक्षसोंका निवास-स्थान बनेगा और फिर कर्षोंकी कोई धीमाही नहीं रहेगी। राक्षस सदा हमला करनेके लिये तत्पर रहते हैं, उनका बल भी गटा होता है। इसलिये सदा तत्परताके साथ दक्षता धारण करके ख-संरक्षण करना चाहिये। तथा देवी भावनाका विकास करके राक्षसी भावनाको समूल हटाना चाहिये। ऐसी देवी भावनाको स्थिति होनेके पश्चात् जो अनुभव होता है, वह अगले मंत्रमें लिखा है।

(१०) सर्वत्र पुरुष ।

जब मंत्र २६ के अनुसार अनुष्ठान किय। जाता है और मंत्र २० के अनुसार "देवी संपत्ति " की सुरक्षा की जाती है, ला मंत्र २८ का फल अनुभवमें आता है। ''ऊपर, बीचे, तिरछा सभी स्थानमें यह पुरुष व्यापक है " ऐसा अनुभव आता है। इसके विना कोई स्थान रिक्त नहीं है। परमाध्माकी सर्वव्यापकता इस प्रकार ज्ञात होती है। पुरीमें वसनेके कारण (पुरि+वस; पुर्+उस = पुरुषः) आत्माको पुरुष कहते हैं। यह पुरुष जैसा बाहिर है वैसा इस बारीरमें भी है। इसिल्ये बाहिर दूँढनेकी अपेक्षा इसको बारीरमें देखना वा सुगम है। गोपश बाह्मणमें "अथवीं" शब्दकी व्युत्पत्ति इसी दृष्टिसे निम्न प्रकार की हैं—

'अय अर्वाक् पूर्त प्रतासु अप्सु अन्विष्क इति॥'(गो.१।४) (अब इश्वरही इसको तुं इस जलमें हुंड । ) तात्पर्य बाहिर ४ (अ. सु. मा. को॰ १०) द्वंढनेसे यह भारमा प्राप्त नहीं होगा, अंदर द्वंढनेसे ही प्राप्त होगा। यहां भूयवीवेदका कार्य बताया है---

# अथ+(अ) वी (क्) = अथवी।

अपने अंदर बात्माको हूदन्की विद्या जिसने बता दी है, वहीं अधर्ववेद है। सब अधर्ववेद की यही विद्या है। अध्वेवद अन्य वेदोंसे पृथक और वह वेदन्नयीसे बाहिर क्यों है, इसका पता यहां लग सकता है। संपूर्ण जनता अपने अंदर आस्पाका अनुभव नहीं कर सकती, इसलिये जो विशेष सज्जन योगमार्गमें प्रगति करना चाहते हैं, उनके लिये तथा जो सिद्ध पुरुष होते हैं उनके लिये यह वेद है।

जो जहां रहता है, उसको वहां देखना चाहिये। चूंकी यह आत्मा पुरिमें रहता है, इप्रक्रिये इसको पुरिमें ही हूंढना चाहिये। इस शरीरको पुरि कहते हैं, क्योंकि यह सप्त धातुओंसे तथा अन्यान्य उपयोगी शक्तियोंसे परिपूर्ण है। इस पुरिमें जो बसता है, उसको पुरुष कहते हैं। पुरुष किंदा पूरुष ये दोनों शब्द हैं और दोनोंका अर्थ एक ही है।

भाग मंत्र ११ में इस पुरिका वर्णन आजायगा। पाठक बहां ही पुरिका वर्णन देख सकते हैं। इस ब्रह्मपुरी, ब्रह्मनगरी, अमरावती, देवनगरी, अयोध्यानगरी आदिको यथावत जाननेसे जो फल प्राप्त होता है, उसको इस मंत्र २८ ने बताया है। ब्रह्मनगरिको जो उत्तम प्रकारसे जानता है, उसको स्वांतमाबका अनुभव आता है। जो पुरुष अपने आत्माम, अपने हृदयाकाशमें है वह कपर नीचे तिरका सब दिशाओं में पूर्णतया व्यापक है। वह किसी स्थानपर नहीं ऐसा एक भी स्थान नहीं है। यह अनुभव उपासकको यहां होता है। ''अपने जापको जातमामें जीर आत्माको अपनेम वह देखने कगता है।'' (ईश द०६) जो इस प्रकार देखता है, उसको शोक मोह नहीं होते और उससे कोई अपवित्र कार्य भी नहीं होता।

इस मंत्रमें " सप्ट " शब्द विशेष अर्थमें प्रयुक्त हुआ है।
(poured out, connected, abundant, ornamented) फैला हुआ, संबंधित रहा हुआ, विपुल, सुशोभित ये "स्पष्ट" शब्दके यहां अर्थ हैं। (१) जिस प्रकार जल झरनेसे बहता हुआ चारों ओर फैलता है, उस प्रकार आत्मा सर्वत्र फैला है, आत्माको सबका मूल "स्रोत" कहते ही हैं। स्रोतसे जलका निकलना और फैलना होता है। इसलिये यह अर्थ वहां है।

<u>शिवे ते स्तां</u> यावापृथिवी असंतापे अभिश्रियौ। शं ते सूर्य आ तंपतु सं वातों वातु ते हुदे। शिवा अभि रंक्षन्तु त्वावी दिव्याः पर्यस्वतीः 11 88 11 श्चिवास्ते सन्त्वोषंषय उत् त्वांहार्षमधंरस्या उत्तरां पृथिवीमभि । तर्त्र त्वादित्यौ रक्षतां स्यीचन्द्रमसावृमा 11 84 11 यत् ते वासंः परिधानं यां नीवि कंणुपे त्वम् । शिवं ते तुन्वेष्ठे तत् कंण्मः संस्पूर्शेद्रंहणमस्तु ते 11 24 11 यत धुरेण मुर्चयंता सुतेजसा वप्ता वपीस केश्वरमुश्रु । शुमं ग्रुखं मा न आयुः व मोषीः 11 29 11 शिवा ते स्तां त्रीहियनावं बळासावंदी प्रधी। पुतौ यक्षमं वि वांधेते पुतौ मुंखतो अहंसः 11 86 11

अर्थ— ( द्यावापृथिवी ते असन्तापे ) शौ और पृथ्वी कोक तरे किये सन्ताप न करनेवाळ, ( दिावे अभिश्रियो ) शुभ और भीते युक्त ( स्तां ) हों । ( सूर्यः ते दां आतपतु ) सूर्य तेरे लिये सुख देता हुआ प्रकाशित होते । ( ते हृदे वातः दां वातु ) तेरे हृदयके किये वायु सुकदार्था होकर बहे । ( दिन्याः प्रयस्वतीः आपः ) आकाशके मेघनंडळसे प्राप्त होनेवाळे और पृथ्वीपर बहनेवाळे जळप्रवाद ( त्या दिग्याः अभिरक्षन्तु ) तेरे किये वान्ति देते हुए बहते रहें ॥ १४ ॥

(ते भोषधयः शिवाः सन्तु) तेरे किवे जीविधयां ग्रुम गुणयुक्त हीं । (अधरस्याः उत्तरां पृथिवीं ) भीषका मुमिसे अपरकी उंची मूमियर (त्वा अभि उत् आद्वार्षे ) तुझे मैंने छाया है। (तत्र सूर्याचन्द्रमसी उभी मादित्यी

त्वा रक्षतां) वह सूर्व जीर चन्द्र ये दोनों जादिस्य तेरी रक्षा करें ॥ १५ ॥

(यत् ते परिधानं वासः) जो तेरा बोडनेका वस्त है, (यो त्वं नीविं कुणुषे) जिस वसको त् कमरपर बांधता है, (तत् ते तन्वे शिवं कुण्मः) पा तेरे शरीरके जिये सुखदायक बनाते हैं। वह वस्त (ते संस्पर्शे अद्भूषणं अस्तु) तेरे स्पर्शके किये खुरब्रा न होवे नथित् सह होवे ॥ १६॥

(वता मर्चयता सुतेजसा श्रुरेण) त् नापित स्वच्छता करनेवाके तेज धारवाळे छुरासे (यत् केशहमश्रु वपित) जो बालों बौर मूंब्रोंडा मुंदन करता है हससे (शुभं मुखं) सुंदर मुख वना बौर (नः आयुः मा प्रमोपीः) हमारी

आयुका नाश न कर ॥ १७॥

(अहिया ते शिवी) चारल भीर जी तरे लिये कल्याणकारी और (अ-बलसी अदी-मधी स्ता) कफ म करनेवाल भीर सानेके किये मुख दायक हों। (एती यहमं वि बाधते) ये दोनों रोगका नाश करते हैं, भीर (एती अंइसः मुख्यतः) ये दोनों पापसे मुक्त करते हैं॥ १८॥

भावार्थ— युलोक, अन्तरिक्षलोक, मूलोक्से रहनेवाले सब पदार्थ मर्थात् सूर्यं, वायु, वल भावि सब तेरे किये सल देनेवाले हो ॥ १४॥

श्रीपियां तुझे अपने श्रुमगुणोंसे सुख दं। इसको मृत्युकी द्दीन अवस्थासे नीरोगी उच्च अवस्थामें भैने काया है। यही सूर्यचन्द्राहि तेरी रक्षा करें। जो तेरा ओडने और पहननेका वक्ष है वह तेरे किये मृदु सुखकारक स्पर्श करनेवाका हो॥ १५-१६॥

उत्तम तेत्र हुरेखे जो नापित इजामत बनाता है उससे मुखकी सुंदरका बढ़ती है। यह नापित किसीकी बायुका नाश न करे ॥ १७॥

| यदुक्तासि यत् पिवंसि धान्यं कृष्याः पर्यः ।             |          |
|---------------------------------------------------------|----------|
| यदाया यदंनाचं सर्वे ते अर्जमिन कृणोमि                   | ॥ १९॥    |
| अहै च त्वा रात्रंथे चोभाम्यां परि दबसि ।                |          |
| अरावें स्वो जिव्हसुस्यं इमं मे परि रक्षत                | 11 30 11 |
| अर्व तेऽयुर्व हायुनान् हे युगे त्रीणि चत्वारि छण्मः।    |          |
| इन्द्रामी विश्वं देवास्तेऽनुं मन्यन्तामहंगीयमानाः       | ॥.२१॥    |
| श्रादे त्वा हेमुन्तायं वसुन्तायं श्रीष्माय परि दश्रास । |          |
| वर्षाण तम्य स्योनानि येषु वर्षन्त ओष्धीः                | ॥ २२ ॥   |
| मत्यरीके द्विपदौ मत्यरीके चतुंष्पदाम् ।                 |          |
| तस्मात् त्वां मृत्योगीं पंतेरुद्धरामि स मा विभेः        | ॥२३॥     |
|                                                         | 1 4      |

अर्थ— (यत् कृष्याः धान्यं अश्वासि ) जो कृषिसे अत्यन्न होनेवाका चान्य त् चाता है जोर (यत् पयः पिवसि ) जो तूच तू पीता है, (यत् आद्यं यद् अनायं ) जो खाने योग्य जीर जो खाने जयोग्य है (ते तत् सर्वं अविषं कृष्णोमि ) तेरे लिये वह सब विषरहित करता हूं ॥ १९॥

( त्वा अहे च रात्रये च उभाभ्यां परिद्वासि ) तुशे में दिन नौर रात्री इन दोनों समयोंके किये साँप देता

हूं। (मे हुमं) मेरे इस मनुष्यकी (अराधेभ्यः जिघतसुभ्यः परि रक्षत ) बदानी भूखोंसे रक्षा कर ॥ २०॥ (ते दातं हायनान् ) तेरी सौ वर्षकी आयु जिसमें (दे युगे ) दिन रात्रीके दो संघि हैं, तथा (त्रीणि ) सदीं रामीं और वृष्टी ये तीन काक भीर (घत्यारि ) बाल्य, तारूण्य, मध्यम भीर युद्ध ये चार अदस्थाएं हैं, इस प्रकारकी बायुको (अ-युनं क्रणमः ) अदूर अथवा अखंडित करते हैं। (इन्द्राग्नी विश्वदेयाः अहणीयमानाः ) इन्द्र, अग्नि और सब देव विनासंकोच करते हुए (ते अनुमन्यन्तां ) तेरी बायुका अनुमोदन करें ॥ २१॥

( शरदे हेमन्ताय वसन्ताय श्रीधायः ) भरत्, हेमन्त, वसन्त, ग्रीध्म इन ऋतुओं के किये (त्वा परि द्वासि ) तुझे हम स्रोप देते हैं, । ( येषु ओपधीः वर्धन्ते ) जिस ऋतुमें कीविधयां बदती हैं, वह ( वर्षाणि तुभ्यं स्योगिनि )

वृष्टिका ऋतुमी तुम्हारे किये सुक्षकारी हो ॥ २२॥

(मृत्युः द्विपदां ईशे ) मृत्यु द्विपादोंपर प्रभुत्व करता है, (मृत्युः चतुष्पदां ईशे ) मृत्यु चार पांववाठोंपर अधिकार घठाता है। (तस्पात् गोपतेः मृत्योः ) उस जगत्के स्वामी मृत्युसे (त्वां उद्घरामि ) दुसे उत्त उठाता है। (सः मा विभेः ) वह द शव मृत्युसे मत दर ॥ २३॥

भावार्थ— चावल, जी बादि धान्य तेरे विये सुखदायी, खानेके लिये स्वादु, कफ बादि दोष म उत्पन्न करनेवाला नीरोगता बढानेवाला बीर पापवृत्ति हटानेवाला हो ॥ १८ ॥

जो कृषिका भान्य भीर गौका दूध नापा पीया जाता 🖥 वह सब विपरहित हो ॥ १९॥

दिन और रात्रीके समय शत्रुकाँसे वेशे रक्षा हो ॥ २० ॥

सी वर्षकी दीर्घ भायु तुझे प्राप्त हो और इस भायुमें दोनों संधिकाल, सर्दी गर्मी और वृष्टीके तीनों समय, सुलकारक हों । तेरी भायुकी बाल्यादि चारों भवस्थाएं एकके पीछे यथाक्रम तुझे प्राप्त हों ॥ २१ ॥

शास्त्, हमन्त, शिशिर और वर्षा ये सब ऋतु तुझे सुखदायी हों। वृष्टिसे जो बनस्पतियां बादक होती हैं वह तेरे

किये सुख देवें ॥ २२ ॥

सब द्विपाद, चतुष्वाद प्राणियोपर मृत्यु अधिकार चकाता है, उस मृत्युके पाससे तुझे उपर विकास है, सा तू मत हर ॥ २३ ॥ कार्य छ। इस्स् अन्य कार्य नहीं करते। इन नौ द्वारों के विषयमें श्रीम द्वानक्क्षीतामें निम्न प्रकार कहा है— 'जो जहामें अपण कर आधिकतिवरिहित कर्म करता हैं, उसकी नैसेही पाप नहीं लगता, जैसे कि कमलके पत्ते को पानी। नहीं लगता। अतएव कर्मयोगी शरीरसे, मनसे, बुद्धिसे और इंद्रियोंसे भी आधिकत छोडकर आत्मशृद्धिक लिये कर्म किया करते हैं। जो योगयुक्त हो गया, बह कर्मफल छोडकर अंतकी पूर्ण शांति पाता है, परंतु जो योगयुक्त नहीं है जा वासनासे फलके विषयमें आसक्त होकर बद्ध हो जाता है। सब हर्मोंका मनसे संन्यास कर, जितिहिय देहवान पुरुष नौ द्वारोंके इस देहल्पी नगरमें न कुछ करता और न कराता हुआ आनंदसे रहता है। (गीता पान कात रहता है। यह श्रष्ठ सिद्धि इस देहमें रहते हुए प्रयत्नसे प्राप्त हो सकती है।

नौ द्वारोंके अतिरिक्त इस देहमें किंवा इस ब्रह्मपुरीमें आठ चक हैं। (१)मूलाघार चक्र-गुदाके पास पृष्ठवैशसमाप्तिके स्थान में है, यही मा नगरीका मूल आधार है। (२) स्वाधिष्ठान चक-- उसके ऊपर है। (३) मिणपूरक चक- नाभिस्थानमें है। (४) बनाइत चक्र-इदय-स्थानम है। (५) विद्युद्धि चक्र-कंठस्थानमें है। (६) अपना चक----जिह्वामूलमें है। ( ७) बाज्ञा-चक्र-दोनों भौहोंके बीचमें है। (८)सहस्रार चक्र- मस्तिक-में है। इसके अतिरिक्त और भी चक्र हैं, परंतु ये मुख्य है। इनसेंसे एक एक चकका महस्त योगसाधनके मार्थमें अत्यंत है, क्योंकि प्रत्येक चक्रमें प्राण पहुंचनेसे यहांसे अद्भुत शक्तिका आविष्कार होता है। इन आठ चक्रोंके कारण नगरी बड़ी शक्तिशाली हुई है। जैसे कीरेपर शत्रु निवारण बि क्रिये बामाण रहते हैं, वैसे ही इस नगरी के संरक्षण के लिये इन बाठ चक्रोंमें संपूर्ण शक्तियां शखाख्रींसमेत रखी हैं। इन नकी के द्वारा ही हमारा आरोग्य है और बुद्धि, मन, इंदियां और शरीरकी पा शक्ति है। जो मनुष्यं ये सब शक्तियोंके बाठ केंद्र अपने आधीन कर लेता है, उसको शारी-रिक आरोपय, दीचे आयुष्य, सुप्रजा निर्माणकी शक्ति, इंदियोंकी स्वाधीनता, मनकी शांति, बुद्धिकी समता और आस्मिक बल सहज प्राप्त होते हैं।

इसमें जो हदयकोश है, उस कोशमें " नाश्मन्यत् यक्ष "
रहता है, इस यक्षको महाज्ञानीही जानते हैं। यही बस देज

उपनिषद में है और देशी भागवत की कशामें भी है। वा यक्ष ही सबका प्रेरक है, यह " भारमवान् वा " है। वा इंद्रियों, और प्राणोंको प्रेरणा करके सबसे कार्य कराता है। यही अन्य देवोंका अधिदेव हैं; शरीरमें जो देवोंके अंध हैं, उन सब देवोंकी नियंत्रणा करनेवाला यही सात्मदेव है। यही आत्माराम है। इस " राम " । यह दिव्य नगरी " सबोध्या " नामसे सुप्रसिद्ध ।

इस नगरोमें तेजोमय खर्ग है। खर्गधाम यहाँही है, खर्गप्राप्तिके लिये बाहिर जानेकी जरूरत नहीं हैं। इस पुरीमें ही
खर्ग है, जो इसकी देखना चाहते हैं यहां ही देखें। सारिवक
भावना, राजस भावना और तामस भावना ये तील इसके आरे
हैं। इसके कारण इसमें तीन गतियां उत्पन्न होती हैं। इसकी
देखनेसे इसकी खद्भुत रचनाका पता लग सकता है। इन
तीनों गतियोंको शांत करके त्रिगुणोंके परे जानेसे उस "आरमवान् यक्ष" बा दर्शन होता है।

यह जैसी ब्रह्मकी नगरी (ब्रह्मक्षः पूः) है, उसी प्रकार नहीं (देवानां पूः) देवाँकी नगरी भी है। जैसी यह ब्रह्मसे परिपूर्ण है। पृथिव्यादि सब देव और देवतानें इसमें रहती हैं, और उनकी आकर्षण करनेवाला यह आतमदेव इसमें अधिष्ठाता रहता है। यह आतमवान यक्ष 'आतमा' क्षाव्यके पुर्लिग होनेपर न पुरुष है, ''देवी'' शब्दके जी सिंग होनेपर न स्ता की है, और ' यक्षं '' शब्द नपुंसकित होनेसे न वह नपुंसकित होनेसे न वह नपुंसकित हैं। तीनों लिगोंसे मिश्र वह शुद्ध तेजिस्व 'केश्रक आतमा' है। यही दर्शनीय है। उक्त ब्रह्मपुरीमें जाकर इसका दर्शन केश्रा, किया जाता है, यह बात अगले मंत्रमें कही है—

## (१३) अपनी राजधानीमें ब्रह्माका प्रवेश ।

यह ब्रह्मपुरी तेजस्वी है और (इरिणी) दुःस्रोंका इरण करनेवाली है। इसकी प्राप्त करनेवे तथा पूर्णताखे वशी भूत करनेसे सबही दुःस्व दूर हो जाते हैं। इसी लिये इसकी ''पुरी'' कहते हैं क्योंकि इसमें पूर्णता है। जो पूर्ण होती है बही ''पुरी'' कहलाती है। पूर्ण होनाही यशस्वी बनना है। जो परिपूर्ण बनता है वही यशस्वी होना है। अपूर्णताक साथ यशका संबंध नहीं होता, परंतु सदा पूर्णताक साथही यशका संबंध होता है। जो तेजस्वी, दुःसहारक, पूर्ण और यशस्वी होता है वह

कभी पराजित नहीं होता, अर्थात सदा विजयी होता है। ''(१) तेज, (२) निदेशिता, (१) पूर्णता, (४) वस जीर (५) विश्वन " ये पांच गुण एक दूसरे के पांच मिले जुले रहते हैं (१) आज, (२) हरण, (१) पुरी, (४) यश, (५) अपराजित ये मंत्रके पांच का इ उक्त पांच गुणों के स्वक हैं। पाठन हम शब्दों को स्मरण रखें चौर उक्त पांच गुणों के अपने में स्थिर करने और बढानेका यत्न करें। जहां ये पांच गुण होंगे, बहां (हिश्चम ) धन रहेगा इसमें कोई संदेहही नहीं है। घन्यता जिससे मिलती है बही धन होता है और उक्त पांच गुणों के साथ धन्यता अवस्वही रहेगी।

उक्त पांच गुणों से युक्त, ब्रह्म-नगरीमें ब्रह्म प्रविद्व होता है।
पाठक प्रत्याप अनुभव कर सकते हैं कि अपने अंदर क्यांपक
बह ब्रह्म हरवाकाशमें है। जब अपना मन बाहिरके कामधं में
छोडकर एकाप्र हो जाता है तब आरमाका शान होनेकी संभा-बना होती है और तभी ब्रह्मका पता लगना संभव है। क्योंकि
बेदमें अन्यश्र कहा है कि ''जो पुरुषमें ब्रह्मको देखते हैं बेही
परमेष्ठीको जान संकते हैं। (अथवै०१०।७।१७)'' अर्थात् जो
अपने हदयमें ब्रह्मका आयेश अनुभव करते हैं बेही परमेष्ठी प्रजा-वंतिको जान सकते हैं।

(१४) अयोध्याके मार्गका पता।

त्रिय पाठको। यहांतक आपका मार्ग है। आप कहांतक चले आवे हैं और आपके स्थानसे यह अयोध्या नगरी कितनी दूर है, इसका विचार की जिये । इस अयोध्या नगरीमें पहुंचते ही राम-राजाका दर्शन 📶 होगा, क्योंकि राजधानीमें जाते ही महा-राजाकी मुलाकात नहीं हो सकती। वहां रहकर तथा वहां के स्थानिक अधिकारी सत्य श्रद्धा आदिकी की का बता संपादन करके बहाराजाके दरवारमें पहुंचना होता है। इसालिये आशा है कि आप अरा शीघ्र गतिसे चलेंगे और वहां जलदी पहुंचेंगे। आप के साथीं वे ईम्याँ द्वेष आदि हैं, ये आपको जलदी चलने वहीं देते; प्रतिक्षण इनके कारण आपकी शाक्ति क्षीण हो रही है इसका विचार कीजिये। और सब झंझाटोंको दूर कर एकड़ी अदेश्यसे अयोष्याजीके मार्गका माकमण कीजिये। फिर आपको द्वशी "वक्ष"का दर्शन होगा कि जिसका दर्शन एक्यार इंट्रने किया था। आपको मार्गमें 'हैमवर्ता समादेवी'' दिसाई देगी। उचको मिलकर आप आगे बढ जाईये। वह देवी आपको ठीक मार्ग बता देशी । इस प्रकार आप मक्तिकी शांत रेशानीमें सुविचारों के पाप सार्ग बाकमण कीजिये, तो बडा दरका मार्ग भी आपके लिये छोटा हो सकता है । आसा है कि आप ऐसाही करेंगे और फिर भूलकर भटकेंगे नहीं।

# (१५) केनसूक और केनोपनिषद्।

जैसा यह केनस्कत अर्थवेषेदमें है वैशाही उपनिषदों केनोपनिषद् है। दोनोंका प्रारंभ केन' इस पदसे ही हुआ है।
यही 'केन' पद शा महत्त्वपूर्ण है, इसका अर्थ 'किससे' ऐसा
होता है। सब तत्त्वज्ञानोंका उगम इसी पदसे होता है।
वह जो संसार दीखाता है वह (केन) किसने बनाया, और
(केन) किससे बनाया, तथा (केन) किसने इसका विचार
किया, (केन) किसकी सहायतासे विचार किया, (केन)
किस साधनसे विचार किया, किस कारण विचार किया, इसको
जो बोध हो रहा है वह कैसे होता है, इस्यादि अनेक विचार
इस "केन" दाव्दमें हैं।

मनुष्य जो देखता है उसका हेतु जानना चाहता है, छोटेसे छोटा बालक भी जब आश्वयंसे किसीकी और देखता है, तो उसका कारण जानना चाहता है, बह कौन है, क्या करता है, कहांसे आया, कहां जायगा ऐसे अनेकिय प्रश्न बालक करता है और हरएक प्रश्नका उत्तर जानना चाहता है। उत्तरसे समाधान हुआ तो ही वह चुप रहता है। नहीं तो फिर प्रश्न पूछता ही रहता है। हतनी विसक्षण जिज्ञासा मानवके मनमें स्वभावतया होती है।

परंतु जब मतुष्य बड़ा होता है, तब संसारकी बिन्तामें फैसकर इस जिज्ञासाको लो बैठता है और फिर बह (केब ) किससे यह हुआ, ऐसा प्रश्न करना भूल जाता है । जब यह प्रश्न करना भूल जाता है तबसे इसको ज्ञान प्राप्त होता भी बंद होता है। क्योंकि ज्ञान तो जिज्ञासा रही लोही हो सकता है।

इस विश्वमें करोड़ों मनुष्य है, परंतु उनमेंसे कितने सोग "मैं कहांसे आया, क्यों यहां आया हूं, किघर मुझे जाना है' इस्मादि स्वाभाविक उत्पन्न होनेवाले प्रश्नोंको अपने मनमें उस्पन्न होने देते हैं, यहां प्रश्न इस किन ' पदसे यहां किये गये । साधारणतः मनुष्य जागता है, खाता है, सोता है, फिर जागता है और अन्तमें मर जाता है।

यह जीवनमरणका व्यापार इतना आश्चर्यकारक है कि कीई मननशील मनुष्यके मनमें इस संबंधके प्रश्न आश्विता नहीं रह सकते । परंद्व कितन मनुष्य इसका विचार करते हैं। मनन करनेवाका ही मनुष्य कहलायेगा । जो मनुष्य मनन नहीं करता उसकी मनुष्य कहला असंभव है । अबः इस देवेंकि शक्त तुसे वर्जित करें। "अर्थात् देवेंकि क्या तेरे उत्पर न गिरे। यह अवस्था तब बनती है जब मनुष्य झानका पहनता है। झानका कवच पित्तने हुए मनुष्यको मृत्युके पान बांच नहीं सकते, दुर्गित उसके पास नहीं जासकती नौर देवोंके शक्त उसको काट नहीं सकते। इतना सामध्ये इनमें होनेसे ही इस जीवनीय विद्याका झान मनुष्यको प्राप्त करणा चाहिये। इसी झानके बढ़से झानी मनुष्य मृत्युको भी नादेश देनेमें समर्थ होता है, देखिये—

मृत्यो । मा पुरुषं वधीः। (मं॰ ५) देवानां हेतिः परि त्वा वृणक्तु । पारयामि त्वा मृत्योरपीपरम्। आरादादीं कव्यादं निरुद्दम्॥ (मं॰ ९)

यते नियानं रजसं मृत्यो अनवधर्ष्यम् । पथ इमं तस्माद्रक्षन्तो ब्रह्मःस्मै वर्म कण्मसि ॥ ( मं॰ १० )

वैवस्वतेन प्रद्वितान्यमदूतांश्चरतोऽपसेघामि सर्वान्। (मं. ११) तस्मारवां चत्योगोंपतेरुद्धरामि स मा विभेः॥ (मं. २३)

'है स्त्यो । जब त् इस पुरुषका वध न कर । देवों के राखोंसे इसका वध न हो । मैं इस जानसे इसको रज तमस्पी मृत्युसे पार करता हूं । प्रेतदाहक अधिसे भी इसको तूर रखता हूं । हे स्त्यो ! जो तेरा रज और तमयुक्त मार्ग है जौर जो जजेय है, उस मार्गसे हम इसका बचाव करते हैं । क्योंकि हमने ज्ञानरूपी कवच इसके किये बनाया है । इसी ज्ञानसे हम सब यमदूर्तोंको भी तूर हटा सकते हैं । स्त्युसे मा इसको पार सठाते हैं, अब दरनेका कोई कारण नहीं है । '

मह ज्ञानक्यी कवचकी महिमा है। ज्ञानी मनुष्य मृत्युकी
भी कह सकता है कि " हां, इस समय मरनेके किये फुरसत महीं है, जब समय मिलेगा, तब देखा जायगा।" ज्ञानीको मृत्युके पाश बांध नहीं सकते। देवोंके शख्य समयर कार्य नहीं करते। मार्गमें मृत्युके भयसे रक्षा करनेवाला एकमात्र धान ही है। यमद्वोंका मय दूर करनेवाला शुद्ध ज्ञान नि है। इस प्रकार यह ज्ञानका ही चमत्कार है।

जहां जहां वेदमंत्रोमें सृत्युका भय इटानेकी बात कही है, बहां इस आनसेही सृत्युभय दूर होता है ऐसा समझना चाहिये। मृत्युका भय दूर करनेवाका ज्ञाम बहुत विस्तृत है। भायुर्वेद इसी जीवनीय ज्ञानको प्रकाशित करता है। इसका सारांबारूपसे वर्णन वेदमंत्रीमें स्थानस्थानपर है। एव स्कर्में भी थोडा योडा वह ज्ञान दिया है देखिये—

रजस्तमः मा उपमाः। मा प्रमेष्ठाः ॥ (मं०॥)
"रज मर्थात् मोगजीवन भौर एम अर्थात् ज्ञानहीन
जीवन इन दो हीन जीवनोंको न प्राप्त हो। इनसे दूर रहनेसै
त् मरेगा नहीं।" यह मंत्र जीवनीय विद्याका एक प्रभान
मंत्र है। रजोगुणी जीवन और तमोगुणी जीवन आयुष्यका
नाम करता है। वैसा जीवन नहीं स्यतीय करना चाहिये,
जिससे मृत्युसे बचना संभव होगा। रजो और तमोगुणी
जीवनका सक्षण और एक मगवदीतामें कहा है—

कट्वम्ळळवणात्युष्णतीष्ट्णरूक्षविदाहिनः । आहारा राजसस्येष्टा दुःखशोकामयप्रदाः ॥ ९॥ यात्यामं गत्रस्तं पृति पर्युषितं च यत् । उच्छिष्टमवि चामेध्यं भोजनं तामसप्रियम् ॥ १०॥ ( भ० गी० ॥ ॥ १७ ॥

रजो रागात्मकं विद्धि तृष्णासङ्गसमुद्भवम्। तिश्वशाति कौन्तेय कर्मसङ्गेन देहिनम् तमस्त्वज्ञानजं विद्धि मोहनं सवदेहिनाम्। प्रमादालस्यनिद्राभिस्तन्निवधाति भारत श्वानमाभूत्य तु तमः प्रमादे संजयन्युत 11 2 日 अप्रकाशोऽप्रवृत्तिश्च प्रमादी मोइ एव च। तमस्येतानि जायन्ते विवृद्धे कुरुनन्दन ह १३॥ रजिस प्रलयं गत्वा कर्मसङ्गिष्ठ जायते। तथा प्रलीनस्तमसि मृहये।निषु जायते रजसस्तु फलं दुःखमज्ञानं तमसः फलम् ॥ १६॥ सस्वात्संजायते ज्ञानं रजसो लोभ एव च। प्रमादमोही तमसो भवतोऽश्राहमेव च 11 20 11 ऊर्ध्व गच्छन्ति सत्त्वस्था मध्ये तिष्ठन्ति राजसाः। जघन्यगुणवृत्तिस्था अधो गच्छन्ति तामसाः॥१८॥ भ० ग० १४

"कड़िव, खहे, खारे, बहुत गरम, तीखे, रूखे और जलन पैदा करनेवाले आहार राजस लोगोंको माते हैं और वे दुःख, शोक और रोग तरबब करनेवाले होते हैं। प्रहरतक पढ़ा हुआ, रसरहित, बदबूवाला, रातभरका बासी, जूठा और अपविश्व भोजन तामस लोगोंको प्रिन्ट होता है।"

"रजोगुण रागरूप होनेसे तृष्णा और भासकिका मूळ है। वह देहचारीको कमैपाशमें बांचता है। तमोगुण अञ्चानमूळक है। वह सा देहचारियोंको मोहमें बाळता है और देहीको अशावचानी, आठस्य और निद्राके पाशमें बांचता है। तम ज्ञानको उककर प्रमाद कराता है। जब वमोगुणकी युद्धि होती है तब अञ्चान, मन्द्रता, असावचानी और मोह पैदा होते हैं। रजोगुणमें मरनेसे मृहयोनिमें पैदा होता है। रजोगुणका पळ अञ्चान है। सच्वगुणसे ज्ञान, रजोगुणसे लोग और तमोगुणका फळ अञ्चान है। सच्वगुणसे ज्ञान, रजोगुणसे लोग और तमोगुणका फळ अञ्चान है। सच्वगुणसे ज्ञान, रजोगुणसे लोग और तमोगुणका फळ अञ्चान है। सच्वगुणसे ज्ञान, रजोगुणसे लोग और तमोगुणका फळ अञ्चान है। सच्वगुणसे ज्ञान, रजोगुणसे लोग होता है। साव्विक मनुष्य उंचे चढ़ते हैं, राजसिक बीचमें रहते हैं और दीनगुणके कारण तमोगुणी अधोगतिको पाते हैं।

इस प्रकार रजागुण कौर तमोगुणसे अवनित होती है, इसकिथे इस स्कर्म कहा है कि (रज्ञः तमः मा उपगाः) रजोगुण और तमोगुणके पास न जा। क्योंकि अनसे गिरावट निःसन्देह होगी। रजोगुण और तमोगुणसे रोग भी बढते हैं और शकालमें मृथु भी होती है, इसकिये रजोगुण और तमोगुणके पास न जानेके किये जो इस स्कर्म कहा है, वह अस्यंत महस्वका अपदेश है। दीर्घायु प्राप्त करनेके इस्लुक इस उपदेशकी ओर विशेष ध्यान दें। इसी उपदेशको वहराते इप कहा है—

न वै तत्र च्रियन्ते नो यन्त्यधमं तमः। सोऽरिष्ट म भरिष्यसि न मरिष्यसि, मा विभेः ॥ ( मं० २४ )

"जो हीन तमोगुणको नहीं अपनाते वे सरते नहीं। वह हिसित नहीं होता, निश्चयसे नहीं मरता, जतः त् सत् बर।" यहां कितने बळसे कहा है देखिये। जो तमोगुणके पास नहीं जाता वह सरता नहीं; क्योंकि सरनेका अर्थही यह है कि तमरूप अंधकारसे घेर। जाना। जो तमोगुणको अपने अंदर महीं बहने देगा वह अंधकारसे कैसा वेरा जायगा।"

अन्धकारका प्रकाशवर्षुकको घरना, प्रकाशवर्षुकका छोटा होना मृत्यु है, इस विषयमें प्रथम स्कर्मे जो किया है वह पाठक इस स्थानपर पुनः पढें। उसको इस मंत्रके साथ पढनेसे ही इस मंत्रका आशय ठीक प्रकार ध्यानमें जासकता है। तमोगुण बहनेसे मृत्युकी संमावना है इसीकिये शास- कारोंने कहा है कि तमोगुणसे दूर रहना चाहिये। जो बाह्य कारणोंसे मृत्यु होता है डनको भी हटाना चाहिये। वे कारण निम्न टिखित मंत्रोंमें गिने हैं—

अरादरातिं निर्कति परो ग्राहि कव्यावः पिशाचान्। रक्षो यत्सर्वे दुर्भृतं तत्तम इवाप इनमसि। (मं० ११)

परि त्वा पातु समाने भ्यो अभिचारात्सवन्धुभ्यः । अमिन्नर्भवामृतो अतिजीवो मा ते हासिषुरसवः शरीरम् ॥ ( मं॰ २१ )

ये मृत्यव एकरातं या नाष्ट्रा अतितार्याः । मुञ्चन्तु तस्मात्वां देवा अग्नेवेंश्वानरादाधि ॥ ( मं॰ २७ )

हुन श्लोकोंसे मृत्युके विविध कारण कहे हैं, अनका कस-पूर्वक विवरण देखिये--

१ अराति= जो ( राति ) परोपकार नहीं करता, स्वार्थी जीवन व्यतीत काण है, उसको जराति कहते हैं। कंजूस ही जराति है। जो सब भोग अपने किये भोगता है वह जराति है; इस वृत्तिसे आयु श्लीण होती है।

२ निर्मात= | निर्मात के विषयमें प्रथम स्करे विवरणमें विस्तारसे किया है ] इस दुर्गतिसे आयुष्यका अब होता है।

३ ग्राहि= प्राही छन रोगोंका नाम है जो दीवंकाउतक रोगीको पकडे रखते हैं। जो शीघ्र दूर नहीं होने। इन रोगोंसे बचना चाहिये, क्योंकि इससे बायु क्षीण होती है।

४ फ्रांट्याद् = मांसखानेवाके । ये भी रोगकृमी होते हैं जो शरीरका मांस खाते हैं जोर मनुष्यको कृश करते हैं । सिंह व्याच्रादि पश्च भी कृष्याद कहे जाते हैं । नरमांसभक्षक मनुष्य भी कृष्याद कहे जाते हैं । इस प्रकार कृष्याद बहुत प्रकारके हैं । इन सबसे बचना चाहिये । दीवंजीवन प्राप्त करनेवाले हुनके काव्में न जांय ।

५ विशाच= शरीरके रुधिर और मांसको सानेवाले, रोगिकमी और प्रवेक्ति हिंसक प्राणी पिशाच हैं। इनसे भी क्चना चाहिये।

६ रक्षाः= रक्षा करनेके मिषसे पास वाते हैं जी। कपटले सर्वस्य वपदरण करते हैं। ये तो रोगक्षमि भी हैं जी। हुमं बिभामें बर्णमायुं क्यान्छ्वशारदः । स में गुष्टं चे खुत्रं चे पुश्र्नोर्जश्च में द्वत् ॥ १२ ॥
यथा वातो वन्स्पतीन् वृक्षान् भूनक्त्योर्जसा ।
एवा सपत्नान् में मङ्ग्षि पूर्वीन् जाताँ उतापरान् वर्णस्त्वाभि रक्षत् ॥ १३ ॥
यथा वातंश्चामिश्चे वृक्षान् प्यातो वन्स्पतीन् ।
एवा सपत्नान् में प्साहि पूर्वीन् जाताँ उतापरान् वर्णस्त्वाभि रक्षत् ॥ १४ ॥
यथा वातेन् प्रक्षीणा वृक्षाः शेरे न्यपिताः ।
एवा सपत्नांस्त्वं मम् प्र क्षिणीहि न्यपितः ।
एवा सपत्नांस्त्वं मम् प्र क्षिणीहि न्यपितः ।
एवा सपत्नांस्त्वं मम् प्र क्षिणीहि न्यपितः ।
प्या सपत्नांस्त्वं मम् प्र क्षिणीहि न्यपितः ।
प्या सपत्नांस्त्वं मम् प्र क्षिणीहि न्यपितः ।
प्या सपत्नांस्त्वं म निक्षान् वेज्ञ आहितम् ।
एवा से वर्णो मृणिः क्षिति भूति नि येच्छतु तेजसा मा सम्रकृतु यश्चेसा समेनकु मा ॥ १७ ॥
यथा यश्चित्रस्यादित्ये चं नृचक्षीसि । एवा में ।। १८ ॥

( बया बातेन प्रश्लीणा बुक्षाः ) जिस तरह वायुसे क्षीण वृक्ष ( न्यर्पिताः धेरे ) गिराय हुए केट जाते हैं, ( प्रा क्ष

सम सपरनान् ) उसी तरह मेरे शत्रुओं को तू वरण माणे (न्यपंथ ) गिसा दे । ॥ १५॥

दे (वरण) वरण मणि! ( ये एवं पञ्चषु दिष्सान्ति ) जो इसकी पशुओं में चातक होते हैं तथा ( दे जरून राष्ट्र-दिष्सवः ) जो इसके राष्ट्रविधातक शत्रु हैं, हे वरण मणि! तू (पुरा आयुषः ) आयुके क्षय है।नेके पूर्व और (दिष्टात् पुरा ) निश्चित समयसे भी पूर्व ( त्वं तान प्रष्किन्धि ) तू उनको छित्र भित्न कर ॥ १६॥

(यथा सूर्यः मिनाति) जैसा सूर्य प्रकाशित होता है, (यथा अस्मिन् तेजः माहितं) जैसा इसमें तेज रखा है, (यथा स्वरणः मणिः) इसी तरह यह वरण मणि ( मे कीर्ति भूति नि वच्छतु ) मुझे नीर्ति और ऐश्वर्य देवे । (मा तेजसा समुक्षतु )

मुझे तेजके बाथ संयुक्त करे, ( मा यशसा समनक्तु ) मुझे यशसे यशस्त्री बनावे ॥ १०॥

(यथा यशः चन्द्रमासि नृचक्षांसि धादित्ये०) जैसा यश चन्द्रमा और दर्शनीय आदित्यमें है, (यथा यक्षः प्रथिष्यां धासिन् आववेदिसि०) जैसा यश पृथिनी और जातेनद अग्निमें है, ( कन्यायां संस्ते रये०) जैसा यश कन्याओं में और युद्धके लिये सिख हुए रथमें है, (सोमपीथे मधुपकें०) जैसा यश सोमपीथ और मधुपकेंमें है, (धामिहोत्रे नषट्कारे०) जैसा दश अग्निहोत्र और नषट्कारमें है, (यजमाने यशे०) जैसा यश यजमानमें है और यशमें है (प्रजापता परमेष्टिनि०) जैसा यश प्रजापति और परमेष्ठीमें है, इसी तरहका यश यह नरण मणि मुझे देने और तेज और यशसे युक्त करे॥ १८-२४॥

अर्थ- (इसं वरणं विभिन्ने ) इस वरण मणिको में घारण करता हूं। जिससे में ( आयुष्मान् शतशारदः ) दीर्घायु और सत्तियदलका तथा ( पश्चन् ओजः च मे इधन्) पद्धों तथा ओजको मेरे लिये घारण करे॥ १२॥

<sup>(</sup>वषा वातः) जैसा वायु ( कोजसा ) वेगसे ( वृक्षान् वनस्पतीन् ) वृक्षों और वनस्पतियोंको ( समक्ति ) तोड देता है, (एवा ) उसी तरह (मे पूर्वान् जातान् ) मेरे पहिले वने हुए (छत अपरान् सपरनान् ) और दूसरे चत्रुओंको (सिक्स्च ) तोड है। ( वरणः जा अभिरक्षतु ) वरण मणि तेरी रक्षा करे ॥ १३॥

<sup>(</sup> वशा वातः मक्षिः च ) जैसा वायु और अपि मिछकर ( वनस्पतीन् बुक्षान् ) वृक्षवनस्पतियोकों ( प्सः कः) नष्ट कर देते हैं, ( एवा सपरनान् में स्पादि ) इस तरह मेरे शत्रुओंका नाश कर ०॥ १४॥

यथा यश्रीः पृथिन्यां यथाऽस्मिन् जातवेदसि । एवा मै०॥ १९॥

यथा यश्रीः कन्या थां यथाऽस्मिन्तसं मृते रथें । एवा मै०॥ २०॥

यथा यश्रीः सोमपीथे मधुपूर्के पथा यश्रीः । एवा मै०॥ २१॥

यथा यश्रीऽग्निहोत्रे वेषट्कारे यद्या यश्रीः । एवा मै०॥ २२॥

यथा यश्रीः यश्रमाने यथाऽस्मिन् यृज्ञ आहितम् । एवा मे०॥ २३॥

यथा यश्रीः श्रजापंती यथाऽस्मिन् परमेष्ठिनि । एवा मे०॥ २४॥

यथा यश्रीः श्रजापंती यथाऽस्मिन् परमेष्ठिनि । एवा मे०॥ २४॥

यथा देवेद्वमृतं यथेषु सत्यमाहितम् । एवा मे वर्णो मणिः क्विति भृति नि यच्छतु वर्णसा समनक्तु मा ॥ २५॥

(यथा देवेषु असृतं) जैसा देवों में अमृत है (यथा एषु सत्यं माहितं) जैसा देव म सत्य रखा ह, (एवा मे वरणो मणिः) इसी तरह मेरे लिये यह वरण मणि कीर्ति और ऐश्वर्य (नि यच्छतु) देवे और मुझे (तेजसा समुक्षतु) तेजसे युक्त करे और (यशसा मा समनक्तु) यशसे संयुक्त करें ॥ २५॥

इस सूक्तमें शत्रुनाश और अपने यशकी अभिश्चिक लिये प्रार्थना है। यह सूक्त सुबोध होनेसे अधिक स्पष्टीकरण की

कोई आवश्यकता नहीं है।

# (४) सर्पाविष दूर करना।

( ऋषि। - गरुत्मान् । देवता- तक्षकः । )

(१)इन्द्रेस्य प्रथमो रथो देवानामपेरो रथो वर्हणस्य तृतीय इत। अहीनामपुमा रथं स्थाणमार्दथांषित्॥१ दुर्भः शोचिस्तुरूणेकमश्चेस्य वारंः परुषस्य वारंः । रथंस्य बन्धुरम् ॥ २ ॥ अवं श्वेत पुदा जीह पूर्वण चार्परेण च । उद्युतिमित्र दार्वहीनामर्सं विषं वारुप्रम् ॥ ३ ॥ अर्थुष्वो निमज्योन्मज्य पुनरत्नवीत् । उद्युतिमित्र दार्वहीनामर्सं विषं वारुप्रम् ॥ ३ ॥

(दर्भ: शोचिः तरूणकं) कुशा, आग, तृण्विशेष और (अश्वस्य वार: पुरुषस्य वारः) अश्ववार और पुरुषवःर

ये सम औषिधियां तथा ( रथस्य बन्धुरम् ) रथ-बंधुर या नामि ये सब सर्पविष दूर करनेवाला है ॥ २ ॥

है (श्वेत ) श्वेत सीषधे! (पूर्वण अपरण च) पूर्व और उत्तर (पदा बाब अहि) पदसे विषका नाश कर । इससे (विश्वं समं अरसं ) भयानक विष भी नीरस हो जाय। (उदण्लुतं दारु इव ) भरे हुए जलमें लक्की गिरने के समान विष वह जाय। है।

( बरंघुषः निमज्य उत्मज्य ) अलंघुर भौषधि निमज्जन और उत्मज्जन करके ( पुनः अववीत् ) फिर कहने लगी कि उप्र मयानक विष भी सारहीन हो जायगा जैसी अलमें लक्ष्णी होती है ॥ ४ ॥

५ ( अ. सु. भा. कां. १० )

<sup>[</sup>१] अर्थ- ( इन्द्रस्य प्रथमः रथः ) इन्द्रका पहिला रथ है, (देवानां अपरः रथः) देवांका दूमरा रथ है, (वरुणस्य तृतीयः इत् ) वरुणका तीसरा है। ( अहीनां अपमा रथः ) सर्पोका रथ नीच गतिवाला है जो (स्थाणुं आरत् अध ऋषत्) स्तंभपर चलता है और नाशको प्राप्त होता है। ।।

हाजम होने बोग्य नाम देना चाहिये, प्राणायामादि बोग-साधन भी थोरा थोरा करना चाहिये। ऐसा न किया तो लाभके स्थानपर हानी होगी। इसब्बिये कहा है कि अग्नि सिलगानेके समान प्राणकी शक्ति शनैः शनैः बढानी चाहिये। योगसाधन, कौष्विसेवन तथा अन्य द्वपायों से बारोग्यवर्धन या दीर्घजीवन प्राप्त हो सकता है, परंतु सुयोग्य प्रमाणसे यह सब करना चाहिये। शरीरमें भी यह जीवनाग्नि ही है। हवनकी बाग्निके समान ही इसको शनैः शनैः बदाना पदता है। यह नियम हरएक पाठकको ध्यानमें धारण करना जागि रयक है। क्योंकि अन्य संपूर्ण साधन हपस्थित होनेपर भी इस नियमका पाठन न करनेपर लामकी जाना करना स्थय है। परंतु इस रीतिसे जो लोग अपना लाभ सिद्ध होनेके लिये साधन करेंगे, उनका निःसन्देह मका हो सकता है,

रुणोमि ते प्राणापानौ जरां मृत्युं दीर्घमायुः स्वस्ति। (मं. ११)

"में तेरे प्राण और अपान सुरह करता हूं, तेरा बुढापा, रोशी मृत्यु और तेरी दीर्म आयुके विषयमें तेरा कल्याण होगा ऐसा प्रबंध करता हूं।" यदि तो कोई मनुष्य अपनी दीर्म आयु और उत्तम आरोग्यके किये पूर्वोक्त प्रकार यस्त करेगा, तो नियमपूर्वंक शक्तेपर उसको काम तो अवस्य ही होगा। इस मंत्रसे यह विश्वास हरएकके मनमें उत्पन्न हो सकता है। नियमपूर्वंक शक्तेवाकेकी कभी अधोगति नहीं दोगी। जातवेदस् अग्निसे दीर्मजीवन प्राप्त करनेके विषयमें निम्नक्षित्वत मन्त्रमें कहा है—

अशेष्टे प्राणमसृतादायुष्मतो वन्वे जातवेदसः। यथा न रिष्या असृतः सजूरसस्तत्ते रूणोमि तदु ते समृध्यताभ् ॥ ( मै. १६ )

"तरा प्राण भायुष्य बढानेवाछे जातवेद अफिसे प्राप्त करता हूं, जिससे तू अमर होकर नहीं मरेगा, यह तरा अमरत्व प्राप्तिका कार्य सामन होवे।" जातवेद अफिसे दीर्घायुकी प्रश्लिका संभव इस मंत्रमें बताया है। अफि आयु वेनेवाला है, ज्ञान और धन देनेवाला है, जीवन देगेवाला है, अमरत्व देनेवाला है। वेदमें अफिदेवके से कार्य वर्णन किये हैं। अफिसे ये गुण किस रीतिसे प्राप्त करने होते हैं, इसका विचार पाठकोंको करना चाहिये। हमारे विचारसे काश्रयधर्म विशिष्ट सुत्रण पारद जादि पदार्थोंके प्रयोगोंसे तथा अल्लातक, केशर, चित्रक जादि वनस्पति भागोंसे मनुष्य नीरोगता जौर दीर्घायु प्राप्त कर सकता है। इसके अतिरिक्त 'जाशि 'शब्दका अर्थ जाठर अग्नि भी है और जिसके देहमें यह अग्नि उत्तम अवस्थामें रहता है उसको नीरोगता जौर दीर्घायु प्राप्त होनेमें शंका ही नहीं है। तथा जिन जौषधिप्रयोगोंसे जाठर जग्नि उत्तम कार्थ करनेवाला होता है वे सन चिकि-स्सांके प्रयोग इसमें संमिकित होते हैं।

#### जाठर अग्नि

बाहर मिन चार प्रकारका होता है। सन्द, तीक्षण, विवस, भीर सम वे इस जाहर मिन के चार भेव हैं। इसका वैद्यक प्रन्थोंमें इस प्रकार वर्णन माता है—

मन्दस्तिष्णोऽध विषमः समश्चेति चतुर्विधः ।
कप्पविचानिलिधिक्यात्तःसाम्याज्जादरोऽनलः ॥
विषमो वातजान्रोगान्तिष्णः पित्तिनिमत्तकान् ।
करोत्यग्निस्तथा मन्दो विकारान्कप्रसंभवान् ॥
समा समाग्नेरशिता मात्रा सम्यग्विपच्यते ।
स्वल्पापि नैव मन्दाग्नेर्विषमाग्नेस्तु देहिनः ॥
कदाचित्पच्यने सम्यक्षदाचिष्य = पच्यते ।
तीष्रणाग्निरिति तं विधारसमाग्निः श्रेष्ठ उच्यते ॥
(मा. नि.)

" विषम जाठर अप्ति वातरोगोंको निर्माण करता है, तीक्षण अप्ति विस्ता विस्ता विस्ता क्षित क्षित है, मन्दाप्ति कफविकार उत्पन्न करता है। समाप्ति उत्तम प्रमाणमें भक्षण किया हुना अज्ञ योग्य रितिसे एचन करता है। मन्दाप्ति, तीक्षणप्ति अथवा विषमाप्ति ये जाठर अप्ति ठीक नहीं। इनके कारण कभी एचन होता है कभी नहीं, परंतु जो समाप्ति है। वह सबसे श्रेष्ठ है। " अर्थात् आरोग्य और दीर्घायु प्राप्त करनेके इच्छुक छोगोंको यह समाप्ति अपनेमें स्थिर करना चाहिये। इस अप्रिका स्थान अपने देहमें देखिये—

वामपार्श्वाधितं नाभेः किञ्चित्सोमस्य मण्डलम् । तन्मध्ये मण्डलं सीर्यं तन्मध्येऽग्निर्ध्यवस्थितः । जरायुमात्रप्रच्छन्नः काचकोशस्य शपवत् ॥ (मा.) तथा-

स्याँ दिवि यथा तिष्ठत् तेजायुक्तैर्ग भस्तिभः। विशोषयति सर्वाणि पर्वलानि सर्वासि च ॥ तद्ब्र्ड्डिशिरणां भुकं ज्वलनेनाभिमाभितः। मयूवैः प्रचयते क्षिप्रं नानाव्यः अनसंस्कृतम् ॥ स्थूलकायेषु सत्त्वेषु यवमात्रः प्रमाणतः। कृमिकीटप्तक्षेषु बालमात्रोऽवितष्ठते ॥ (रस. प्र.)

 नाभिके वाम भागमें सोमका भण्डल है, मध्यमें सूर्य मण्डक है, उसके मन्दर अग्नि व्यवस्थासे गा। है। जैसा क्षीके में दीप होता है " इस अग्निको सम रखना मनुष्यका कार्य है, सब वैद्योंको भी यही कार्य करना चाहिये। इसी प्रकार- " जैसा सूर्य काकाशमें रहता हुआ अपने किरणोंसे सब जळ स्थानोंको सुलाता है, इस प्रकार यह जाउर मि प्राणियोंका सक्षण किया अब अपने किरणोंसे पकाता है, स्थून देइवाळे प्राणियोंसे यह जीके समान होता है भीर छोटे कृमियोंमें यह बालके समान स्हम प्रमाणमें रहता है।" इसीसे सब मा पचता है, मारी ग्य स्थिर रहता है भीर दीर्घजीवन प्राप्त होता है। जैसा सूर्यक सामने घने बादक भानेसे भीर मेघाच्छादित दिन भनेक दिवस रहनेसे सीर शक्ति न प्राप्त होन्के कारण प्राणियोंकी पाचनशक्ति कम होती है, बर्साव्में इसी कारण पाचनशक्ति क्षीण होती है, इसी प्रकार प्राणियोंके अन्दरका जाउर अग्नि प्रजीश स्थितिमें बहुत समय न रहा तो पाचनशांक कम होती है, अपचन होता है, रोग बढते हैं और जीवनकी सर्यादा क्षीण हो जाती है। इस प्रकार जाठर मशिके सम होने और विषम होनेसे प्राणियोंकी जीवन सर्यादा संबंधित है। इसी कारण ( मंत्र १३ वेमें ) अग्निको अर्थात् जाठर अग्निको (आयुष्मत्) बायुवाला अर्थात् आयु बढानेवाला, जिसके पास बायु है, (अमृतः) समर, रोगादि कम करनेवाला, जिसके पास रोग कीर मृत्यु नहीं होते, (अझे: प्राणं) इस जाठर अग्निसे प्राणशक्ति-जीवनशक्ति बढती है, इस्यादि विशेषण प्रयुक्त हुए हैं। इन सब विशेषणोंकी साधिकता इसका स्वरूप जाउरामि है देसा माननेसेदी हो सकती है। इसके निम्नकिसित संस्कृत नाम भी धारीवस्य जाउराग्निके विष्यमें कैसे संगत होते हैं यह देखिये-

१ तनू-म-पात् = शरीरको ग निरानेवाका, शरीरका पत्तम म होने देनेवाका,

२ पावकः = पवित्रता करनेवाका,

३ दुतभुक्, इव्यभुक् = सब बानेवाला,

🖁 पाचनः = पचन करनेवाका,

आश्रयादाः, आदायादाः = पेटमें गया जन सानेवाङा।

वे जाठर निप्तिके नाम कितने साथ हैं यह भी पाठक यहां देख सकते हैं। यहांतक जाठर सप्तिके गुणोंका वर्णन वैद्यक प्रयोमें हैं। पाठक इसका यहां सिचार करें। सब अधिके गुण वैद्यशास्त्रमें क्या किसे हैं सो देखते हैं—

(अग्नितापः) वात कफस्तब्बताशीतकम्पद्धनः। आमाशयकरः रक्तिपत्तकोपनश्च॥ (राज. आ.)

" मित्रका ताप वात, कक, स्तव्यता, जीत मौर कर रको दूर करता है, रक्त मौर पित्तका प्रकोप करता है। आमाजय मर्थात् पेटको ठीक करता है। " यदि मित्रतापसे मी वात, का मौर जीत संबंधके रोगों में लाम होते हैं तो प्रतिदिन हवन करनेवाले लोग मौर हवनकी मित्रसे जारीरको तपानेवाले लोग कमसे का हन रोगों से तो बच सकते हैं। हवनसे यह एक लाम वैश्वक प्रयोक प्रतिपादन द्वारा सिद्ध हुआ है। मुझ भीष्थि उपायका विचार करते हैं—

#### औषधिप्रयोग

दीर्घ आयु प्राप्त करनेके अनेक हपाय हैं, उनमें औषधिका सेवन भी एक उपाय है। योग्य औषधिका सेवन योग्य शितिसे करनेसे रोग दूर दोते हैं, नीरोगता बढती है और वीर्थ आयु भी प्राप्त हो जाती है। इसक्षिये इस स्क्रमें कहा है—

इमां अमृतस्य इनुष्ठि आरमस्य। (मं. १)

"हे मनुष्य! त् इस अमृत रसके पानका प्रारंभ कर।"
अर्थात् भीषधीका रस जो जीवनवर्षक होगा उसका योग्य
रितिसे सेवन कर। 'अमृत-इनुष्ठि का अर्थ अमरस्व देनेवाका रसपान है। ऐसे रसपानका सेवन करना 'चाहिथे कि
जो अमरपनको बढानेवाका हो। अमरपनका अर्थ दीर्घ
जीवन, दीर्घ आरोग्य और रोगोंसे पूर्णत्या दूर रहना है।
जो औषधिरस इन गुणोंकी वृद्धि करते हैं सनका सेवन
करना योग्य है। जता कहा है—

तीदी नामांसि कन्या ि वाची नाम वा असि । अधस्पदेन ते प्रमा देंदे विष्द्र्षणम् ॥२४॥ अङ्गादङ्गात्प्र च्यावय हृदंयं परि वर्जय । अधा विषय् यत्तेजीऽवाचीनं तदेतु ते ॥ २५ ॥ आरे अभूदिषमरीदिषे विषम्प्रागपि । अग्निर्विषमहिनिर्देशात्सोमो निर्देणपीत् ॥ देशार्मन्वंगाद्विषमहिरमृत ॥२६॥ (१२)

## ॥ इति द्वितीयोऽनुवाकः ॥

अर्थ-( तौदी नाम घृताची नाम ) तौदी और घृताची इन नामों की ( कन्या असि ) कन्या नामकी एक औषधि है। (अधः पदेन ते विषद्धणं पदं आददे ) नीचेवाले विषनाशक आगके साथ तेरी जह में प्राप्त करता हूं ॥ २४ ॥

है श्रीविधि तूं (श्रंगात् श्रंगात्) प्रत्येक अवयत्रसे (प्र च्यावय) विषको दूर कर, ( इदयं परिवर्जन ) इदयको भी खुडा दे, ( विषस्य यत् तेज; ) विषकी जो चमक है, ( तत् ते अवाधीनं एतु ) वह तेरे शरीरसे नीचे की सोर दूर हो जावे ॥२५॥

(विषं भारे अभूत्) विष दूर हुआ, (विषं भरीत्) विष चला गया, (विषे विषं भराग् भिष ) विषमें विष भिल-कर पाइले जैसा विषरहित हो चुका। (भहे: विषं भिन्नः निरधात्) सर्पका विष अभि दूर करता है, (सोमः निर्णयीत्) सोम औषधि विष दूर करती है। (दंष्टारं विषं भन्वगात्) दंश करनेवाले सर्पको विष पहुंचा और उससे (भिहः भमृत्) मही सर्प मर गया॥ २६॥

यह संपूर्ण सूकत सर्पविषको दूर करनेके लिय है। इसमें कई नाम औषाध्यों के हैं, जो अच्छे वैद्यों को ही ज्ञात हो सकते हैं। यह जीने मरने का विषय है, इसिक वैद्यविद्या न जाननेवाले कवल कोशों को देखकर न लिखेंगे, तो ही अच्छा है। वैद्या तो मर सूकत सरल है, परंतु कई मंत्र मंत्रशास्त्र की दृष्टिंस देखनेवाले हैं और कई संकेत वैद्यशासकी दृष्टिंसे खुलनेवाले हैं। इस- बिय उन विषयों के विशेषज्ञ इस सूक्तकी अधिक खोज करें, इतना ही यहां लिखा जा सकता है।

# (५) विजयप्राप्ति।

(ऋषि:—१-२४ सिन्धुद्वीपः, २५-३५ कौशिकः, ३६--४१ ब्रह्मा, ४२--५० विह्न्यः। देवता--१-२४ आपः चद्रमाश्च, २५-३५ विष्णुक्रमः, मन्त्रोक्ताः,३६--५० मंत्रोक्ताः) (१)इन्द्रस्योज स्थेन्द्रंस्य सह स्थेन्द्रंस्य बलुं स्थेन्द्रंस्य वृथिं १ स्थेन्द्रंस्य नुम्णं स्थे। जिल्लावे योगांय ब्रह्मयोगीवी युनन्मि॥ १॥

इन्द्रस्योज् । जिष्णवे योगाय क्षत्रयोगैवी युनिन ॥ २ ॥

सर्थ—( इन्द्रस्य भोजः स्थ ) आप इन्द्रका बल हो, ( इन्द्रस्य सहः स्थ ) आप इंद्रका शत्रुपराभवका सामध्ये हो, (इन्द्रस्य सहः स्थ ) आप इन्द्रका बल हो, (इन्द्रस्य वीर्य स्थ) आप इन्द्रका पराक्रम हो, (इन्द्रस्य नुस्य स्थ) आप इन्द्रका पेश्वर्थ हो, आपको (जिन्निये योगाय) विजयप्राप्तिके कार्यमें ( ब्रह्मयोगैः वः युनिष्म ) ज्ञानसाधनोंके साथ संयुक्त करता हूं ॥ १ ॥ ० (क्षत्र-योगैः ) क्षात्रबलके साथ, ...० (इन्द्रयोगैः) इन्द्रशक्तियोंके साथ ...० (सोमयोगैः ) सोमादि औषधियोंके शांकियोंके साथ ...० क्ष्युयोगैः ) जलादि योजनाओंके साथ संयुक्त करता हूं ॥ २--५॥

इन्द्रस्यीज । जिब्लावे योगायेन्द्रयोगेवी युनिष्म ॥ ३॥ इन्द्रस्यीज् । जिष्णवे योगाय सामयोगैवी युनाजम ॥ ४ ॥ इन्द्रस्यौज् । जिष्णवे योगांयाप्सुयोगैवी युनिन ॥ ५ ॥ इन्द्रस्यौज स्थेन्द्रस्य सह स्थेन्द्रस्य बलं स्थेन्द्रस्य वीर्थे १ स्थेन्द्रस्य नुम्णं स्थं। जिष्णावे योगांय विश्वांनि मा भूतान्युपं तिष्ठन्तु युक्ता मं आप स्थ ॥ ६॥

(२) अप्रेम्भाग स्थ । अपां शुक्रमापों देवीर्वचीं अस्मास्र धत्त ।

प्रजापतेवीं धाम्नास्मै छोकार्य साद्ये ॥ ७ ॥ इन्द्रस्य भाग स्थ ।०।०।८। सोमंस्य भाग स्थ ।०।०।९। वर्रुणस्य भाग स्थ ।०।०॥१०॥ (१३) मित्रावरुणयोभीग स्था । । ११। यमस्य भाग स्था । १२। पितृणां भाग स्था । । । १३॥ देवस्य सिवतुमाग स्थ। अयां शुक्रमायो देवीर्वची अस्मासु धत्त ।

प्रजापतेर्वो धामासे लोकायं साद्ये ॥ १४ ॥ (३)यो व आयोऽपां <u>भागोई ऽप्स्वं भन्तर्यं जुष्यो</u> देव्यर्जनः। इदं तमति सृजामि तं माभ्यवंनिक्षि।

ते<u>न तमस्यतिसृजामो योई</u> ऽस्मान्द्रेष्टि यं वृयं द्विष्मः। तं विधेयं तं स्तृषायानेन ब्रह्मणानेन कर्मणानया मेन्या ॥ १५ ॥

यो व आपोऽपामार्मिर्वस्व १न्त । । । । १६। यो व आपोऽपां वृत्सोईऽव्स्व १न्त । । । । १७॥

मर्थ- ( जिड्णवे योगाय ) विजयप्राप्तिके लिय (विश्वानि भूतानि उपातिष्ठनतु). सब भूत आपके पास आ जांय तथा (आपः

मे युक्ता स्थ ) जल मुझे समयपर प्राप्त होने ॥ ६ ॥

[२](अमे: भागः स्थ)आप अमिका भाग हो,है(देवी: आपः) दिव्य जले।(असासु वर्चः धत्त)हमारेमें तेजको धारण करा, क्योंकि आप (अपां शुकं) जलोंका वीर्यही हो।(प्रजापते: धामा) प्रजापिक धामसे आये (वः) आपको (अस्मै कोकाय सादये) इस कीक के किये स्थिर स्थान देता हूं ॥७॥ आप (इन्द्रस्य मागः स्थ) इन्द्रका भाग हो,० (सोमस्य भागः०) सोमादि केषियोंका भाग ही, ( वरणस्य ) वरणकाल, ( मित्रावरणयोः ) सूर्य और वरणकाल ( यमस्य ) यमकाल, ( पितृणां ) पितरीकाल, ( देवस्य सवितु:० ) सवितादवका भाग आप हैं ।। ८-१४ ॥

[३] हे ( आपः ) जलो । (यः वः अपां भागः ) जो आपमें जलोंका भाग है, जो ( अप्सु अन्तर्, यजुष्यः देवयजनः ) अलोंके अन्दर होता हुआ यज्ञकर्ममें लगनेवाला देवोंके लिये यजनकृप है, (इदं सं अति सुजामि ) यह में उसे सीप देता हूं, (तं मा अभि अवनिश्चि) उसका तिरस्कार न करें। (तेन तं अभि अति सुजामः) उससे उनको दूर कर देते हैं। (य अस्मान द्वेष्टि ये वयं द्विष्मः ) जो हमारा द्वेष करता है और जिसका हम द्वेष करते हैं । ( अनेन ब्रह्मणा अनेन कर्मणा अनया भेन्या ) इस ज्ञानसे, इस कर्मसे और इस इच्छासे (तं वधेये तं स्तृषीय ) उसका वध करें और उसका नाश करें ॥ १५ ॥ ... ( बः अपः अपां अभिः ० ) जो जलेंकि तरंग है ०, ( अपां बृषभः ० ) जो जलोंका वर्षग करनेवाला मेघ है ०, (अपां हिरण्य-गर्भः ) जो जलांका सुवर्णके समान तेजस्वी भाग है ०, ( अपां अइमा पृक्षिः दिव्यः ० ) जो जलांका पत्थर जैसा वर्फादिका दिव्य भाग है, तथा जो ( अयां अग्नयः ) जलोंमें अप्नि जैसा उष्णताका भाग है , उसकी सहायतासे हम देषीका नाश करते ¥ 11 94--- 29 11

(४)यदेविचीनं त्रैहायणादनृतं कि चीदिम । आपी मा तस्मात्सवेसमाहुरितात्पान्त्वंहसः ॥२२॥
समुद्रं वः प्र हिंणोमि स्वां योनिमपीतन । आरिष्टाः सर्वेहायसे। मा चंनुः कि चनाममत्॥ २३॥
अरिप्रा आपो अपं रिप्रमस्मत्।

प्रास्मदेनों दुरितं सुप्रतीकाः प्र दुष्वभ्यं प्र मंल वहनतु ॥ २४ ॥

(५)विष्णोः क्रमोडिस सपल्लहा पृथिवीसंशितोऽियतिजाः ।
पृथिवीमनु विक्रेमेऽहं पृथिव्यास्तं निर्भेजामो योईऽस्मान्द्रेष्टि यं वृयं द्विष्मः ॥
स मा जीवीत्तं प्राणो जहातु ॥ २५ ॥
विष्णोः क्रमोडिस सपल्लहान्तिरक्षसंशितो वायुतिजाः ।
अन्तिरिक्षमनु विक्रेमेऽहमन्तिरिक्षात् तं निर्भेजामो०।० ॥ २५ ॥

<sup>[</sup>४] मर्थ- ( त्रैहायणात् अर्वाचीनं यत् किंच ) तीन वर्षों के अन्दरअन्दर जो कुछ ( अनृतं अचिम ) असल्य मीषण किया है, ( तस्मात् सर्वस्माद् दुरितात् अंद्सः ) उस सब पापसे ( आपः मा प्रान्तु ) जल मुझे बचावें ॥ २२ ॥

है आपः ! (वः समुद्धं प्र दिणोमि) आपको में समुद्रके प्रति भेजता हूं, आप (स्वां योगि सपीतन) अपने उगमस्थानको प्राप्त होतो। (सर्वहायसः सरिष्टाः ) संपूर्ण आयुत्तक अहिंसित होते हुए [नः किंचन मा आगमत् ] हम सबको किसी तरह रोग न हो।। २३॥

<sup>[</sup>कापः कारियाः ] जल निद्येष है, इसलिये वह [अस्मात् रिश्नं कप ] हम सबसे दोष दूर करें। [सुप्रतीकाः अस्मत् दुरितं प्रमः प्र] उत्तम रूपवाला जल हम सबसे पाप और मल दूर करें। [ दुष्वण्न्यं मलं प्राप्त वहन्तु ] दुष्ट स्वण्न और मल बहाकर दूर के जावें।। २४॥

<sup>[</sup>५] तू [विष्णोः कमः असि ] तूं विष्णुका आक्रमण जैसा आक्रमक है, तथा [सपानहा पृथिवीसंशितः अभितेजाः ] शतुका नाश करनेवाला, पृथ्वीपर तेजस्वी और अभिके समान प्रतापी है, मैं [ अहं पृथिवीं अनु विकसे ] पृथ्वीपर पराक्रम करता हूं, [ व पृथिक्याः निर्मजामः ] हम उसको पृथ्वीसे हटा देते हैं [ एः अस्मान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मः ] जो हमारा द्वेष करता है और जिसका हम द्वेष करते हैं, [सः मा जीवीत् ] वह जीवित न रहे, [तं प्राणो जहातु ] उसे प्राण छोड देवे ॥ २५ ॥

तू ( बन्तिरिक्षसंशितः वायुतेजाः ) अन्तिरिक्षमें तेजस्वी और वायुके तेजसे युक्त, ( अहं अन्तिरिक्षं अबु वि करे ) मैं अन्तिरिक्षमें पराक्रम करता हूँ और ( अन्तिरिक्षात् तं निर्मजामः ) अन्तिरिक्षसे उसकी हटा देते हैं … ॥ २६ ॥

विष्णोः क्रमोऽसि सपल्हा द्यौसंशितः स्पैतेजाः। दिवमन् वि क्रमेऽहं दिवस्तं ागा २७॥ विष्णोः ऋषे। इसि सपत्नुहा दिक्संशितो मनस्तेजाः। दिशोऽनु वि ऋमेऽहं दिग्म्यस्तं।। २८। विष्णोः क्रमीऽसि सपल्हाशांसंशितो वार्ततेजाः। आशा अनु वि क्रमेऽहमाशिस्युस्तं ०।० ॥२९॥ विष्णोः क्रमोऽसि सपत्नुह ऋक्संशितः सामंतेजाः। ऋचोऽनु वि क्रमेऽहमूरभ्यस्तं ०।०।३०।(१५) विष्णोः ऋमीऽसि सपत्नुहा युज्ञसंशितो ब्रह्मंतेजाः। युज्ञमनु वि क्रंमेऽहँ युज्ञात् ०।०। ॥३१॥] विष्णाः क्रमोऽसि सपत्नहीषंधीसंशितः सोमंतेजाः। ओषंधीरनु वि क्रमेऽहमोषंधीभ्युस्तं ०।० ॥३२॥ विष्णोः क्रमोंऽसि सपल्हाडप्सुसैशितो वर्रणतेजाः । अपोऽनु वि क्रमेऽहमुद्भचस्तं । ।।३३ ॥ विष्णोः ऋमोंऽसि सपलुहा कृषिसंशितोऽत्रंतेजाः । कृषिमनु वि ऋमेऽहं कृष्पास्तं ०।०॥३४॥

विष्णोः क्रमीऽसि सपत्तुहा प्राणसंशितः पुरुषतेजाः।

<u>प्रा</u>णमनु वि कंमें Sहं प्राणात् तं निभीजामा योई Sस्मान् देष्टि यं वयं द्विष्मः ॥

स मा जीवीत तं याणो जहात ।।३५॥

जितमस्माक्म द्वित्रमुस्माकंमुभ्येष्ठां विश्वाः पृतेना अरातीः।

इदमुहमामुख्यायणस्यामुख्याः पुत्रस्य वर्चस्तेजः प्राणमायुनि वेष्टयामीदमेनमधुराश्चं पादयामि ३६

अर्थ-[थी: संशित: सूर्यतेजा:] तू खुलोकमें तेजस्वी और सूर्यके तेजसे युक्त है, में [दिवं मनु वि कमें] युलोकमें पराक्रम करता हूं और उस युलोकसे उसे इटा देता हूं ।। २७ ॥...[दिनसंशितः मनस्तेजाः ] तू दिशाओं में तेजस्त्री और मनके तेजसे युक्त युक्त है, में [ दिशः ] दिशाओं में पराकम करता हूं और दिशाओं से उसकी हटा देता हूं ।। २८ ॥ … [ आशासंशितः बाततेजाः ] तू उपदिशाओं में तेजस्वी बौर वातके तेजसे युक्त है, सब उपदिशाओं में पराक्रम करता हूं और उसकी वहांसे हटा देता हूं २९॥ [ ऋक्संशितः सामतेजाः ] ऋग्वेदके ज्ञानसे तेजस्वी और सामके तेजसे युक्त है, में [ऋचः अनु वि कमे] ऋष्विज्ञानमें पराक्रम करता हूं और ऋचाओं से उसकी हटाता हूं ॥ ३०॥

[ यज्ञं शितः ब्रह्मतेजाः ] तू यज्ञभे तेजस्वी व ज्ञानके तेजसे युक्त है, मैं यज्ञक्षेत्रमें पराक्षम करता हूं और उसकी यज्ञसे इटाता हूं । १३१॥ ... [औषधिसंकित: सोमतेजा:] तू औषधिद्वारा तेजस्वी और सोमके तेजसे युक्त है, मैं (ओषधी: अनु-वि क्रमे) औषाधीविद्यामें पराक्रम करता हूं और औषधियोंसे उसको हटाता हूं । ॥३२॥ … अप्सुसंशितः वरुणतेजाः ] त् जलोंसे तेजस्वी और वरुणके तेजसे युक्त [ क्षप कनु वि कमे 1 जलोंमें मैं पराक्रम करता हूं कीर जलोंसे उसकी इटाता हूं ।।३३॥... [ कृषिसंशितः अन्नेत्जाः ] तू कृषिसे तेजस्वी और अन्नके तेजसे युक्त है, मैं [ कृषि अनु वि कमे ] कृषिमें पराक्रम करता हूं भौर कृषिसे उसे हटाता हूं ॥ ३४ ॥ · · [ प्राणसंशितः पुरुषतेजाः ] तू प्राणसे तेजस्वी और पुरुषके तेजसे युक्त है [प्राणं अनु वि कमे ] प्राणक्षेत्रमें विकम करता हूं और [ प्राणात तं निर्भजामः ] प्राणसे उसको हटाता हूं, कि जो हमारा देव करता भीर जिसका हम द्वेष करते हैं, वह न जीवे, उसकी प्राण छोड देवे ॥ ३५॥

[६] [ अस्माकं जितं ] हमारा विजय है, [ अस्माकं उद्धितं ] हमारा प्रभाव है। [ विश्वाः पृतना अरावीः अभ्यस्तं ] धव शत्रुक्षेना और वैरी परास्त हुए हैं। [ अहं इदं ] मैं यह [ आमुख्यायणस्य अमुख्याः' पुत्रस्य ] अमुक गोत्रके अमुक माताके पुत्रके शत्रुके [ वर्षः तेजः प्राणं मायुः निवष्टयामि ] वर्चस्, तेज, प्राण और आयुक्तो पूर्ण रीतिसे बांधता हूं और [ इदं एनं अधराखं पादयामि ] इस तरद इसको में नीचे गिराना हूं ॥ ३६॥

स्येस्यावृत्तेम्नवार्वते दाक्षणामन्वावृत्तेम् । सा मे द्रविणं यच्छतु सा मे ब्राह्मणवर्ष्तिम् ।। ३७ ॥ दिशो ज्योतिज्यतीर्भ्यार्वते । ता मे द्रविणं यच्छन्तु ता मे ब्राह्मणवर्ष्तिम् ॥ ३८ ॥ सप्तऋषीन्भ्यार्वते । ते मे द्रविणं यच्छन्तु ते मे ब्राह्मणवर्ष्तिम् ॥ ३९ ॥ ब्रह्माभ्यार्वते । तन्मे द्रविणं यच्छतु तन्मे ब्राह्मणवर्ष्तिम् ॥ ४० ॥ ब्रह्माभ्यार्वते । तन्मे द्रविणं यच्छतु तन्मे ब्राह्मणवर्ष्तिम् ॥ ४० ॥ ब्रह्माम्यार्वते । ते मे द्रविणं यच्छन्तु ते मे ब्राह्मणवर्ष्तिम् ॥ ४१ ॥

(७)यं वयं मृगयामहे तं व्ये स्तृणवामहे । व्यात्तं परमेष्ठिनो ब्रह्मणापीपदाम् तम् ॥ ४२ ॥
वैश्वानरस्य दंष्ट्रांम्यां हेतिस्तं समधाद्रिम । इयं तं प्लात्वाहुतिः समिद्रेती सहीयसी ॥ ४३ ॥
राज्ञो वर्रुणस्य बन्धोऽिस । सोईऽमुमांमुष्यायणम्मुष्याः पुत्रमन्ने प्राणे वधान ॥ ४४ ॥
य अन्नं भ्रवस्पत आक्षियति पृथ्विगमत्ते । तस्यं नस्त्वं भ्रवस्पते संप्रयंच्छ प्रजापते ॥ ४५॥
अपो दिव्या अचायिषुं रसेन समपृक्ष्महि । पर्यस्वानम् आर्गमं तं मा सं सृज् वर्षसा ॥ ४६॥

[ज][यं वयं मृगयामहै] जिसे हम हूंडते हैं, [ सं वर्षः स्तृणवामहै] उसे वधाँसे-हथियारोंसे नष्ट करते हैं, और [परमेष्ठिनः व्यात्ते ] परमेश्वर की विकराल दंष्ट्रामें [ तं ब्रह्मणा आपीपदाम ] उसे हम ज्ञानके योगसे डाळ देते हैं ॥ ४२ ॥

[ वैश्वानरस्य दंध्याभ्यां ] ईश्वरकी दाढों द्वारा बननेवाला जो [ हेति: ] हथियार है, उससे [ तं अभि समदात् ] उसका नाश करते हैं । [ तं प्सात्वा ] उसका नाश करके [ इयं समित् ] यह जा समिधा इस यज्ञमें डाली जाती है, वह [ देवी सहीयसी ] शत्रुको दूर करनेके लिये समर्थ है ॥ ४३ ॥

[ वरुणस्य राज्ञः सन्धः ससि ] वरुणराजके तू बंधनमें पडा है, [ सः समुं ] वह इस [ समुख्यायणं समुख्याः पुत्रे ] इस गोत्रके अमुक माताके पुत्रको [ असे प्राणे बधान ] अज्ञ और प्राणमें बांध देता हूं ॥ ४४ ॥

हे [ भुवः पते ] पृथ्वी के स्वामी ! [ यत् ते अत्रं ] जो तेरा अत्र [ पृथिवी अनु आक्षियति ] पृथ्वीपर है, हे [ प्रजापते ] प्रजाके पालक ! [ तस्य स्वं नः संप्रयच्छ ] तुम उसकी हमें प्रदान करो ॥ ४५ ॥

हे दिव्य [ सापः ] जलो | [सयाचिषं] याचना करता हूं, कि [ रसेन समपृक्ष्मिहि ] हमें रससे संयुक्त करो । हे [ अप्रे ] अप्रे ! [ प्यस्वान् भागमं ] रसके साथ में आ रहा हूं [ तं मा वर्चसा सं सज ] मुन्ने तेजसे युक्त कर ॥ ४६ ॥

अर्थ- [सूर्यस्य आवृतं] सूर्यका आवर्तन अर्थात् [दक्षिणां अन्ववृत्तं] दक्षिण दिशामें गमन है, उसके साथ [अनु आवर्ते]में अनुकूल होकर जाता हूं। [सा मे द्रविणं यच्छतु ] यह मुझे धन देवे। [सा मे द्राह्मणवर्चसं ] वह मुझे ज्ञानतेज देवे। १०॥ [ज्यातिष्मती: दिशः अभ्यावर्ते | तेजीयुक्त दिशाओं में में गमन करता हूं। वे [ताः ] मुझे धन और ज्ञानतेज देवें।। १८॥ [सम्प्रपीन् अभ्यावर्ते ] सप्त ऋषियों के अनुकूल गमन करता हूं। [ते वे नुझे धन और ज्ञानतेज देवें।। १९॥ [अह्म अभ्यावर्ते ] ज्ञानके अनुकूल में चलता हूं [तत् वि नुझे धन और ज्ञानका तेज देवें।। ४९॥ [आह्मणां अभ्यावर्ते ] अप्हाणों के अनुकूल में चलता हूं। [ते वे नुझे धन और ज्ञानका तेज देवें।। ४९॥

सं मां में वचिसा सृज सं प्रजया समार्थुषा ।

विद्युं अस्य देवा इन्द्री विद्यात सह ऋषिभिः ॥ ४७॥

यदंभे अद्य मिथुना शर्पातो यहाचस्तृष्टं जनर्यन्त रेभाः ।

मन्योर्भनेसः शर्व्या जार्यते या तयां विष्यु हृदंये यातुषानान् ॥४८॥

परा श्र्णी हि तर्पसा यातुषानान् परा ऽ में रक्षो हर्रसा श्र्णी हि ।

पराऽचिषा मूर्रदेवां छुणी हि परासुत्यः शोशंचतः ग्रुणी हि ॥ ४९॥

अपार्मस्मे वज्रं प्र हरामि चतुर्भृष्टिं शीष्टिभिद्यां पृतिहान् ।

सो अस्याङ्गानि प्र शृंणातु सर्ग तन्मे देवा अर्च जानन्तु विश्वे ॥-५०॥ (१७)

अर्थ—हे अप्ने ! [मा वर्चसा संस्क ] मुझे तेजसे युक्त कर, [प्रजया आयुषा सं ] प्रजा और आयुसे युक्त कर ! [देवा: अस्य मे विद्युः ] देवता मेरे इस भावको जानें । [इन्द्रः ऋषिभिः सह विद्यात् ] इन्द्र ऋषियोंके साथ इस विषयको जाने ।। ४७॥

हे अमे | [यत् अध मिथुना श्वापातः] आज जो मिलकर गाली देते हैं, [यत् रेभाः वाचः तष्टं जनयन्तं | जो उक्तः वाणीका दीव करते हैं, [या मन्योः मनसः शरहया जायते ] जो कोधसे मनकी हिंसा होती है, [तया यातुषानान् इदये विध्य ] उससे दुष्टोंके हृदयोंका वेध कर ॥ ४८ ॥

[ यातुषानान् तपसा परा शृणीहि ] दुष्टींको अपने तापसे दूर भगा, हे अमे ! [ रक्षः हरसा परा शृणीहि ] राक्षसींको अपने बछसे दूर कर । [ अर्विवा मूरदेवान् परा शृणीहि ] अपनी उवालाने मूर्वींको दूर फेंक, और [ असुनृनः

शीशुचतः परा शूणीहि ] दूसरोंके प्राणींपर तृप्त होनेवालेंको शोक कराते हुए दूर भगाओ ॥ ४९ ॥

[विद्वान्] में यह सब जानता हुआ, [अस्में कीर्षभियाय ] इसका सिर तोडनेके लिये [अयां चतुर्भृष्टिं वज्रं म हरामि] जलोंके चारों ओर नाश करनेवाले वज्रकों फेंकता हूं। [सः अस्य सर्वा अंगानि प्रशृणोतु ] नह इसके सब अंगोंको काटे, [तत् में विश्वेदेवाः अनु जानन्तु ] वह मेरा कर्म सब देव अनुकूलताके साथ जाने ॥ ५० ॥

# शत्रुके पराजयके लिये यत्न ।

शत्रुका पराभव करनेक लिये (ओज) शारीरिक बल, (सहः) शत्रुके हमले सहन करनेका सामध्ये, (बल) सैन्य तथा अन्यान्य प्रकारके बल, (बीये) पराक्रम, वीयेकी शक्ति, (नुम्णे) मानवी अनुकूल्यका सामध्ये, इतने साधन अवस्य हैं। पश्चात् [जिष्णुयोग] विजय प्राप्त करनेकी चातुर्यमयी योजना कैसी करनी है, इसका उत्तम शन चाहिये, सब अन्य बल होनेपर भी समयपर 'जिप्णु-योग' में न्यूनता हुई, तो कुछ भी सिद्धि नहीं हो सकती। इसीके साथ 'ब्रह्मयोग' अर्थात् शनसे सिद्ध होनेवाली योजना अवस्य चाहिये। इसी तरह 'क्षत्रयोग' क्षात्र युद्धक्षेत्रमें कुशलतासे करने पेष्य युद्धके व्यूद आदि रचना-विशेष करनेकी प्रवीणता आवस्यक है। 'इन्ह्रयोग' राजा और राजिश्वर्य इनके साध्य योग होना चाहिये; हसके अभावमें शेष कार्योक्त कीई प्रयोजन सिद्ध नहीं हो सकता। 'सोमयोग' का दूपरा नाम है औषधियोग, शत्रुके साथ युद्ध छिडनेपर अपने लोग जखनी हो गये तो उनको शिव्र आरोग्यसंपन्न करनेके लिये इस वैद्योंके औषधियोगका बडा उपयोग हो सकता है। इसी तरह स्वपक्षीय लोगोंका शारीरिक बल बढानेके लिये भी इस औषधियोगकी अत्यंत अवस्यकता है।

' अप्सुयोग ' का नाम है जलयोग । जलका तो मानवी जीवनके साथ बडा उपयोग है ।, इसलिय विजयप्राप्तिके लिये

जलका संयोग अच्छी प्रकार होना चाहिये । जल न मिला तो पराभव होनेमें कोई देरी न लगुनी ।

संक्षेपसे प्रथमके ६ मंत्रौं में विजयपातिके लिये अस्यंत आवश्यक विषयोंकी सूचना इस तरह दी है।

मंत्र ७ से २१ तक कहा है कि जो जलादि साधन अपने पास हैं, उनका उपयोग शत्रुनाश करने के लिये करना चाहिये, जिससे शत्रु नाशको प्राप्त हो और अपना विजय हो ।

मंत्र २२ से २४ तक कहा है कि जलसे सब शरीर, मन आदिकी निर्दोषता सिद्ध होती है, उसीसे शरीर के और मनके गण दूर होते हैं। मनके मलोंसे खप्तदंष होता है और शरीरके मलोंसे रोग होते हैं। जलप्रयोगसे ये सब दोष दूर होते हैं और मनुष्य निर्दोष होता है और विजय प्राप्त करनेमें समर्थ होता है। जबतक शरीर और मनमें दोष होंगे, तबतक विजय प्राप्त नहीं हो सकता और प्राप्त होनेपर स्थिर भी नहीं रह सकता।

पृथ्वी, अन्तिरिक्ष, यी, दिशा उपदिशा, ऋचा, यजु, यज्ञ, थीबाघे, सोम, आप, कृषि, अज्ञ, प्राण आदि सा स्थानींसे शत्रु है इटाना चाहिये और इन स्थानों को शत्रुरहीत करना चाहिये, यह आशय २५ से ३५ तक मंत्रोंका है।

इतना करनेपर विजय होगा भीर ऐसा पत्रित्र वीरही शत्रु को बांधकर उसकी पांचके तले दबा सकता है, यह ध्या ३६ वे मंत्रमें कही है।

सूर्यसे तेजस्विता, दिशाओं से विस्तृत कार्यक्षेत्र, ऋषिओं से झान, ब्रह्म अर्थात् मंत्रों से सुविचार और ब्राह्मणों से उत्तम उपदेश प्राप्त करके विजयी होनेकी सूचना मंत्र ३७ से ४९ तक के मंत्रों में है।

४२-४३ इन दो मंत्रोंमें अपने शत्रुको परमेश्वरके अधीन अर्थात् उसके न्यायके अधीन करनेको लिखा है। खयं उसके नारा न करते हुए ऐसा करना, कि वह अपना कुछ न कर सके, और पश्चात् उसे ईश्वरके हवाले करना । परंसु ऐसा करनेके छिये अपना बल बढ़ ना चाहिये, शत्रुका घटाना चाहिये और ऐसी व्यवस्था करनी चाहिये कि शत्रु अपना कुछ भी न बिगाड सके ।

शत्रु अपना केदी होनेपर भी उसे परमेश्वरका केदी मानना चाहिये । उपका नाश करना है तो परमेश्वर करे ।

अपने पास बळ, अज्ञ, जळ, शौर्य, तेजस्विता आदिकी अधिकता रहे, और शत्रुके पाम येही वस्तुएं कम हों, ऐसी योजना करना चाहिये। यहांतक ४७ वें मंत्रतकके मंत्रभागसे सोध मिलता है।

गाली गलोछ अपने राज्यमें कोई किसीको न देवे। यह वाणीका अपन्यवहार शत्रुके राज्यमें चाहे होता रहे। दुर्शोका विष्वंश्व इस तरह करना और सज्जनोंकी रक्षा करनी चाहिये। यह इस स्कका संक्षेपसे आशय ।

# (६) माणिबन्धन ।

( ऋषिः-बृह्रस्पतिः । देवता-फालमणिः, वनस्पतिः ,३ आपः )

अरातीयोश्रीतृंच्यस्य दुर्हादी द्विपतः शिरंः। अपि वृत्रचाम्योजसा ॥ १ ॥ वर्मे मर्ह्यम्यं माणिः फालांजातः कंरिष्यति । पूर्णी मन्यन् भागमद्रसेन सह वर्षसा ॥ २ ॥

अर्थ- ( भरातीयोः आतृष्यस्य ) शत्रु वैरी ( दुर्हादः द्विषतः शिरः ) दुष्ट हृदयी भौर द्वेष करनेवालेका सिर [ भोजसा अपि सुश्चामी ] वेगसे मैं तोडता हं ॥ १ ॥

<sup>[</sup>फालात जातः अयं मणिः ] फालमे बना हुआ यह मणि [ मतां वर्ष करिष्यति ] मेरे लिये कर जैसी रक्षा करेगा। [ मन्थेन रसेन वर्षसा सह पूर्णः ] मन्थन-सामर्थ्य रस और वर्षसे पुण होनेके कारण पूर्ण समर्थ नह मणि [मा भागमत्] मेरे पास आगया है। । २ ॥

यत् त्वी शिकः प्राऽविधीत् तक्षा हस्तेन् वास्यो ।

आपंस्त्वा तस्मां अविज्ञाः पुनन्तु श्चियः श्चित् । ३ ॥

हिरण्यस्ययं माणः श्रद्धां युक्तं महो दर्धत् । गृहे वसतु नोऽतिथिः ॥ ४ ॥

तस्मै पुतं सुरां मध्वकंमकं श्वदामहे ।

स नेः पितेवे पुत्रेम्यः श्रेयेः श्रेयशिकित्सतु भूयोभ्यः श्वःश्चौ देवेम्यो माणिरेत्यं ॥ ५ ॥

यमवैधाद् बृहस्पतिर्माणे फालं घृत्श्चतेपुत्रं खदिरमोजेसे ।

तम्प्रीः प्रत्यप्तश्चत् सो अस्मै दुह आज्यं भूयोभ्यः श्वःश्वस्तेन् त्वं दिष्ततो जेहि ॥ ६ ॥

यमवैधाद् बृहस्पतिर्माणे फालं घृत्श्चतेपुत्रं खदिरमोजेसे । तिमन्द्रः प्रत्यप्तश्चतौजेसे वार्याप्य कम् ।

सो अस्मै बल्तिम् दुहे भूयोभ्यः श्वःश्वस्तेन् त्वं दिष्तो जेहि ॥ ७ ॥

यमवैधाद् बृहस्पतिर्माणे फालं घृत्श्चतेमुत्रं खदिरमोजेसे ।

ते सोमः प्रत्यप्तश्चत महे श्रोत्रीय चश्चसे ।

सो अस्मै वर्च इद् दुहे भूयोभ्यः श्वःश्वस्तेन् त्वं दिष्तो जेहि ॥ ८ ॥

यमवैधाद् बृहस्पतिर्माणे फालं घृतुक्चतेन् त्वं दिष्तो जेहि ॥ ८ ॥

वसवैधाद् बृहस्पतिर्माणे फालं घृतुक्चतेन् त्वं दिष्तो जेहि ॥ ८ ॥

वसवैधाद् बृहस्पतिर्माणे फालं घृतुकच्चतेमुत्रं खदिरमोजेसे ।

ते सर्थः प्रत्यपुत्रवत् तेनेमा अंजयद् दिर्गः ।

सो अस्मै भृतिमिद् दुहे भूयोभ्यः श्वःश्वस्तेन त्वं दिष्तो जेहि ॥ ९ ॥

् [ असं मणि: ] यह मणि [ हिश्ण्यहाक् ] सुवर्णमाला, [ श्राद्धां यज्ञं महः दधत् ] श्रद्धा भक्ति, यज्ञ और महत्त्वका घारण

करें और यह [ नः गृष्टे कतिथिः वसतु ] हमारे घरमें पूजनीय जैसा होकर रहे ॥ ४ ॥

[ तस्मै धृतं सुरां मधु बन्नं क्षदामहे ] उसके लिये घी, बृष्टि जल, शहद और अन्न हम देते हैं, [ सः नः पुन्नेभ्यः पिता क्ष्म ] बह हमें जैसा पिता पुत्रोंको देता है, वस श्लियः चिनित्सतु ] पाम कल्याण देवे । यह [माणः देवेभ्यः एरय ] मणि देवोंके पास्के यहां जाकर [ भूयोभूषः श्वः-श्वः ] वारंवार और प्रतिदिन हमें सुख देवें ।। ५ ॥

[फालं पृतक्तुतं स्विदं उम्रं माणं] फालमे उत्पन्न घांसे भरपूर खादिरका बनाया और वीरता बढानेवाला माण है, [यं भोजसे पुरस्पतिः सबझान्] जिसको बलशृद्धिक लिये बृहस्पतिने यह माण बांधा है. [तं आग्निः प्राते अमुखत ] उसे अग्नि मुझे देवे, धारण कराने, [सा असमै भूयो-भूयः श्व:-श्व:-आज्यं दुंद ] वह इसके लिये प्रतिदिन वार्गार घी देवे। (तेन स्वं द्विपतो बिद्धं तु श्रृष्ठो तु श्रृष्ठो भार अर्थात् विध्वंस कर ॥ ६ ॥

[यं ] जिमपर बृहस्पतिने " मणि बांधा है, [तं इन्द्रः प्रति अग्रुवत ] उसे इन्द्र मुझे देवे और [ भोजसे वीर्याय

कम् ] भोज. वीर्य और सुख प्राप्त करावे | सि: भरमें बलं इत् दुहे० ] वह उसकी बल देवे ० ॥ ७ ॥

[यं॰] जिमपर॰... [तं सीमः प्रति असंखान ] उस सोम मुझ देने, [महे कोत्राय नक्षसे ] महत्तन, श्रेत्र और दृष्टि देने। उसे [बर्चः दुष्टे॰] वह वर्च देने॰ ॥ ८ ॥ [यं॰] जिसपर॰... [तं स्यंः प्रति असंश्चित ] उसे स्यं देने ि तेन इमा दिशः अजयत् ] और उससे यह ॥॥ दिशाओं को जीते, [सः अस्मै भूति दुष्टें॰] वह इसक लिये ऐश्वर्य देने॰ ॥ ९ ॥

सर्थ- [ यत् त्वा शिक्तः तक्षा ] जो तुझे दुशल तर्खाण [वःस्या इस्तेन परा अवधीत् ] शश्चयुक्त हाथसे मारता है [तस्मात्] उससे [ जीवकाः ग्रुचयः आपः ] जीवन देनेवाले शुद्ध जल [ श्रुचिं त्वा पुनन्तु ] तुझ पावत्र वीरको पवित्र बनावे ॥ ३ ॥

यमबेशाद बृहस्पतिमील काल घृत्वज्वतंमुग्रं खंदिरमोजसे ।
तं विश्रचन्द्रमा मुणिमसुराणां पुरोडजयद् दान्वानां हिर्ण्ययीः ॥
सो अस्म श्रियमिद् दुंहे भ्योभ्यः श्रःश्वस्तेन त्वं हिष्वतो जहि ॥ १० ॥ (१८)
यमबेश्नाद् बृहस्पतिवीताय मुणिमाश्चे ।
सो असे बाजिन दुहे भ्योभ्यः श्रःश्वस्तेन त्वं हिष्वतो जहि ॥ ११ ॥
यमबेशाद बृहस्पतिवीताय मुणिमाश्चे । तेनमां मुणिनां कृषिमुश्चिनांवृभि रक्षतः ।
स भिष्यस्या मही दुहे भ्योभ्यः श्रःश्वस्तेन त्वं हिष्वतो जहि ॥ १२ ॥
यमबेशाद बृहस्पतिवीताय मुणिमाश्चे । तं विश्वत सविता मुणि तेनेदमंजयत् खिः ।
सो असे मुनृतां दुहे भ्योभ्यः श्रःश्वस्तेन त्वं हिष्वतो जहि ॥ १३ ॥
यमबेशाद बृहस्पतिवीताय मुणिमाश्चे । तमापो विश्वतीमीण सदौ धावन्त्यश्चिताः ।
सं अस्थाद बृहस्पतिवीताय मुणिमाश्चे । तं राजा वर्रणो मुणि प्रत्येमुश्चत श्रंभुवेम् ।
सो असे सुत्यामद् दुहे भूयोभ्यः श्रःश्वस्तेन त्वं हिष्वतो जहि ॥ १४ ॥
यमबेश्नाद बृहस्पतिवीताय मुणिमाश्चे । तं राजा वर्रणो मुणि प्रत्येमुश्चत श्रंभुवेम् ।
सो असे सुत्यामद् दुहे भूयोभूयः श्रःश्वस्तेन त्वं हिष्वतो जहि ॥ १५ ॥
यमबेश्नाद बृहस्पतिवीताय मुणिमाश्चे । तं देवा विश्वतो मुणि सवीश्चिकान् युधाऽजयन्।
स एन्यो जितिमद् दुहे भूयोभूयः व्यःश्वस्तेन त्वं हिष्वतो जिहि ॥ १६ ॥

अर्थ-[यं]... [तं मणि विश्वत् चन्द्रमाः] उस मणिको धारण करनेवाला चन्द्रमा [ असुराणां दानवानां हिरण्ययीः पुरः मजयत्] असुरों और दानवोंकी सुवर्णयुक्त नगारयोंको पराजित करता है। [सः अस्मै श्रियं दुहै०] वह इसके लिये श्री देत. है०॥ १०॥

<sup>[</sup>यं०] जिसको बृहस्यति मणि बांधता है और [बाहावे वाताय ] गतिमय वायुवी शक्ति से युक्त करता है, [सः भरमें बाजिनं युहे० | बह इसके लिये अश्व देता है । १९॥

<sup>[</sup> बं॰ ] जिसकी बृहरपति मणि बांधता है, [ तेन मणिना ] उस माणिसे [ अधिनी हभां कृषि अभिरक्षतः ] अधिनी-देव इसकी कृषिकी रक्षा करते हैं । [ सः भिषाम्कां महः दुद्दे ] वह उन वैद्योंके द्वारा इसे बडा तेज या अब देता है • ॥१२॥

<sup>[</sup>यं॰]...[तं माणे सविता विश्वत्] उस माणिको सविताने धारण किया, [तेन स्वः अयज्ञत्] उससे स्वर्गाय प्रसाग का यजन किया, [अ। अस्मै स्नृतां दुहे ] वह इसके लिये सत्य देता है ॰ 119३ (।

<sup>[</sup>यं.]..... [ वं मणि अप: विश्वतीः ] उस माणिको जल धारण करती हैं, [सदाः आक्षिता धावन्ति ] अक्षय होकर-सदा दोडती है [स अन्यः असृतं दुहे॰ ] वह इनके लिये अमृत देता है॰ ॥ १४ ॥

<sup>[</sup>यं॰ ] ... [तं शंसुवं मणि राजा वरुणः प्रश्चमुद्धत ] उस सुखदायी माणिको राजा वरुण छोड देता है, [सः अस्मै सत्यं दुहे ] वह इसके िये सत्य देता है ॰ ॥ १५॥

<sup>[</sup>यं]... [ वं मणि देवा विश्वतः ] इस मणिशो देवोंने धारण किया और [ युधा सर्वान् छोकान् अजयन् ] युद्ध करके सब लोकोंको जीत लिया। [ स प्रथः जिति इत् दुहै० ] वह इनको विजय देता है ० ॥ १६॥

यमबेच्नाद् बृहस्पतिवीताय मणिमाशवै। तिमुमं देवतां मुणि प्रत्यमुश्चन्त शंभुवंस्। त आम्यो विश्वामिद दुंहे भूयोभूयः श्वःश्वस्तेन त्वं द्विष्तो जंहि॥ १७॥ ऋतवस्तमंबभतात्वास्तमंबभत । संवत्सरस्तं बुद्धा सर्वे भूतं वि रक्षिति ॥ १८ ॥ अन्तर्देशा अवभत प्रदिशास्तर्मवभत । प्रजावितिसृष्टी मुणिद्विष्तो मेडर्थराँ अकः ॥ १९ ॥ अर्थवीणी अबझताथर्वणा अबझत। तैर्मेदिनो अङ्गिरसो दस्यूनां बिभिदुः पुरस्तेन त्वं द्विष्तो जीहि॥ २०॥ (१९) तं धाता प्रत्यंमुऋत स भूतं व्यंकल्पयत् । तेन त्वं द्विष्तो जंहि ॥ २१ ॥ यमवैधाद् बृहस्पतिर्देवेभ्योः असुरक्षितिम् । स मायं मणिरागमद् रसेन सह वचैसा ॥ २२ ॥ यमवधाद् बृहस्पतिदेवेभ्यो असुरक्षितिम्। स मायं मुणिरागमत् सह गोभिरजाविभिरत्नेन प्रजयां सह ॥ २३॥ यमबी झादू बृहस्पति देवे भयो असुरिक्षतिम् । स मार्थं मुणिरागीनत् सह बीहियुवाभ्यां महसा भूत्यां सह ॥ २४॥ यमबंधाद् बृहस्पतिर्देवेश्यो असुरक्षितिम्। स मायं मणिरागमनमधोषेतस्य धारया कीलालेन मणिः सह।। २५॥ यमबंधाद् बृहस्पतिदेवेभ्यो असुरक्षितिम्। सं मार्थ मणिरागमदूर्जिया पर्यसा सह द्रविणेन श्रिया सह ॥ २६ ॥

अर्थ-[यं ]-[तं शसुवं इमं मणि देवता प्रत्यमुझनत] उस सुखदायी मणिको देवताओंने छोड़ दिया,[सः आस्यः विश्वं इद् दुहे] बह इनके लिये सब सुख देता है ।। १७ ।।

[ ऋतवः तं भवझत ] ऋतु उसकी बांधते रहे, [ भार्तवाः तं भवझत ] ऋतुवे उत्पन्न पदार्थ उसकी बांधते हैं।

[ संवरसरः तं बध्वा ] संवरतर उसे बांधकर [ सर्वे भूतं विरक्षति ] सब भूतमात्रकी रक्षा करता है ॥ १८॥

(अन्तर्देशा तं अवझत) अन्तर्दिशाओंने उछे बांघा, (प्रादेशः तं अवझत) दिशास्रोने उसे बांघा, यह (धजापति

सृष्टो मणिः ) प्रजापतिने निर्भाण किया मणि ( में दिषतः मधरान् अकः ) मरे शत्रु ऑको नीचे करता है ॥ १९॥

( अथर्वाणो अवस्त ) अथर्वाओंने इसे बांघा ( अधर्वणा अवस्त ) आधर्वणिकोंने इसे बांघा था, ( तैः मेदिनः अंगिरसः) उससे बलवान हुए आंगिरस ( दस्यूना पुरः विभिद्धः ) शत्रुओंके नगराँको तोडते रहे, (तेन स्वं द्विषतः जिह्न ) इससे तू अपने श्त्रुऑकी परास्त कर ॥ २०॥

(तं भाता प्रत्यमुद्धत ) उसे भाताने भारण किया था। (सः भूतं व्यक्ष्णयत् ) वह भूतोंको बनानेमें समर्थ हुआ

तेन स्वं द्विषत: जिह्न ) उसके बलसे तू अपने शत्रुओंको परास्त कर ॥ २१ ॥

( ५०) ... । असुरक्षिति ]जिस असुर-विनाशको (देवेभ्यः बृहस्पतिः अवभात् ) देवोंके लिये बृहस्पतिने बांधा था, ( सः अयं मणिः मा ) वह मणि मेरे पास ( रसेन वर्चसा सह शागमत् ) रस और तेजके साथ आगवा है ॥ २२ ॥

(यं०).... वह (गोभिः अजाभिः अक्षेत प्रजया सह ) गौर्वे वकिरियां, अझ और प्रजाके साथ ।।। २३॥ (बं०)...(ब्रीहियवाभ्यां महस्रा भूत्या सह) चावल जी ता ऐश्वर्यके साथ. ॥२४॥ ... ( मधी: धृतस्य धार्या कीलालेन सह ) भी, मधु और पेयकी भाराओं के साथ शारपार ।। ... (प्यसा द्विणेन श्रिया सह ) दूध भन और श्रीके साथ ।। रू६ ॥ यमवेष्नाद् बृह्स्पतिर्देवेभ्यो असुरिक्षितिम् ।

स मायं मणिरागंमत तेर्जसा त्विष्यां सह यर्जसा कीत्यां सह ॥ २७॥

यमवेष्नाद् बृह्स्पतिर्देवेभ्यो असुरिक्षितिम् । स मायं मणिरागंमत् सर्वामिभूतिभिः सह ॥ २८॥

तिम्मं देवतां माणि महा ददतु पुष्टये । अभिभ्रं क्षंत्रवर्षनं सपत्नदम्भनं माणिम् ॥ २९॥

वस्यानः सेपत्नहा सपत्नान् मेऽधराँ अकः ॥३०॥ (२०)

उत्तरं द्विष्तो माम्यं मणिः कृणोत् देवजाः । यस्य लोका हमे त्रयः पयो दुग्धमुपासिते ॥

स मायमधि रोहत् मणिः श्रृष्टयाय मूर्धितः ॥३१॥

यं देवाः पितरा मनुष्या उप्जीवन्ति सर्वदा। स मायमधि रोहत् मणिः श्रृष्टयाय मूर्धितः॥३२॥

यथा बीजेमुर्वरायां कृष्टे फालेन् रोहिति । एवा मियं प्रजा प्रवित्रक्षमम् वि रोहत् ॥ ३३॥

यसौ त्वा यज्ञवर्धन् मणे प्रत्यमुचं श्रिवम् । तं त्वं श्रीतदक्षिण मणे श्रेष्टयाय जिन्वतात् ॥३४॥

पत्तिमुक्षं समाहितं जुलाणो अग्रे प्रति हर्ष होमैः ।

तस्मिन् विदेम सुमृति स्वस्ति प्रजां चक्षुः पुशून्त्सिमिद्धे जातविद्धि ब्रह्मणा ॥ ३५॥ (२१)
॥ इति वृतीयोऽनुवाकः ॥३॥

भर्य- ( तेजसा स्विष्या प्राप्ता कीस्पी सह ) तेज, चमक, वस सीर कीर्तिके साथ ।। २७॥

(सर्वामिः सूतिमिः सह..... ) सम ऐश्वरीके साथ वह मणि (मा भागमत्) मेरे पास आया है ॥२८।।

(तं इमं मणि ) इस मणिको (देवता पुष्टेय मश्चां ददा ) देवताएं पुष्टिके लिय मुझे देवें । यह (जिमिसुं क्षत्रवर्षमं सपत्नदम्भनं मणि ) शत्रुनाशक, क्षात्रतेज बढानेवाला, वैरीका विध्वंसक यह मणि है ॥ २९॥

(ब्रह्मणा तेजसा सह)ज्ञान और तेजके साथ(मे शिवं प्रति सुंचामि)में इस कल्याणकारी माणिको धारण करता हूं। या मणि (ब्रह्मणा तेजसा सह)ज्ञान और तेजके साथ(मे शिवं प्रति सुंचामि)में इस कल्याणकारी माणिको धारण करता हूं। या मणि (ब्रह्मणा तेजसा सह)ज्ञान और तेजके साथ(मे शिवं प्रति सुंचामि)में इस कल्याणकारी माणिको धारण करता हूं। या मणि

[ अयं देवता: मणि: ] यह देवोंसे उरपन्न होनेवाला मणि [ मां द्विषतः उत्तरं कृणोतु ] मुझे शतुओंसे अधिक ततान अवस्थामें रखे । [ यस्य दुग्धं ] जिससे दुहा गया सार [ इमे त्रयः छोकाः उपासते ] ये तीनों लोड प्राप्त करते हैं । [ सः वयं मणि: ] वह यह मणि [ मा श्रष्टियाय मूर्धतः अधिरोहतु ] मुझे श्रेष्ठ स्थानके ऊपर चढावे ॥ ३१ ॥

(देवा: पितरः, मनुष्याः यं सर्वदा उपजीवान्ति) देव पितर और मनुष्य जिसपर सदा निर्भर रहते हैं, बद (श्रेष्ठ-याय०) केह स्थानपर मुझे चढावे ॥ ३२ ॥

(फालेन कृष्टे उर्वरायां ) फालमे इल किये हुए भूमिमें (यथा बीजं रोहति ) जैसा बीज उगता है, (एव मिय प्याः पशवः नर्जा वि रोहतु ) वैसाही मेरे पास संतान, पग्न और अन्न बहुत हो जावे ॥ ३३ ॥

(यज्ञवर्धन मणे) यज्ञ बढानेवाले मणे! ( स्वां शिवं यस्मै प्रति समुचं ) तुझ ज्ञुभ मणिको जिसके लिये में पारण कराऊं, (शतदक्षिण मणे) सौ प्रकारकी दक्षिणा देनेवाले मणि ! (तंस्वं श्रेष्ठयाय जिन्वतात् ) उसे तू श्रेष्ठाताके लिये बढाओ॥३४॥

हे अमे ! (समाहितं इध्मं खुपाणः) प्रदिश इंधनका सेवन करता हुआ (होमैं: प्रति हर्य) होमहवनींसे समाह हो। (तस्मिन् समिन्दे जातवेदांसे ) उस प्रदीश अभिने (ब्रह्मणा) ज्ञानसे (सुमर्ति स्वस्ति प्रजां) उत्तम बुद्धि, कल्याण, संतान, (चक्काः पद्मत्) दृष्टि और पद्मभोंको (विदेम ) प्राप्त करें ॥ ३५ ॥

इस सूक्तमें विशेष प्रकारके मणिके भारण करनेका महत्त्व दर्शामा है।

# (७) सर्वाधारका वर्णन।

( ऋषि:-अथर्वा । देवता-स्कम्भः आत्मा गा )

किस्मिक्क तथीं अस्याधि तिष्ठति किस्मिक्क ऋतम्रथाध्याहितम् ।

कि ज्रुतं के श्रद्धाऽस्यं तिष्ठिति किस्मिक्क स्तर्यमस्य प्रतिष्ठितम् ॥ १ ॥

कस्मादक्काद् दीप्यते अप्रिर्म्य कस्मादक्कात् पवते मात्तिश्चा ।

कस्मादक्काद् वि मिम्नितेऽधि चन्द्रमां मह स्कम्भस्य मिमानो अक्कंम् ॥ २ ॥

किस्मिक्क तिष्ठति भूमिरस्य किम्मिक्क तिष्ठत्यन्तिश्चम् ।

किस्मिक्क तिष्ठति भूमिरस्य किम्मिक्क तिष्ठत्यन्तिश्चम् ।

किस्मिक्क तिष्ठत्याहिता द्यौः किस्मिक्क तिष्ठत्यन्तिश्चम् ।

किश्व प्रेप्तन्तीराभियन्त्यावृतः स्कम्भं तं ब्रुहि कन्मः स्विदेव सः ॥ ४ ॥

कि प्रेप्तन्तीराभियन्त्यावृतः स्कम्भं तं ब्रुहि कन्मः स्विदेव सः ॥ ४ ॥

यत्र यन्त्यत्वो यत्रार्तिवाः स्कम्भं तं ब्रुहि कत्मः स्विदेव सः ॥ ५ ॥

के प्रेप्तन्ती युवती विक्षेपे अहोरात्रे द्रवतः संविद्राने ।

यत्र प्रेप्तन्तीराभियन्त्यापः स्कम्भं तं ब्रुहि कत्मः स्विदेव सः ॥ ५ ॥

के प्रेप्तन्ती युवती विक्षेपे अहोरात्रे द्रवतः संविद्राने ।

यत्र प्रेप्तन्तीराभियन्त्यापः स्कम्भं तं ब्रुहि कत्मः स्विदेव सः ॥ ६ ॥

वर्ष—( अस्य किस्मन् अंगे तपः आधिष्ठावे ) इस मनुष्यके किस अवयवमें तप करनेकी शक्ति रहती है । ( अस्य अस्मन् अगे अस्य अस्मन् अगे तपः आधिष्ठावे ) इस मनुष्यके किस भागमें ऋत— सरलताका भाव रहता है ? ( अस्य अस्मन् विष्ठि ) इसमें असा और जत कहां रहते हैं ? ( अस्य किस्मन् अंगे सस्य प्रतिष्ठितम् ) इसके किस अवयवमें सत्य रहता है ? ॥ १ ॥ (अस्य कस्मान् अंगान् अक्षिः दीण्यते ) इस परमात्माके किस अंगसे अप्ति प्रदीप्त होता है ? (कस्मान् अंगान् मानित्या पवते ) इसके किस अवयवसे वायु बहता है ? ( कस्मान् अंगान् चन्द्रमा विष्ठित ) किस अवयवसे चन्द्रना प्रकाशित होता है ! ( मा स्कंमस्य अंगे मिमानः ) और महान् स्कंम अर्थान् विश्वाधारके किस अंगका मापन वह करता है ! ॥ २ ॥ ( वास्य कस्मिन् अंगे भूमिः तिष्ठति ) इस परमात्माके किस अंगमें भूमे रहती है ? ( कस्मिन् अंगे अन्तरिक्षं तिष्ठति ) किस

बंगमें जन्तरिक्ष रहता है ! (कस्मिन् अंगे आहिता छो: तिष्ठति ) किस अंगमें यह सुरक्षित शुलोक रहता है ! और (कस्मिन् बंगमें जन्तरिक्ष रहता है ! (कस्मिन् अंगे आहिता छो: तिष्ठति ) किस अंगमें यह सुरक्षित शुलोक रहता है ! और (कस्मिन्

( कर्ष्य: मिनिः क प्र-ईंप्सन् दीप्यते ) कपरका आमि अर्थात् सूर्य किस ओर देखता हुवा प्रकाशता है ? ( मातरिया पा प्र-ईंप्सन् पवंत) वायु कहां दृष्टि रखकर बहता है ? (यत्र प्र-इंप्सन्ती: आवृत: अभियन्ति) जहां दृष्टि रखते हुए ये जलप्रवाह प्र-इंप्सन्ती: आवृत: अभियन्ति) जहां दृष्टि रखते हुए ये जलप्रवाह प्र-इंप्सन्ती: आवृत: अभियन्ति) जहां दृष्टि रखते हुए ये जलप्रवाह प्रकार देहें हैं, ( तं स्कंभं ब्राहि ) उस सर्वाधारके विषयमें मुझे कह दे कि ( सः कतमः दिवत् एवं ) वह कीनसा है ? ॥ ४ ॥

( अर्थमासाः माताः ) पक्ष और महीने ( संवरक्षरेण सह संविद्यानाः ) वर्षके क्या मिलते हुए ( क क यन्ति ) कहां कहां भला नत रहे हैं । ( यत्र ऋतनः यत्र आतंवाः यन्ति ) जहां व ऋतु और ऋतु । उत्पन्न पदार्थ चल रहे हैं, ( त स्कंभं मृद्धि ) उस सर्वाध रके विषयमें कह कि या कीनसा पदार्थ है ? ॥ ५ ॥

( क्व प्र-ईप्यन्ती विरूपं युवती ) किस ओर लक्ष्य रखकर ये विरुद्ध रूपवाली स्त्रियं अर्थात् ( कहोरान्ने ) दिन प्रभा कीर रात्री ( संविदाने क्वतः ) मिलकर दौढ रहीं हैं ? ( पन प्र-ईप्यन्तीः भाषः अभियन्ति ) जहां लक्ष्य रखकर जल जा रहे हैं, ( रुकंभें ॰ ) उसी सर्वाधारके विषयमें स्वा दे कि वह कीनसा पदार्थ है ? ॥ ६ ॥ यस्मिन्द्द्त्वध्वा ग्रुजापिति छोंकान्द्सर्वा अधारयत् । स्क्रम्भं तं बृहि कत्मः स्विद्वेव सः ॥ ७॥ यत्पर्मम्वमं यर्च मध्यमं प्रजापितः समुजे विश्वक्रिपम् । कियेता स्क्रम्भः प्र विवेश तत्र यत्र प्राविश्वत्क्ष्यम् त्र ॥ ८॥ कियेता स्क्रम्भः प्र विवेश भूतं कियेद्धविष्यदन्वार्थयेऽस्य । एकं यदक्रमक्षंणोद्दसहस्रधा कियंता स्क्रम्भः प्र विवेश तत्रं ॥ ९॥ यत्रं छोकांश्च कोशांथापो ब्रह्म जनां विदुः । असंख् यत्र सखान्त स्क्रम्भं तं ब्रहि कत्मः स्विदेव सः ॥ १०॥ (२२) यत्र तपः पराक्रम्यं वृतं धारयत्युत्तरम् । कृतं च यत्रं श्रुद्धा चापो ब्रह्मं स्वाहिताः स्क्रम्भं तं ब्रहि कत्मः स्विदेव सः ॥ १०॥ यस्मन्भ्रिन्तिस्वं द्यापिस्मन्त्रध्याहिता । यत्रापिक्षन्द्रस्याः स्वर्णे वात्रस्तिष्ठन्त्यापिताः स्क्रम्भं तं ब्रहि कत्मः स्विदेव सः ॥ १२॥ यस्य त्रयंक्षिश्वदेवा अङ्गे सर्वे समाहिताः । स्क्रम्भं तं ब्रहि कत्मः स्विदेव सः ॥ १२॥ यस्य त्रयंक्षिश्वदेवा अङ्गे सर्वे समाहिताः । स्क्रम्भं तं ब्रहि कत्मः स्विदेव सः ॥ १२॥ यस्य त्रयंक्षिश्वदेवा अङ्गे सर्वे समाहिताः । स्क्रम्भं तं ब्रहि कत्मः स्विदेव सः ॥ १२॥

अर्थ — ( यहिमन् स्तब्ध्वा ) जिस्न आधारपर रहकर ( प्रजापितः सर्वोत् कोकान् अवारयत् ) प्रजापितने सब लोकांका धारण किया ( तं स्कंभं० ) उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन है ? ॥ ७ ॥

<sup>(</sup>यत् परमं अवमं यत् च मध्यमं ) जो लेक निकृष्ट और जो मध्यम (विश्वरूपं प्रजापितः सस्त्रेष ) विश्वरूप प्रजापितने उपका किया है, (तन्न स्कम्भः कियता प्रविवेश ) वहां सर्वाधारने कितना प्रवेश किया है और (यत् न प्राविशत् तत् कियत् सभूव ) जहां वह प्रविष्ट नहीं हवा वह कितना हवा है ? ॥ ८ ॥

<sup>(</sup> स्कम्मः भूतं कियता प्रविवेश ) यह सर्वाधार भूतकालके विश्वमें कितने अंशसे प्रविष्ट हुना था ? ( मस्य कियत् भिविष्यत् भनु-माशये ) इसका कितना अंश भविष्यमें उत्पन्न होनेवाले विश्वमें प्रविष्ट होगा ! (यत् एकं अंगं सहस्रधा मकु-णोत् ) जिसने अपने एक अंगको ही हजारों प्रकारों में वर्तमानकालमें प्रवाह किया है (तन्न स्कंभः कियता प्रविवेश ) वहां सर्वाध्यार कितना प्रविष्ट हुआ है ? ॥ ९ ॥

<sup>(</sup> यत्र छोकान् कोशान् ) जिसमें सब लोक भीर कोश रहते हैं और ( आपः व्रद्य ) जहां जल भीर ब्रह्म रहता है ऐसा ( जनाः विदुः ) लोग जानते हैं, ( असत् च सत् च यत्र धन्तं) सत् और असत् जहां मिला है ( तं स्कॅमं ब्रूहि ) उस सर्वाधार का वर्णन मुझे कह सः कतमः स्वित् एव ) वह मछा कौन है ? ॥ १० ॥

<sup>(</sup>यत्र) जिसके आधारसे (पराक्रम्य सर्वः) बढा प्रयान करके तप (उत्तरं वर्तं धारयति) उच्चृतरः व्रतका धारण करता है तथा जहां (यत्र त्रस्तं श्रद्धा च आपः व्रद्धा ) ऋतः श्रद्धा आप् और व्रद्धा (समाहिताः) सुस्थिर रहे हैं (तं स्कंमं ब्रुहि॰) उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन हैं ?॥ १९॥

<sup>(</sup>यस्मिन्) जिसमें (भूमिः अन्तारिक्षं ग्रीः) पृथ्वी, अन्तारिक्ष और युलोक (अध्याहिता) दिके हैं और (यन्न अभिः चन्द्रमाः सूर्यः वातः) जिसमें अप्नि, चन्द्र, सूर्यं और वायु [आर्पिताः तिष्ठन्ति ] आश्रय लेकर रहते हैं उस [ कं स्कंमं ॰ ] सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन है ?॥ १२॥

<sup>[</sup>सर्वे त्रयः श्रिशत् देवाः ] सब तैतीस देव [ यस्य अंगे समाहिताः ] जिसके शरीरमें स्थिर हुए हैं [ तं स्कंभं० ] उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन हैं ? ॥ १३ ॥

यत्र ऋषयः प्रथमजा ऋचः साम यर्जुर्मही । एक विर्यस्मिनापितः स्कम्भं तं ब्रंहि कन्मः स्विदेव सः ॥ १४ ॥ यत्रामृतं च मृत्युइच पुरुषेऽधि समाहिते। समुद्रो यस्य नाड्यं १: पुरुषेऽधि समाहिताः स्कम्भं तं बूहि कत्मः स्विद्रेव सः ॥ १५॥ यस्य चर्तसः प्रदिशों नाड्यं १ स्तिष्ठं नित प्रथमाः। युक्ती यत्र पराक्रान्तः स्क्रमभं तं ब्रंहि कतुमः स्विदेव सः ॥ १६॥ ये पुरुषे ब्रह्म विदुस्ते विदुः परमेष्ठिनम् । यो वेदं परमेष्ठिनं यहन वेदं प्रजापंतिम् । ज्येष्ठं ये ब्राह्मणं विदुस्ते स्क्रम्भमंनुसंविदुः ॥ १७॥ यस्य शिरो वैश्वानुरश्रक्षुरिहर्माऽभेवन् । अङ्गानि यस्य यातर्यः स्कूम्भं तं ब्रंहि कतुमः स्विद्व सः ॥ १८॥ यस्य ब्रह्म मुखंमाहुर्जिह्वां मंधुक्रशामुत । विराजमुशो यस्याहुः स्कुम्भ तं ब्रूंहि कतुमः स्विदेव सः ॥ १९॥ यस्माद्यी अपातंक्ष्मन् यजुर्यस्मादुपाकंषन् । सामानि यस्य लामान्यथर्वाङ्गिरसो मुखं स्क्रमभं तं ब्रूंहि कतुमः स्विदेव सः ॥२०॥

अर्थ- [यत्र प्रथमजा: ऋषयः] जिसमें पहिले बने ऋषि तथा [ऋचः साम यजुः मही] ऋरवेद, सामवेद, यजुर्वेद व बडी ब्रह्मविद्या अर्थात् अधविदेद रहे हैं, [ यस्मिन् एक ऋषिः अपितः ] जिसमें एक मुख्य ऋषि आधार लिये हैं, [ तं रक्तं ० ] उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन है ?॥ १४॥

[ यत्र पुरुषे ] जिस पुरुषमें [ अमृतं च मृत्युः च समाहिते ] अमरत्व और मरण रहता है, [ यस्य नाटकः समुद्रः ] जिसकी नाडियां समुद्र है, जो [ पुरुषे भिंध समाहिताः ] जो पुरुष के शरीरमें हैं, [ तै स्कंभं० ] उस सर्वाधारके

विषयमें 🖼 कि वह कौन है ? ॥ १५ ॥

[ चतनः प्रथमाः प्रदिशः ] चारों पहिली दिशाएँ [ यत्र नाड्यः तिष्ठन्ति ] जहां नार्डियां होकर रहीं है, [ यत्र यहः

पराक्रान्तः] जहां यज्ञ पराक्रम कर रहा है [तं स्कंभं०] उस स्कंभके विषयमें कह कि वह कीनशा है है ॥ १६॥ [ ये पुरुषे ब्रह्म विदुः ] जो इस मनुष्यके ब्रह्मका साक्षाकार करते हैं [ ते विदुः परमेष्ठिनं ] वे परमेष्ठिको जानते हैं,

[ यः वेद परमोध्यनं ] जो परमेध्यिकी जानता है और [ यः च प्रजापति वेद ] जो प्रजापतिको जानता है, और [ ये ज्येष्ठं ब्राह्मणं विदुः ] जो ज्येष्ठ ब्राह्मणको जानते हैं [ ते स्कंभं अनुसंविदुः ] वे सर्वोधारको अच्छी तरह जानते हैं ? ॥ १०॥ [यस्य शिर: वैश्वानर:] जिसका सिर वैश्वानर अग्नि है, [चक्षु: भंगिरस: मभवन्] और आंख अंगिरस हो गये हैं, [यस्य

अंगानि यातवः ] जिसके अवयव यातु—राक्षस— हैं [तं स्कंभं०] उस स्कंभके विषयमें कह कि वह कीन है ? ॥ १८॥ [ यस्य मुखं ब्रह्म लाहुः ]जिसका मुख ब्रह्म है ऐसा कहते हैं, [ उत मधुकशां जिह्नां । बीर जिह्ना मधुकशा हुई है । [यस्य

अधः विराजं] जिसके स्तन-दुरधाशय यह विराट् स्वरूप है [ तं स्कंभं० ] उस स्कंभके विषयमें कह कि वह कौन है? ॥ १९ ॥

[यस्मात् ऋचः अपातक्षन्] जिससे ऋचाएं बनीं, [यस्मात् यजुः अपाकषन्] जिससे यजु बने, (यस्य छोमानि सामानि] जिसके लोग साम हैं, जिसका [ मुखं अथर्वा मांगिरसः ] मुख मांगिरसः अथर्वा है, [तं स्कंमं० ] उस सर्वाधारके विषयमें कइ कि वह कौन है ? ॥ २०॥

10 / RT 27 WI SET 9 A

असुच्छाखां प्रतिष्ठेन्तीं परमामि जनां विदुः । उतो सन्मन्यन्तेऽवरे ये ते शाखीमुपासेते ॥२१॥ यत्रोदित्यार्थं रुद्राश्च वसंवश्च समाहिताः ।

भूतं च यत्र भव्यं च सर्वे लोकाः प्रतिष्ठिताः स्क्रम्मं तं ब्रीह कत्मः स्विदेव सः ॥ २२ ॥ यस्य त्रयंस्त्रिशहेवा निधि रक्षेन्ति सर्वदा । निधि तम् व को वेद यं देवा अभिरक्षेथ ॥ २३ ॥ यत्रं देवा ब्रह्मविदो ब्रह्मं ज्येष्ठमुपासेते । यो व तान्विद्यात्प्रत्यक्षं स ब्रह्मा वेदिता स्यात् ॥२४॥ वृहन्तो नाम् ते देवा येऽसंतः परि जिज्ञिरे । एकं तदङ्गं स्क्रम्भस्यासंदाहुः परो जनाः ॥ २५॥ यत्रं स्क्रम्भः प्रजनयेन् पुराणं व्यवंतियत् । एकं तदङ्गं स्क्रम्भस्यं पुराणमेनुसंविदुः ॥ २६ ॥ यस्य त्रयंस्त्रिशहेवा अङ्गे गात्रां विभेजिरे । तान् व त्रयंस्त्रिशहेवानेकं ब्रह्मविदी विदुः ॥ २६ ॥ यस्य त्रयंस्त्रिशहेवा अङ्गे गात्रां विभेजिरे । तान् व त्रयंस्त्रिशहेवानेकं ब्रह्मविदी विदुः ॥ २८ ॥ हिर्ण्यगर्मं पर्ममंतत्युद्यं जनां विदुः । स्कम्भस्तद्ये प्रासिश्चिद्धिर्णयं लोके अन्त्रा ॥ २८ ॥ स्कम्भे लोकाः स्कम्भे तपः स्कम्भेऽध्युतमाहितम् । स्वा वेद प्रत्यक्षामिनद्वे सर्वे समाहितम् । २९ ॥

मर्थ- [असत्-शाखां भतिष्ठ-र्ता] असत्सं उत्पन्न हुई भीर स्थिरतासे रहनेवाली एक शाखा है उसे [जनाः परमं हव विदुः] मनुष्य परमन्नेष्ठ तत्त्व है ऐसा मानते हैं। [उत ये अवरे सत् मन्यन्ते ] और जो दूधरे लोग हैं वे उसकी सत् ही मानते 【 [ते शाखां उपासते] वे उसी शाखाकी उपासना करते हैं ॥ २१॥

[यत्र ] जहां भादित्य रुद्र और वसु [ समाहिताः ] रहते हैं, [ भूतं भव्यं च ] भूत, वतमान भौर भविष्य तथा [यत्र सर्वे क्षोकाः प्रतिष्ठिताः] जहां ये सब लोक भाषार लिये हैं [तं स्वैभं०] उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कौन हैं?॥२२॥

[ त्रयात्रिंशत देवाः ] तैतीस देव [ यस्य निधि सर्वदा रक्षान्ति ] जिसके निधिकी सर्वदा रक्षा करते हैं, हे देवी ! [ यं जामिरक्षय ] जिसकी तुम रक्षा करते हो, [ तं निधि अद्यकः वेद ] उस निधिकी आज कीन जानता है ? ॥ २३ ॥

[यत्र ब्रह्मविदः देवाः ] जहां मझ जाननेवाले विद्वान् ज्ञानी | ज्येष्ठं ब्रह्म उपासते ] श्रेष्ठ ब्रह्मकी उपासना करते हैं, [यः वै तान् प्रत्यक्ष विद्यात्] जो निश्चयपूर्वक उनकी प्रत्यक्ष जानेगा [सः वेदित। ब्रह्मा स्थात् ] वह ज्ञाता ब्रह्मा हो जायगा ॥२४॥

[ते देवाः बृहन्तः नाम ] वे देव बडे प्रसिद्ध हैं, [ये असतः परि जिल्लारे ] जो असत् से अर्थात् प्रकृतिसे उत्पन्न हुए हैं, [तत् एकं स्कम्भस्य अंगं ] वह स्कंभका एक अंग है, जिसको [जनाः असत् परः आहुः ] ज्ञानी लेंग असत् परंतु श्रेष्ठ है ऐसा कहते हैं ॥ २५॥

[ पत्र स्कंभः प्रजनयन् ] जहां सर्वोधार आत्मा छष्टि-उत्पत्ति करता हुआ [ पुराण ब्यवसंयत् ] पुराणकोही विवर्तित, करता है, [ तत् स्कंभस्य एकं अंगं ] वह अवीधार आत्माका एक अंग [ पुराणं अनुसंबिद्धः ] पुराण करकेही जानते हैं ॥ २६ ॥

[ यस्य अंगे गात्रा ] जिसके शरीरके अवयवोंमें [ त्रयःत्रिंशत् देवाः विभोजिरे ] तैतीस देव विभक्त होकर रहे हैं, [ तान् वै त्रयः त्रिंशत् देवान् ] उन तैतीस देवोंको [ एके ब्रह्मविदः विदुः ] अकेले ब्रह्मज्ञ नीही जानते हैं ॥ २७ ॥

(जनाः हिरण्यगर्भं) लोक हिरण्यगर्भका (परमं अनित-उद्यं निदुः) श्रेष्ठ और उच्च जानते हैं, (क्रोके अन्तरा) इस लोकके बीचमें (अग्रे स्कंभः उत् हिरण्यं प्रासिखत् ) प्रारंभमें सर्वोधार आत्मानेही वह सुवर्णमय हिरण्यगर्भ निर्माण किया || २८॥

( स्कॅमे लोकाः ) स्कम्भ सर्वोधार परसातमा है, उसके आधारसे वा लोग रहे हैं, ( स्कंमे तपः) उसीमें तप रहता है, ( स्कंमे अधि ऋतं आदितं ) उसीके आधारसे ऋत रहता है, दें (स्कंम ) सर्वाधार ! मैं ( त्वा असक्षं बेद् ) मैं दिन असक्षं जानता हूं, कि तुझ ( इन्द्रें सर्व समादितं ) इन्द्रमें ही यह सब समाया है ॥ २९॥

इन्द्रें लोका इन्द्रें तप इन्द्रें ऽध्युतमाहितम्। इन्द्रं त्वा वेद यत्समं स्कम्मे सर्वं प्राविष्ठितम् ३०(२४) नाम् नाम्नां जोहवीति पुरा सर्यात् पुरोषसंः।
यद्जः प्रथमं संवभ् स् स ह तत् स्वराज्यंभियाय यस्मान्तान्यत् परमास्तं भृतम्।। ३१॥ यस्य भूमिः श्रमाऽन्तरिक्षमुतोदरंम्। दिवं यद्वके मूर्घानं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मंणे नर्मः॥ ३२॥ यस्य सर्वश्रक्षं द्वन्द्रमाद्व पुर्नर्णवः। अपि यद्वक आस्यं र तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मंणे नर्मः॥ ३२॥ यस्य वातः प्राणाणानां चक्षुराक्षिर्मोऽभंगन्। दिश्चो यद्वके प्रज्ञानीस्तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मंणे नर्मः १४ स्कम्भो दाधार् द्वावापृथिवी जुभे इमे स्कम्भो दाधार् विवेश ॥ ३५॥ स्कम्भो दाधार प्रदिशः पद्ववीः स्कम्भ इदं विश्वं स्वन्मा विवेश ॥ ३५॥ यः अमात् तर्पसो जातो लोकान्तस्वीन्तसमान्थे । सोमं यद्वके केर्वलं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मंणे नर्मः ।॥ ३६॥ सोमं यद्वके केर्वलं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मंणे नर्मः ।॥ ३६॥

मर्थ-[इन्द्रे] इन्द्रमें ॥ लोक, तप और ऋत रहता है। हे इन्द्र!में (खा प्रस्पक्षं वेद) तुझे प्रलक्ष जानता हूं कि तुही (स्कंभे सर्वं प्रतिष्ठितम्) स्कंभ है जिसमें यह सब समाया है ॥ ३०॥

[सूर्यात् पुरा उषसः पुरा ] सूर्योदयके पूर्व उषःकालके भी पूर्व [नाझा नाम जोहवीति ] नामके साथ ईश्वरके यशका गान करता है, ईश्वभक्ति करता है। [यत् मजः प्रथमं सं वभूव ] जब इस प्रकार प्रयत्नशील मात्मा प्रथम ईश्वरसे सम्यक् संगत होता करता है, ईश्वभक्ति करता है। [यत् मजः प्रथमं सं वभूव ] जब इस प्रकार प्रयत्नशील मात्मा प्रथम ईश्वरसे सम्यक् संगत होता है, [सः ह तत् स्वराज्यं इयाय ] वही उद स्वराज्य — खात्मानंद स्वराज्यको प्राप्त करता है कि [यस्मात् अन्यत् परं भूतं न करित ] जिससे दूसरा श्रेष्ठ कुछ भी बना नहीं है ॥ ३१ ॥

[ यस्य भूमिः प्रमा ] जिसकी भूमि एक पांचका प्रमाण है, [उत अन्तरिक्षं उदरं ] और अन्तरिक्ष उदर है, [यः दिवं मूर्थानं चके ] जिसने चुलेकिको अपना सिर बनाया है तिस्मै उयेष्ठाय ब्रह्मणे नमः] उस श्रष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है ॥३२॥

[ यस्य स्याः चक्षुः ] जिसके आंख स्याँ, [ पुनः नवः चन्द्रमाः च ] श्रीर फिराफिर नथा बननेवाला चन्द्रमा है, [ यः श्राप्ति शास्यं चके ] जिसने आमिको अपना मुख बनाया है. [ तस्मै ज्यष्टाय ब्रह्मणे नमः ] उस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है ॥ ३३ ॥

[यस्य प्राणापानी वातः] जिसके प्राण और अपान यह वायु हैं, और [चक्षुः आंगिरसः सभवन् ] आंख आंगिरस बने हैं, [यः दिशः प्रज्ञानीः चक्रे ] जिसने दिशाओंको प्रज्ञा साधन कान बनाये हैं, [तस्मै ज्येष्ठाय अद्यणं नमः ] उस श्रेष्ठ बहाके किय नमस्कार है ॥ ३४॥

[स्कंम: इमे उमे द्यावापृथिवी दाधार ] इस सर्वाधारने ये पृथ्वी और युलीक धारण किये हैं, [स्कंम: उन अन्तारिक्षं दाभार ] उसीने विस्तृत अन्तिरिक्ष धारण किया है, [स्कंम: षट् उर्वाः प्रादेश: दाधार] उसीने ये छः बडी दिशाएं धारण की है, [स्कंम: इदं विश्वं भुवनं आविवेश ] वही इस सब विश्वमें प्रविष्ठ है ॥ ३५ ॥

(यः तपसः श्रमात् जातः) जो तपके श्रमसे प्रकट होकर (सर्वान् छोकान् सं मानशे) सब लोकोंको व्यापता है, (यः सोमं केवर्छ चके) जिसने सोमकोही केवल [ एकही उत्तम भौषधिरूप बनाया ] है, (तस्मै ज्येष्ठाय महाने नमः) उस कि कहा किये नमस्कार है ॥ ३६ ॥

कुथं वातो नेलंयित कथं न रंमते मनः । किमापः सृत्यं प्रेप्सन्तीनेलंयिन कुदा चन ॥३७॥
मृहद्यक्षं स्वनस्य मध्ये तपिस क्रान्तं सेलिलस्यं पृष्ठे ।
तिस्मन्छ्यन्ते य उ के च देवा वृक्षस्य स्कन्धः परितं इव शाखाः ॥ ३८ ॥
यस्मै हम्ताम्यां पादाम्यां याचा श्रोत्रेण चक्षुषा ।
यस्मै देवाः सदा बुलि प्रयच्छेन्ति विमितेऽमितं स्कुम्भं तं ब्रीहि कृतमः स्विदेव सः ॥ ३९ ॥
अप तस्य हृतं तमो व्यावृत्तः स पापमा । सवीणि तिस्मन् ज्योतीष् यानि त्रीणि प्रजापती ४०
यो वित्सं हिरण्ययं तिष्ठन्तं सिल्ले वेदं । स व गुद्धाः प्रजापतिः ॥ ४१ ॥
तन्त्रमके युवती विरूप अभ्याक्रामं वयतः वृष्मयुख्य ।
प्रान्या तन्त्रित्रते धत्ते अन्या नापं वृज्जाते न गमातो अन्तम् ॥ ४२ ॥
त्योर्हं पिनृत्यंन्त्योरिव न वि जानामि यत्रा प्रस्तात् ।
प्रमानेनहृत्यन्त्योरिव पुमनिन्दि जेमाराधि नाके ॥ ४३ ॥
इमे म्युखा उपं तस्त्रभुदिवं सामानि चकुस्तसंराणि वात्वे ॥ ४४ ॥ (२५)

अर्थ- ( कथं वात: न ईंल्यिति) कैसा वायु स्थिर नहीं रहता ? (कथं मनः न रमते) क्यों मन नहीं रमता ? (किं सत्यं प्रान्ती: काप: ) क्या सलकी प्राप्तिकी इच्छासे जल (कदा चन न ईल्यन्ति ) कभी स्थिर नहीं रहता ॥ ३७ ॥

( सुवनस्य मध्ये महत् यक्षं ) इस विश्वके मध्यमें बडा पूज्य एक देव है, ( तपासे कान्तं सालिकस्य पृष्ठे ) ताप-उष्णता ठैनेमें विशेष कान्तिवाला जो जलके पृष्ठभागमें है, ( तिस्मन् ये उ के च देवाः श्रयन्ते ) उसीमें जो कोई देव हैं,-रहते हैं, यक्षस्य स्कन्धः परितः शाखा इव ] जिस तरह यक्षका स्कन्ध और उसके चारों और शाखा होते हैं।। ३८ ॥

[ यस्मै इस्ताम्यां पादाभ्यां ] जिसके लिये हाथों पावों [वाचा श्रोत्रेण चक्षुषा] वाणी, कानों और आंखोंसे [ देवाः सदा समितं बिंक यस्मै विमिते प्रयच्छिन्त ] देव सदा अपरिमित उपहार जिसके अपरिमितके लिये देते हैं, [ स्कंभं तं श्रूहि कतमः स्वित् एव सः ] उस सर्वाधारके विषयमें कह, कि वह कीन है ? ॥ ३९॥

[ वस्य तमः अपहतं ] उसका अज्ञान दूर हो चुका है, [ सः पाटमना व्यावृत्तः ] वह पापसे दूर हो चुका है, [ यानि त्रीणि ज्योतीं वि ] जो तीन ज्योतियां है, [ सर्वाणि तास्मन् प्रजापती ] वे सब प्रजापतिमें हैं।। ४०॥

[यः साळिके दिरण्ययं वेतसं तिष्ठन्तं वेद ] जो जलमें सुवर्णका वेतस ठहरा हुआ है, यह जानता है, [ सः वै गुह्यः प्रजापतिः ] वही गुह्य प्रजापति है।। ४९॥

[ एके विरूपे युवती ] दो विरुद्ध रूपवाली स्नियां [ घट् मथूखं तंत्रं ] छः खंटीयोंचाला ताना [ आभि मा कामं वयसः ] वारंवार घूमधूमकर बुनती हैं, उनमेंसे [ अन्या तन्तून् प्रतिरते ] दूसरी धागोंको फैलाती है और [ अन्या धन्ते ] दूसरी उनको धारण करती हैं, [ न अपबृष्टजाते ] न विश्राम करती हैं और [ न गमातो अन्ते ] न समाप्त करती हैं ॥ ४२ ॥

[परिनृत्यन्थी: इव तथी:] नाचती हुई शी उन दोनों स्त्रियोंमेंसे [ यतरा परस्तात् न विजानामि] कौनसी परली है, यह में नहीं जानता । [ एनत् प्रमान वयाति ] इसको एक पुरुष बुनता है [एनत् पुमान् उद्गृणात्ति] इसको दूसरा पुरुष उकेलता है और वह [ आधि नाके विजमार ] स्वर्गमें इसको धारण करता है ॥ ४३ ॥

[इमे मयुखाः दिवं उप वस्तभुः] वे ख्टियां युलोकको थाम कर घारण करती हैं। [ सामानि वातने तसराणि चक्रुः] सामोंको बुननेके लिये तन्तुजाल जैसे बनाये हैं॥ ४४॥

## (८) ज्येष्ठ ब्रह्मका वर्णन ।

( ऋषि:- कुत्सः । देवता- आत्मा )

यो भूतं च भन्यं च सब् यथाधितिष्ठति । स्वं प्रयं च केवं तसी व्येष्ठाय ब्रह्मणे नमेः ॥१॥
स्कम्भेनेमे विष्टिभिते द्यौद्ध्य भूमिश्र तिष्ठतः। स्कम्भ इदं सर्वेमात्मन्वद्यत्प्राणिलिमिषच्च यत्॥२॥
तिस्रो है प्रजा अत्यायमायन् न्यं पृत्या अर्कम्भितोऽविश्वन्त ।
बृह्द है तस्थी रजसो विमाने। हरितो हरिणीरा विवेश ॥ ३॥
द्वादंश प्रधयं दचक्रमेकं त्रीणि नभ्यानि क ज तिचकत ।
तत्राह्मतास्रीणि श्वतानि श्वह्मयं विष्ट्यच खीला अविचाचला ये ॥ ४॥
इदं सीवतार्व जानीहि पद्धमा एकं एकजः। तिस्मिन् हापित्विमिन्छन्ते य एष्मिकं एकजः॥५॥
आविः सिश्वहितं गुद्दा जरुत्रामं महत्पदम्। तत्रेदं सर्वमापित्मेनंत्प्राणत्प्रतिष्ठितम् ॥ ६॥

अर्थ-[यः मूर्त भव्यं] जो भूतकालके और भविष्यकालके तथा वर्तमानकालके भी [यः सर्व अधितिष्ठति ] जो सब-पर अधिष्ठाता होकर रहता है, [यस्य च केवळं स्वः ] जिसका केवल प्रकाशमय स्वरूप है, [तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः] उस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है ॥ १॥

[स्कंभेन वि-स्तिभिते] इस सर्वाधार परमात्माने थोपे हुए [ खोः च भूमिः च तिष्ठतः ] युलोक और भूमिये ठहरे हैं, [ यत् प्राणत् यत् निमिषत् च ] जो प्राण धारण करता है और जो आंखें झपकता है, [ इदं सर्व आत्मन्वत् स्कंभे ] यह सब आत्मासे युक्त विश्व स्कंभमें है ॥ २ ॥

[तिस्नः इ प्रजाः अत्यायं आयन् ] तीन प्रकारकी प्रजाएं अतिक्रमणको प्राप्त होती हैं, [ अन्या अर्क अभितः नि अवि भान्त ] एक प्रकारकी [ सत्त्वगुणी प्रजा ] सूर्यको प्राप्त होती है, दूसरी [ बृहन् ह रजसः विमानः तस्या ] बडे रजे। लोकको मापती हुई रहती है, और तीसरी [ हरिणीः हरितः आविवेश ] हरण करनेवाली हरिहणैको प्रविष्ठ होती है ॥ ३ ॥

[द्वाद्दा प्रधयः ] बारह प्रधियां है, [एकं चकं ] एक चकं है, [त्रीणि नभ्यानि ] तीन नाभियां है, [कः उत्त् सिकेत ] कीन भला उसे जानता है ! [तत्र श्रीणि शतानि षष्टिः च शहराः भाहताः ] वस चठमें तीन सी साठ खूटियां लगायीं हैं और उतने ही [सीकाः] स्त्रील लगाये हैं, [ये अविचाचकाः] जो हिलनेवाले नहीं है ॥ ४ ॥

हे [सवितः] सविता! [इदं विजानीहि] यह तू जान कि यहां [षट् यमाः एकः एकजः विश्वः जोडे हैं और एक महेला है। [यः एषां एकजः एकः ] जो इनमें अकेला एक है [तास्मन्] उसमें [इ आपिरवं इच्छन्ते ] निश्चयसे अपना संगन्ध जोडनेकी इच्छा भन्य करते हैं ॥ ५॥

[गुहा जरन नाम ] गुहामें संचार करनेवाला जो [महत् पदं ] वहा प्रसिद्ध स्थान है, वह [माविः सिश्चाहितं ] वह प्रकट होनेयोग्य संनिध भी है, जो [एजत् प्राणत् ] कांपनेवाला और प्राणवाला है, वह [सम्र इदं सर्व मार्पितं प्रतिध्ठितं ] वहीं उस गुहामें समर्पित और प्रतिष्ठित है ॥ ६ ॥ एकंचकं वर्तत एकंनीम सहस्राक्षरं प्र पुरो नि प्रथा।
अर्थेन विश्वं अर्वनं ज्ञान यदंस्यार्धं कं१ तद्धंभ्व ॥ ७॥
प्रश्वाही वृहत्यप्रेमेषां प्रष्टंयो युक्ता अनुसंबंहन्ति ।
अयार्तमस्य दृह्ये न यातं पृरं नेद्दीयोऽवृदं द्वीयः ॥ ८॥
विर्विग्वं श्रम् कुर्धवृद्धन् स्तस्मन् यशो निहितं विश्वरूपम् ।
वदांसत् क्रष्यः सप्त साकं ये अस्य गोपा महतो बंभूवः ॥ ९॥
या पुरस्तां युज्यते या चं पृथाद्या विश्वतो युज्यते या चं सर्वतः ।
यया युः प्राङ् तायते तां त्वां पृच्छामि कत्मा सर्चाम् ॥ १०॥ (२६)
यदेजंति पर्तति यच् तिष्ठंति प्राणद्यांणिनामिषच् यद्भवत् ।
वहांधार पृथिवी विश्वरूपं तत्सं भूयं भवत्येकंमेव ॥ ११॥
अनुन्तं विर्वतं पुक्तानुन्तमन्तं वच्चा सर्मन्ते ।
वे नांकपालश्वंराति विचिन्वन्तिद्धानभूतमृत भव्यंमस्य ॥ १२॥

अर्थ- ( एक चक्रं एकनेमि वर्तते ) एक चक्र एकही मध्यनाभिवाला है, जो [ सहस्र-आरं प्र पुरः नि पश्चा ] हजारी आरोंसे युक्त आगे और पीछे होता है। [ अर्धेन विश्वं भुवनं बजान ] आधेसे सब भुवन बनाये हैं और [ यत् अस्य अर्ध के तत् बभूव ] जो इसका आधा भाग है, वह कहां रहा है॥ ७॥

[एषां पञ्चवाही अयं वहित ] इनमें जो पांचोंसे उठायी जानेवाली है, वह अन्ततक पहुंचती है। [ प्रष्टयः युक्ताः अनुसंबहान्ते ] जो घोडे जोते हैं, वे ठीक प्रकार उठा रहे हैं। [ अस्य अयातं दहशे, न यातं ] इसका न चलना ही दीखता है। परंतु चलना नहीं दीखता। तथा [ परं नेदीयः अवरं दवीयः] बहुत दूरका बहुत समीप है और जो पास है, वही अति दूर है।। ८।।

[ तिर्यक्तिः अर्ध्वेबुझः चमसः ] तिरले मुखवाला और उत्पर पृष्ठभागवाला एक पात्र है [ तस्मिन् विश्वरूपं यशः विश्वितं ] उसमें नाना रूपवाला यश रखा है। [ तत् सस ऋषयः सार्कं भासत ] वहां साथ सात ऋषि बैठे हैं [ वे भस्य महतः गोपाः वभूतुः ] जो इस महानुभावके संरक्षक हैं॥ ९ ॥

[ या पुरस्तात् युज्यते या च पश्चात् ] जो आगे और पीछे जुडी रहती है, [ या विश्वतो युज्यते या च सर्वतः ] जो चारों लेरचे सब प्रकार जुडी रहती है। [ यथा यज्ञः प्राङ् तायते ] जिससे यज्ञ पूर्वकी ओर फैलाया जाता है, [ तांस्वा प्रच्छामि] उस विश्वमें में तुझे पूछता हूं [ऋचां सा कतमा ] ऋचाओं में वह कीनशी है ?।। १०॥

[यत् प्जिति, पतित, यत् च तिष्ठिति ] जो कांपता है, गिरता है और जो स्थिर रहता है, [यत् भाणत् भन्नाणत् निमेषत् च सुवत् ] जो प्राण धारण करनेवाला, प्राणरिहत और जो निमेषोन्मेष करता है और जो होता है, [ कत् विश्वरूपं पृथिवी दाधार ] वह विश्वरूपी सत्त्व इस पृथ्वीका धारण करता है [ तत् संभूय एकं एव भवित ] वह सब मिलकर एक ही होता है। ११॥

[अनन्तं पुरुत्रा विततं ] अनन्त चारों ओर फैला है, [अनन्तं अन्तवत् च समन्ते ] अनन्त और अन्तवाला ये दानां एक दूसरेसे मिले हैं। [अस्य मूतं बच भव्यं ते विचिन्यन् ] इसके भूतकालीन और भविष्यकालीन तथा वर्षमानकालीन सम वस्तुमात्रके संबंधमें विवेक करता हुआ और पश्चात् [विद्वान्] सबको जानता हुआ,[नाकपाळ: चरित] सुखपालक चलता है।। १२॥ प्रजापंतिश्वरित गर्भे अन्तरहंश्यमानो बहुधा वि जायते ।

अर्धेन विश्वं धर्मनं जजान यदंस्यार्धं केत्मः स केतः ॥ १३ ॥

ऊर्कं भरंन्तमुद्रकं कुम्भेनेवोदहार्यम् । पश्यनित सर्वे चश्चेषा न सर्वे मनंसा विदः ॥१४॥

दूरे पूर्णेनं वसति दूर ऊनेने हीयते । महद्यक्षं भ्रुवनस्य मध्ये तसौ वृद्धिं राष्ट्रभृतो भरन्ति।१५

यतः सर्थे उदेत्यस्तं यत्रं च गच्छेति । तदेव मन्येऽहं ज्येष्ठं तदु नात्येति कि चन ॥ १६ ॥

ये अर्वोङ् मध्यं उत वा पुराणं वेदं विद्वांसंम्भितो वदंन्ति ।

आदित्यमेव ते परि वदन्ति सर्वे अपि द्वित्यं त्रिवृतं च हंसम् ॥ १७ ॥

सहस्राह्मयं वियंतावस्य पृक्षो हरेईसस्य पर्वतः स्वर्गम् ।

स देवान्त्सर्वानुरंस्युपद्धं संपद्यंन् याति भुवनानि विश्वां ॥ १८ ॥

सत्येनोध्वंस्तंपित ब्रक्षणाऽर्वोङ् वि पंत्रयति ।

प्राणेन तिथेङ् प्राणिति यस्मिन ज्येष्ठमिष्ठे श्रितम् ॥ १९ ॥

[कुम्मेन उदकं ऊर्ध्व मरन्तं उदहार्थं इव ] जैमा घडेसे जलके। भरकर ऊपर लानेवाला कहार होता है। [सर्वे चक्छपा पहचन्ति ] पा आंखसे देखते हैं, [सर्वे मनसा न विदुः ] प्रति सब मनसे नहीं जानते।। १४॥

[पूर्णेन दूरे वसित ] पूर्ण होनेपर भी दूर रहता है, [ जनेन दूरे हीयते ] न्यून होनेपर भी दूर ही रहता है। [ सुवनस्य मध्ये महत् यक्षं ] विश्वके बीचमें बड़ा पूज्य देव है, [ तस्मै राष्ट्रभृतः बर्छि भरन्ति ] उसके लिये राष्ट्र- सेवक अपना बिलदान करते हैं।। १५।।

[ यव: सूर्य: उदिति ] जहांसे सूर्य उनता है और [ यत्र च अस्तं गच्छति ] जहां अस्तको जाता है, [ तत् एव अहं ज्येष्ठं सन्ये ] वही श्रेष्ठ है, ऐसा में मानता हूं, [ तत् उ किं चन न अत्येति ] उसका अतिक्रमण कोई नहीं करता।। १६॥

[ये अविङ् मध्ये उत वा पुराणं] जो उरेवाले बीचके अथवा पुराणे [वेदं विद्वांसं आभितः वदन्ति ] वेदवेताकी बारों ओरसे अशंसा करते हैं, [ते सर्वे आदिश्यं एव परि वदन्ति ] वे मा आदित्यकी ही प्रकांसा करते हैं [द्वितीयं अप्रिं] दूसरा अप्रि और [त्रिवृतं इंसे] त्रिवृत इंस की ही प्रशंस करते हैं ॥ १७ ॥

( अस्य इंसस्य ) इस इंसके ( स्वर्ग पततः ) स्वर्गको जाते हुए ( पक्षो सहस्राह्मयं वियतौ ) इसके दोनों पक्ष सहस्र दिमातक फैलाये रहते हैं। ( सः सर्वान् देवान् उरासि उपपद्य ) वह सब देवोंको अपनी छातीपर लेकर ( विश्वा सुवनानि संपद्यम् याति ) सब सुवनोंको देखता हुवा जाता है ॥ १८॥

( सत्यन जर्भवः तपति ) सत्यके क्या ऊपर तपता है, ( ब्रह्मणा भर्वाङ् विपर्वति ] ज्ञानसे नीचे देखता है । ( ब्रानेण तिर्थेट् प्राणिति ) प्राणिसे तिरक्षा प्राण केता है, ( यास्मिन् ज्येष्ठं भाषिश्रितं ) जिसमें श्रिष्ठ ब्रह्म रहता है ।। १९॥

वर्ष-[प्रजापति: श्रह्ममानः गर्भे वन्तः चरित] प्रजापति अदृश्य होता हुआ गर्भके अन्दर वंचार् करता है, और [बहुधा विभायते ] वह अनेक प्रकारवे उत्पन्न होता है। [अर्धन विश्वं भुवनं जजान ] आधे भागसे सब भुवनोंको उत्पन्न करता है, [यत् वस्य वर्धं सः कतमः केतुः ] जो इसका बूसरा आधा है, उसकी निशानी क्या है है। १३।।

यो वै ते विद्यादरणी याभ्या निर्मिथ्यते वसी ।
स विद्यान ज्येष्ठं मन्येत स विद्याद्वाक्षणं महत् ॥ २० ॥ (२७)
अपादये समभवत सो अग्रे संश्राभरत । चतुंब्पाद भूत्वा भोग्यः सर्वेमार्टन भोजनम् ॥२१॥
भोग्यो भवद्यो अन्नमदद्वहु । यो देवमुंन्तरावेन्तमुपासति सनातनेम् ॥ २२ ॥
सनातनेमनमाहुरुताद्य स्यात्पुनर्णवः । अहोरात्रे म जायते अन्यो अन्यस्य रूपयोः ॥२३॥
श्रुतं सहस्रम्युतं न्य विद्यसंख्येयं स्वर्मस्मितिविष्टम् ।
तर्दस्य झन्त्यभिपश्यंत एव तस्माद्देवो रोचत एव एतत् ॥ २४ ॥
बाद्धादेकंमणीयस्कमुतैकं नेवं दृश्यते । ततः परिष्वजीयसी देवता सा मर्म प्रिया ॥२५॥
इयं केल्याण्येश्वरा मत्यस्यामृतां गृहे । यस्मै कृता श्रुषे स यश्चकार ज्ञार सः ॥२६॥

षर्थ- (यः वै ते षरणी विद्यात्) जो उन दोनों अर्ियोंको जानता है, (याम्यां वसु निर्मध्यते) जिससे वसु निर्मण किया जाता है। (सः विद्वान् ज्येष्ठं मन्यते ) वह ज्ञानी ज्येष्ठ ब्रह्मको जानता है और (सः महत् ब्राह्मणं विद्यात् ) ण्ड बढे ब्रह्मको भी जानता है।। २०॥

<sup>(</sup> अग्ने अपात् सं अभवत् ) प्रारंसमें पादरहित आत्मा एक ही था। ( सः अग्ने स्वः आभरत् ) वह प्रारंभमें स्वात्मा-नंद भरता रहा। वही ( चतुष्पाद् भोग्यः भूत्वा ) चार पांववाला भोग्य होकर ( सर्व भोजनं आदत्त ) सम भोजनको प्राप्त करने लगा ॥ २९ ॥

<sup>(</sup> भोग्यः अभवत् ) वह भोग्य हुआ ( अथो बहु अबं अदत् ) बहुत अन खाने लगा । ( यः सनातनं उत्तरावन्तं देवं उपासाते ) जो सनातन और श्रेष्ठ देवको उपासना करता है । ॥ २२ ॥

<sup>(</sup>एनं सनातनं आहुः) इसे सनातन कहते हैं (उत अद्य पुनः नवः स्यात्) और वह आजही फिर नया होता है। इससे (अन्यः अन्यस्य रूपयोः) परस्परके रूपके (अहोरान्ने प्र जायेते) दिन और राम्र होते हैं ॥२३॥

<sup>(</sup>शतं सहस्रं अयुतं) सौ, हजार, दस हजार, (न्यर्बुदं असंस्वेरं स्वं अस्मिन् निविष्टम्) छ।स अथवा असंख्य स्वत्व इसमें हैं। (अस्य अभिपश्यतः एव) इसके देखते ही (तत् धन्ति) वह सत्त्व आधात करता है (तस्मात् प्रव देवः प्रतत् रोचते ) इससे यह देव इसको प्रकाशित करता है॥ २४॥

<sup>(</sup> एकं बालात अणीयस्कं ) एक बालसे भी सूक्ष्म है, ( उत्त एकं नेत्र दश्यते ) और दूरसा दीखता ही नहीं । ( ततः परिष्वजीयसी देवता ) उससे जो दोनोंको भालिंगन देनेवाली देवता है; ( सा मम प्रिया ) वह मुझे प्रिय है ॥ २५॥

<sup>(</sup>इयं कल्याणी अजरा ) यह कल्याण करनेवाल। अक्षय है, (मर्स्यस्य गृहे अमृता ) मरनेवालेके घरमें अमर है। (यस्मै कृता सः शये) जिसके लिये की जाती है, वह लेटता है और (यः चकार सः जजार) जो करता वै वह खुद होता है।। २६॥

स्वं स्वी त्वं पुमानासि त्वं ईमार छत वां इमारी।
त्वं जीणों द्रण्डेन वश्चसि त्वं जातो भवसि विश्वतीमुखः ॥२७॥
छतिषां पितोत वां पुत्र एंषामुतिषां ज्येष्ठ छत वां किन्छः।
एकी ह देवो मनसि प्रविष्टः प्रथमो जातः स छ गभै अन्तः ॥२८॥
पूर्णात्पूर्णमुदंचित पूर्णं पूर्णेन सिच्यते। छतो तद्रद्य विद्याम यत् स्तर्परिषिच्यते ॥२९॥
एषा सनसी सनमेव जातिषा पुराणी पि सवी बभूव।
मही देवपुर्श्वमों विभावी सैकैनैकेन मिष्ता वि चष्टे ॥३०॥
अत्विष्टें नाम देवत्तिनांस्ते परीवृता। तस्यां छपेणेमे वृक्षा हरिता हरितस्रजः ॥३१॥
अति सन्तं न जहात्यन्ति सन्तं न पंत्रयति। देवस्यं पत्रय काव्यं न ममार न जीर्याता। ३२॥
अपूर्वेणेषिता वाचस्ता वदन्ति यथायथम्। वदंन्तिर्यत्र गच्छंन्ति तदांहुर्वाक्षणं महत् ॥३२॥

अर्थ- [ स्वं की त्वं पुमान् असि ] तू स्त्री है और तूही पुरुष है। [ त्वं कुमारः उत वा कुमारी ] तू छड़का है और लहा भी: तूही है। [ स्वं क्रीणं: दण्डेन वश्वसि ] तू बृद्ध होनेपर दण्डेके सहारे चलता है, [ स्वं जातः विश्वतो मुखः भविस ] तू प्रकट होकर सब भोर मुखवाला होता है ॥ २७॥

[ उत एवां पिता ] इनका पिता, ( उत वा एवां पुत्र: ) और इनका पुत्र [ एवां उयेष्ठः उत वा कानिष्ठः ] इनमें उयेष्ठ अथवा कनिष्ठ, यह सब [ एकः ह देवः मनसि प्रविष्ठः ] एकही देव मनमें प्रविष्ठ होकर [ प्रथमः जातः स उ गर्भे बन्तः ] पहिले जो हुआ था, वही गर्भमें आता है ॥ २८ ॥

[ पूर्णात् पूर्ण उदचित ] पूर्णसे पूर्ण होता है, [ पूर्ण पूर्णेन सिच्यते ] पूर्ण ही पूर्णके द्वारा सींचा जाता है, [ उसो अध तत् विद्याम ] अब आज वह हम काने, कि [ यतः तत् परिषिच्यते ] जहांसे वह सींचा जाता है ॥ २९ ॥

[ एषा सनरनी ] यह सनातन शाक्ति है, ( सनं एव जाता ) सनातन बालसे विद्यमान है, यही [पुराणी सर्व परि वभूव] पुरानी शक्ति सब कुछ बनी है, [ मही देवी उपसः विभाति ] यही बडी देवी उपाओंको प्रकाशित करती है, [ सा एकेन- एकेन मिषता वि चष्टे ] वह अकेले अकेले प्राणीके साथ दीखती है ॥ ३०॥

[आविः वै नाम देवता ] रक्षणकत्रीं नामक एक देवता है, वह [ ऋतेन परिवृता आस्ते ] सध्यसे घरी हुई है। ( तस्याः रूपेण इमे बूक्षाः ] उसके रूपसे ये सब दूक्ष [ हरिताः हरितस्रजः ] हरे और हरे पत्तीवाले हुए हैं ॥ ३१ ॥

[आन्ति सन्तं न जहाति ] समीप होनेपर भी वह छोडता नहीं और [ मन्ति सन्तं न पश्यति ] वह समीप होने-पर भी दीखता भी नहीं। [देवस्य पश्य कान्यं ] इस देवका यह कान्य देखो, जो [ न ममार न जीर्यति ] नहीं मस्ता और नहीं जीर्ण होता है ॥ ३२ ॥

[ मपूर्वेण इषिताः वाचः ] जिसके पूर्व कोई नहीं है, इस देवताने प्रेरित की ये वाचाएं हैं, [ ताः यथाययं वदन्ति ] वह वाणियां यथायोग्य वर्णन करती हैं। [ वदन्तीः यश्र गच्छन्ति ] मोलती हुई जहां पहुंचती हैं, [ तत् महत् ब्राह्मणं आहुः ] वह वहा नहा है, ऐसा कहते हैं ॥ ३३॥

८ ( अ. सु. भा. कां, १०)

यत्रं देवासं मनुष्ण श्विग्ता नामांविव श्रिताः ।

अपा त्वा पृष्णं पृष्ठामि यत्र तन्माययां द्वितम् ।।३४॥

येभिर्वातं इषितः प्रवाति ये दर्दन्ते पश्च दिश्वः स्पृत्रीचीः ।

म आईतिमत्यमन्यन्त देवा अपा नेतारंः कत्मे त आसन् ॥३५॥

इमामेषां पृथिवीं वस्त एकोऽन्तिरक्षं पर्यकी वसूव ।
दिवेभेषां ददते यो विश्वता विश्वा आशाः प्रति रक्षन्त्येके ॥३६॥

यो विद्यात्सत्रं विर्ततं यस्मिन्नोताः प्रजा हुमाः ।

सत्रं सत्रं विर्ततं यस्मिन्नोताः प्रजा हुमाः । सत्रं सत्रं स्पृत्रं वेदाशो यहासणं मुद्द् ॥३८॥

वेदादं सत्रं विर्ततं यस्मिन्नोताः प्रजा हुमाः । सत्रं सत्रं स्पृत्रं वेदाशो यहासणं मुद्द् ॥३८॥

यदंनत् रा सावापृथिवी अप्रित्पद्वहंन्विश्वदाच्याः ।

यत्रातिष्ठेनेकंपत्नाः प्रस्तात्के त्रासीन्मात्रिश्चां तदानीम् ॥ ३९ ॥

अप्स्वामिन्मात्रिश्चा प्रविद्यः प्रविद्या देवाः संक्षिलान्यांसन् ।

बुद्द्वं तस्थी रजसो विमानः पर्यमानो द्विरत् आ विवेश ॥ ४० ॥

भर्थ- [ देवाः च भनुष्याः च ] देव और मनुष्य [ नामी बाराः इव बच श्रिकाः ] नाश्चिमें ओर सम्मेडे जान जहां आश्रित हुए हैं, उस [भर्षा पुष्पं स्वा पृष्छामि] आप्-तत्त्वके पुष्पको ने तुसे पूछता हुं, कि [यत्र तत् मायमा हितसः] वहां यह मायसि आच्छादित होकर रहता है ॥ ३४ ॥

[येभिः इषितः वातः प्रवाति ] जिनसे प्रेरित हुआ वायु बहता है, [ये सभीची: पश्च प्रदिशः व्यक्ते ] जो मिली-जुली पांची दिशायें धारण करते हैं, [ये देवाः आहुति श्राति अमन्यन्त ] जो देव आहुतिको श्राधिक मानते हैं, [ते अपि नेवारः कतमे आसन् ] वे जलेंके नेता कौनसे हैं ! ॥ ३५॥

[ पूषां एक: इमां पृथिवीं वस्ते ] इनमेंसे एक इस पृथ्वीपर रहता है [ एक: अन्तिरक्षं परिवस्त ] एक अन्ति-रिक्षमें व्यापता है, [ पूषां यः विभवां ] इनमें जो भारक है, वह [ दिवं ददते ] बलोकका भारण करता है, और [ पूके विश्वाः वाकाः प्रति रक्षति ] कुछ सब दिशाओंकी रक्षा करते हैं ॥ ३६॥

[ यस्मिन् इमाः प्रजाः स्रोताः ] जिसमें ये सब प्रजा पिरोधी हैं, [ यः विततं सूत्रं विद्यात् ] जो इस फैले सूत्रको जानता है, भौर [ सूत्रस्य सूत्रं यः विद्यात् ] सूत्रके सृत्रको जो जानता है, सः महत् ब्राह्मणं विद्यात् ] वह वहे ब्रह्मको जानता है। ३०॥

[यस्मिन् इमाः प्रजाः कोताः] जिसमें ये प्रजाएं पिरोयी हैं, [बहं निवर्त सूत्रं नेद ] मैं यह फैका हुआ सूत्र जानता हूं। [स्त्रस्य सूत्रं कहं नेद] सूत्रका सूत्र भी में जानता हूं और (अथो यत् महत् माह्मणं) और जो वडा ब्रह्म हैं, वह भी में जानता हूं॥ ३८॥

[यत् यावापृथिवी अन्तरा ) जो गुलेक और पृथ्वीके बीचमें [विश्वस्थ्यः प्रदहन् अप्तिः पेत् ] विश्वको चलनेबाला अप्ति होता है, [यत्र परस्तात् एकपरनीः अविष्ठन् ] जहां दूरतक एक परनीही रहती है, [ सदार्गी मातरिका क्व हव आसीत्] जब समय वायु कहां था ? ॥ ३९ ॥

( मात्रिक्वा अप्सु प्रविष्टः जासीत् ) वायु जलोंमें प्रविष्ट था, ( देवाः सिक्कानि प्रविष्टाः जासन् ) 💵 देव जलोंमें प्रविष्ट थे, ( खुःत् 🏿 रजसः विमानः हस्था ) उस समय 🔻 ही रजका विशेष प्रधाण था, और ( प्रथमानः हरितः सा विवेश ) वायु सूर्थिकरणोंके साम 💵 ॥ ॥ ४० ॥ उत्तरेणेव गायुत्रीमुमृतेऽधि वि चंक्रमे। साम्चा ये साम संविदुर्जस्त है कि ॥ ४१ ॥
निवेशनः संगर्भनो वस्त्रां देव हैव सिवता सत्यर्थमी। इन्द्रो न तस्थी समरे धनानाम् ॥४२॥
पुण्डरीकं नवंद्वारं त्रिभिर्गुणेभिराष्ट्रतम्। तस्मिन्य द्यक्षमात्मन्व चद्वै व्रह्मविद्रो विदुः ॥४३॥
अकामो धीरी अमृतः खयंभू रसेन तृप्तो न क्रतंश्रनोनः।
तमेव विद्रास विभाग मृत्योरात्मानं धीरमुजरं युवानम् ॥ ४४॥ (२९)

अर्थ-[असरेज असते अधि गायत्री अधि वि चक्रमें] उच्चतर रूपसे अमृतमें गायत्रीको विशेष रीतिसे प्राप्त करते हैं। [य

माप्ता साम सं विदुः ] जो सामवे साम जानते हैं, [तत् अजः क द्दरो ] वह अजन्माने कहां देखा ? ॥ ४९॥

[सस्यमा सिवता देव: इव ] सत्यके धर्मसे युक्त सविता देवके समान [वसूनां संगमनः निवेशन: ] सब धनोंका देनेबाळा:और निवासका देत है वह [धनानां समरे ] धनोंके युद्धमें [इन्द्रः न तस्थी ] इन्द्रके समान स्थिर रहता है ॥ ४२॥

[ मबद्वारं पुण्डरीकं ] गग द्वारवाला कमल [ त्रिभिः गुणेभिः बावृतं ] सत्त-रज-तम इन तीन गुणोंसे घरा हुवा है। [ तास्मिन् यत् बात्मन्वत् यक्षं ] उसमें जो कात्मावाला पूज्य देव है (तत् वै ब्रह्मविदः विदुः) उसे ब्रह्मज्ञानी जानते हैं।।४३॥

( अकामः धीरः अमृतः स्वयंभूः ) निष्काम, धीर, अमर, खयंभू ( रसेन तृष्ठः ) रससे संतुष्ट वह देव ( न कुतक्चन ऊतः ) कहांसे भी न्यून नहीं है, ( लं एव विद्वान मृत्योः न विभाय ) उसे जाननेवाला ज्ञानी मृत्युसे बरता नहीं, क्योंकि ( आत्मानं धीरं अजरं युवानं ) वहीं धीर अजर युवा आत्मा है।। ४४।।

# [९] शतौदना गौ।

(अपि! - अथर्वा। देवता - शतौदना)

(५) अचायतामपि नह्या मुखानि सपत्रेषु वर्जमर्पयैतम्।

इन्द्रेण दुत्ता प्रथमा श्वतीदंना आतृ व्यक्षी यर्जमानस्य गातुः ॥ १ ॥ वेदिष्टे चभ भवतु बहिलोमानि यानि ते । एषा त्वा रश्चनाप्रभीद् प्रावा त्वेषोऽधि नृत्यतु ॥२॥ बालास्ते प्रोक्षणीः सन्तु जिह्वा सं मार्ध्वक्ष्ये । श्रुद्धा त्वं युश्चियां मृत्वा दिवं प्रेहि शतौदने ॥ ३ ॥

मर्थ— (अघायतां मुखानि आपि नहा ) पापी लोगों के मुख बंद कर । (सपरनेषु एतं वक्षं अप्य ) शत्रुओंपर यह बक्र फेंक । (इन्द्रेण बक्ता प्रथमा कातौदना ) इन्द्रने दी हुई पहिली सेंकडों भोजन देनेवाली (आतृत्यक्षी यजमानस्य गासुः)

इात्रुका नाश करनेवाली, यजमानका मार्ग दर्शानेवाली गौ ही है ॥ १ ॥

( ते चर्म वेदिः भवतु ) तेरा चर्म वेदी धने, ( यानि ते लोमानि वर्दिः ) जो तेरे रोम हैं वे दर्भ हैं, ( एवा रक्षना ध्वा भ्यमीत् ) जो रसी तुझे बांधा है, हे ( श्लीषि ) सोमवल्ली ! ( एवः प्रावा ध्वा अधिनृत्यतु ) यह प्रावा तेरे ऊपर आनंदसे नाचे, तेरा रस निकालनेके लिये वनस्पतिपर पश्यर नाचे ॥ २ ॥

हे (अवन्ये ) अहिंसनीय गौ! (वे बाला: प्रोक्षणी: सन्तु ) तेरे बाल प्रोक्षणी होते, (जिह्ना सं मार्हु ) तेरी जिह्ना शोधन करे, (स्वं यजिया शुद्धा भूत्या ) तू पूज्य और शुद्ध होकर, हे शर्तादना गौ! (स्वं दिवं प्रेह्नि ) तू युकीकमें जा। ३। यः श्वातौदेनां पर्चितं कामुत्रेण स केल्पते । श्रीता ह्यस्यित्विज्ञः सर्वे यान्ते यथायथम् ॥४॥ स स्वर्गमा रोहिति यत्रादास्रिदिवं दिवः । अपूपनाभि कृत्वा यो ददीति श्वतौदेनाम् ॥५॥ स तां छोकान्तसमामोति ये दिव्या ये च पार्थिवाः ।

हिरंण्यज्योतिषं कृत्वा यो ददांति श्रतीदंनाम् ॥ ६ ॥

ये ते देनि शमितारं पुक्तारों ये चे ते जनां। ते त्वा सर्वे गोप्स्यन्ति मैम्यों भैषीः शतौदने ॥७॥ वसंवस्त्वा दक्षिण्त उत्तरानमुरुवंस्त्वा । आदित्याः पुश्चाद्वोप्स्यन्ति सार्ग्निष्टोममित द्रव ॥८॥ देवाः पितरी मनुष्या गन्धर्वाष्म्रसंद्रच् ये। ते त्वा सर्वे गोप्स्यन्ति सार्तिरात्रमित द्रव ॥९॥ अन्तरिक्षं दिवं भूमिमादित्यानमुरुतो दिशः । लोकान्त्स सर्वोनामोति यो ददाित श्वतौदेनाम्१० यृतं श्रोक्षन्ती सुभगां देवी देवानगमिष्यति । पुक्तारमध्नये मा हिंसीदिंवं प्रेहि शतौदने ॥११॥ ये देवा दिविषदी अन्तरिक्षसदंश्च ये ये चेमे भूम्यामिष्य । तेम्यस्त्वं धुक्ष्य सर्वदा श्वीरं सार्परथो मधुं ॥ १२॥ वेम्यस्त्वं धुक्ष्य सर्वदा श्वीरं सार्परथो मधुं ॥ १२॥

भर्य — ( यः सतौदनां पचिति ) जो शतौदनाका परिपाक करता है, वह ( सः कामधेण कल्पते ) वह संकल्पीको पूर्ण करता है। [ अस्य सर्वे भीताः ऋत्विजः ] इसके सम संतुष्ट हुए ऋत्विज (यथाययं यन्ति) यथायोग्यः मार्गसे वापस जाते हैं॥ भी ( सः स्वर्गे भारोहिति ) वह स्वर्गपर चडता है (यत्र अदः त्रिदिवं दिवः ) जहां ना स्वर्गधाम है, ( यः शतौदनां अपूपनामि कृत्वा ददाति ) जो शतौदनाको माळपूर्वोके रूपमें करके दान देवा है ॥ ५॥

<sup>(</sup>यें दिन्याः ये च पार्थिवाः ) जो दिन्य और जो पार्थिव भोग हैं, (तानू छोकानू सः समाप्तोति ) उन सब छोगाँको वह प्राप्त करता है, (यः शर्वोदनां हिरण्यज्योतिषं कृश्वा ददाति ) जो शतौदना गौको सुवर्णसे तेजस्वी करके दान देता है ॥६॥

<sup>[</sup>ये शमितारः ये च पक्तारः जनाः ] जो शमिता भीर जो पकानेवाले लोग हैं, [ते सर्वे स्वा गोप्स्यान्त ] वे सक तेरी रक्षा करेंगे। है [शतौदने ] सौ मनुष्योंका भोजन देनेवाली गौ! [एभ्यः मा भेषीः ] इनसे तून भय कर ॥ आ

<sup>[</sup>दक्षिणतः त्वा वसवः ] दक्षिणको भोरसे तुझे वसुदेव, [ उत्तरात् स्वा महतः ] उत्तरकी ओरसे तुझे महत् देव, [भादित्याः पश्चात् गोप्स्यान्ति ] आदित्य तेरी पीछेसे रक्षा करेगें, [सा स्वं भग्निष्टोमं अति द्वव ] वह तू अग्निष्टोम यश्चके पार जा ॥ ८॥

<sup>[</sup>ये] जो देव, पितर, मनुष्य और गन्धर्म-अप्सरागण हैं, [ते सर्वे स्वा गोप्स्यान्त ] वे सम तेरी रक्षा करेंगे, [सा अतिरात्रं भति त्रव ] वह तू अतिरात्र यज्ञके पार जा ॥ ९ ॥

<sup>(</sup>यः शतौदनां ददाति) जो शतौदनाको देता है, (सः सर्वान् लोकान् भाष्मोति ] वह सम लोगोंको प्राप्त करता है, जो लोक अन्तरिक्ष, यु, भूमि, आदिस्य, महत् और दिशाओं के नामसे प्रसिद्ध है ॥ १०॥

<sup>[</sup> घृतं प्रोक्षन्ति सुभगा देवी ] घीका सिंचन करनेवाळी भाग्यवाळी देवी ( देवान् गमिष्यसि ] देवताओंकी प्राप्त होगी। हे शतौदन [ अष्ट्ये ] अहिंसनीय गौ ! [ वक्तारं मा हिंसी ] पढानेवाळकी हिंसा मत् कर, [ दिवं प्रेहि ] स्वर्गको प्राप्त हो॥११

<sup>(</sup>ये दिवि-सदः देवाः) जो गुलोकमें रहनेवाले देव हैं, (ये च अन्तरिक्ष-सदः) जो अन्तरिक्षमें रहते हैं, (ये च इमे भूम्यां अधि) जो भूमिपर रहते हैं, (तेभ्यः स्वं सर्वदा) उनके लिये तू सर्वदा (क्षीरं सर्विः अयो मधु धुक्ष्व) दूध, घी और मधु दे॥ १२॥

यचे शिरो यचे मुखं यो कणों ये चं ते हन्। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।१३॥
यो त ओही ये नासिके ये कृष्के येच तेऽलिणी। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।१४॥
यचे यकु से मदंने यदान्त्रं यार्थ ते गुदाः। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।१४॥
यचे यकु से मदंने यदान्त्रं यार्थ ते गुदाः। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।१४॥
यस्ते प्लाशियों वंनिष्ठुयौं कुश्वी यच चमें ते। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।१४॥
यत् ते मुक्ता यदस्थ यन्मांसं यच् लोहितम्। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।१८॥
यो ते बाह् ये दोवणी यावंसी या चे ते कु त्रत्। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।१८॥
यास्ते ग्रीवा ये स्कन्धा याः पृष्टीयाश्च पर्शवः। अमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।१८॥
यास्ते ग्रीवा ये स्कन्धा याः पृष्टीयश्च पर्शवः। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।२९॥
यचे पुच्छं ये ते बाला यद्धो ये चे ते स्तनाः। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।२९॥
यस्ते जङ्गा याः कृष्ठिका ऋच्छरा ये चे ते श्वासिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।२२॥
यचे चमें शतीदने यानि लोमान्यस्ये। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।२॥।
को चमें शतीदने यानि लोमान्यस्ये। आमिक्षां दुहतां दात्रे श्वीरं सुर्पिरथो मधुं।।२॥।
को चे स्तां पुरोडाशावाज्येनाभिवारिती। तो पुक्षा देवि कृत्वा सा पुक्तारं दिवे वह ॥२५॥
अल्लेले सुसंले यथ चमिणि यो वा श्वीरं तण्डुलः कणेः।
इल्लेले सुसंले यथ चमिणि यो वा श्वीरं तण्डुलः कणेः।

मर्थ- ( यत् ते शिरः ) जो तेरा विर, (यत् ते मुखं) तो तेरा मुख है, (यो च ते कणों) जो तेरे कान हैं, (ये च ते हनू) जो तेरी हन् है, (दान्ने आमिशां क्षीरं सर्पिः अथो मधु दुहतां) दाताको दही, दूध, घी और मधु देवें।। १३।।

हे शतौदने गी! (ते कोंडी) तेरे पार्श्वभाग (आज्येन अभिघारितौ पुरोडाशौ स्तां) घीद्वारा सिंचित पुरोडाश हों। हे देनि! (तौ पक्षौ कृत्वा) उनके पंख बनाकर (सा त्वं नकतारं दिवं वह) वह तू पकानेवालेकी स्वर्गपर ले

[ अल्रुखले मुमले ] भोखली और मुसल, [ वर्मणि शूर्पे च वा यः तण्डुलः कणः ] चर्मपर तथा सूर्पमें जो चावलेंके कण रहते हैं, ( यं वा वातो मातारिश्वा पवमानः समाथ ) जिसको पवित्र करनेवाले वायुने मथा था, [ तत् होता भागिः सुहतं कृणोतु ] उसे होता आग्ने उत्तम आहुतिकप बनावें ॥ २६ ॥

<sup>[</sup>यो ते ओहाँ] जो तेरे ओठ र (शृंग मक्षिणी) जो तेरे सींग और आंख हैं, (ते कहोमा हृदयं प्रीतन् सह कंठिका) जो फेंफड़ा, हृदय, मलाशय और कण्ठका भाग हैं, (ते यकृत् मतश्ते मान्त्रं गुदाः) जो तेरा यकृत, गुदें, आते और गुदा हैं, [ते प्राशीः, विन्दुः, कुक्षी, चमें ] जो तेरे पिलही, गुदाभाग, कोख और चमें है, (ते मज्जा, मिंदेंग, मांसं छोहितं) जो तेरी मज्जा, अस्थि, मांस और रुधिर है, (ते बाहू दोषणी मंसी, ककुत्) जो तेरे बाहू, बाजूएं, कन्धे और छोहितं) जो तेरी मज्जा, अस्थि, मांस और रुधिर है, (ते बाहू दोषणी मंसी, ककुत्) जो तेरे बाहू, बाजूएं, कन्धे और कुहान हैं, (ते जरू अष्ठीवन्ती भ्रोणी मसत्) को तेरी जंवाएं, घुटने, कुन्हे.और गुद्धांग हैं, (ते पुछं बालाः जधः स्तनाः) जो तेरा पूछ, बाल, दुग्धांशय और स्तन हैं, (ते जंवाएं, घुटने, कुन्हे.और गुद्धांग हैं, (ते जवाएं, खुटियां, कलाई के भाग और खुर हैं, (ते चमें कोमानि) जो तेरे (ते जंवार कुष्टिकाः सच्छराः शफाः) जो तेरी आधाएं, खुटियां, कलाई के भाग और खुर हैं, (ते चमें कोमानि) जो तेरे वर्म और छोम हैं, हे (शतौदने) गौ! (दान्ने भ्रीरं मामिक्षां०) दाताको दूव, दही, घो और मधु देते रहें।। १४-२४।।

### अयो देवीर्मधुमतीर्घृत्रचुती ब्रह्मणां हस्तेषु प्रपृथक्सादयामि । यत्काम इदमंभिष्टिआपि वोऽहं तन्मे सर्वे सं पद्यतां वयं स्याम पर्तयो रयाणाम् ॥२७॥ (३२)

आर्थ-[ मधुमतीः घृतइच्युतः देवीः आपः ] मधुयुक्त घीको देनेवाली दिव्य जलधाराएं ( ब्रह्मणां हस्तेषु ॥ पृथक् साद-यामि) ब्राह्मणोंके दायोंमें अलग अलग देता हूं। ( यत् फामः इदं वः आई अभिषिद्यामि ) जिसकी इच्छा करता हुआ, मैं यह आपको अभिषेक करता हूं, [ तत् मे सर्व संपद्यतां ] वह मुझे सब प्राप्त हो, ( वयं रयीणां पत्रयः स्याम ) इस सब धनोंके पति बनें ॥ २०॥

# (१०) वशा गौ।

#### ( ऋषिः --- कश्यपः । देवता-वशा । )

नमस्ते जार्यमानायै जातायां छत ते नमः । बालेभ्यः शुफेभ्यों ह्यायां हये ते नमेः ॥ १ ॥ यो विद्यात्सप्त प्रवर्तः सप्त विद्यात्यरावरः । शिरों यज्ञस्य यो विद्यात्स वशां प्रति गृह्णियात् २॥ वेदाहं सप्त प्रवर्तः सप्त वेद परावरः । शिरों यज्ञस्याहं वेद सोमं चास्यां विचक्षणम् ॥ ३ ॥ यया द्यार्थयां पृथिवी ययापो सुविता इमाः । वशां सहस्रधारां ब्रह्मणाच्छावेदामासे ॥४॥ श्वतं कंसाः श्वतं द्योग्धारेः श्वतं गोप्तारो अधि पृष्ठे अस्याः । ये देवास्तस्यां प्राणनित ते वशां विद्वरेक्षया ॥ ५ ॥

अर्थ—हे (अध्न्य ) हनन करने अयोग्य गी । (ते जायमानाय नमा ) उत्पन्न होनेके समय तुझे नमस्कार है। (उत जाताय ते नमा ) उत्पन्न हुई तुझको नमस्कार है। (ते बालेश्या शफेश्या रूपाय नमा )तेरे बालों, शफों और रूपेक लिये नमस्कार है। १।

<sup>(</sup>यः सप्त प्रवतः विद्यात् ) जो सात प्रवाह-जीवनप्रवाह—जानता है, (यः च सप्त परावतः विद्यात् ) श्रीर जो सात अन्तरोंको-स्थानोंको-जानता है, तथा जो (यश्रस्य शिरः विद्यात् ) यज्ञका सिर जानता है, वही (वश्रां प्रति गृह्णायात् ) वशा गौका खीकार करे ॥ ॥॥

<sup>(</sup>अहं सस प्रवत: वेद ) में बात जीवनप्रवाहोंकी-प्राणीको-जानता हूं, (सस परावत: वेद ) सात स्थानोंकी-इंद्रिय स्थानोंकी-भी जानता हूं। (यज्ञस्य शिरः च अहं वेद) यज्ञका शिर भी-यञ्चका मुख्य साध्य भी जानता है (अस्यां विचक्षणं सोमं च वेद ) इसमें विशेष चमकनेवाले सोमको भी में जानता हूं॥ ३ ॥

<sup>(</sup>यया यौ: पृथिवी हमा आप: च गुपिता: ) जिसने युलोक, पृथिवी और सब जलोंकी सुरक्षा की है, उस [ सहस्र धारां बशां ] उस हजारों अमृतधारा देनेवाली वशा गौको (ब्रह्मणा अच्छा चदामसि) ज्ञानद्वारा उत्तम रीतिसे प्रदर्शित करते हैं, उसकी प्रशंसा करते हैं।। ४॥

<sup>[</sup> मस्यां: मधिपृष्ठे | इसकी रक्षा करनेके लिये इसकी पीठपर [ शतं दीग्धारः शतं कंसाः ] सी मनुष्य दूध दाइनेवाले, सी उत्तम पात्रीको लेकर, साथ साथ [ शतं गोप्तारः ] सी इसके रक्षक भी इस गौके साथ चलते हैं । [ ये देवाः तस्यां प्राणन्ति ] जो देव उस गौसे जीवित रहते हैं [ तं एकधा वशां विदुः ] वे एकमतसे गौका महस्व यथावत् जानते हैं । [ १९।।

यहापिरिश्वीरा स्वधानिणा महीर्छका । व्या पर्जन्यपत्नी देवाँ अप्येति ब्रह्मणा ॥ ६ ॥ अर्चु त्वािमः नार्विश्वद् सोमी वशे त्वा। ऊर्घस्ते भद्रे पर्जन्यी विद्युतस्ते स्तना वशे॥ ॥ अपस्तवं घुंक्षे न्रश्चमः द्वर्ता अपरा वशे । तृतीयं राष्ट्रं घुक्षेऽत्रं क्षीरं वशे त्वम् ॥ ८ ॥ अपस्तवं द्वर्षानापातिष्ठ ऋताविर । इन्द्रं सहस्रं पात्रान्त्सोमं त्वापाययद्वशे ॥ ९ ॥ यदन्त्वान्द्रमेरास्त्रं ऋष्मोऽह्ययत् । तस्मांचे वृत्रहा पर्यः क्षीरं कुद्धोऽहंरद्वशे ॥ १० ॥ यत्रे कुद्धो धनेपतिरा क्षीरमहंरद्वशे । इदं तद्व नाकि खिषु पात्रेषु रक्षति ॥ ११ ॥ विद्यु पात्रेषु तं सोममा देव्यु हरद्वशा । अर्थवा यत्रं दीक्षितो वाहिष्यास्तं हिर्ण्यये ॥ १२ ॥ सं हि सोमनागत समु सर्वण पद्वता । वशा समुद्रमध्यष्ठाद्वन्धवैः कुलिभिः सह ॥ १३ ॥ सं हि सोमनागत समु सर्वण पद्वता । वशा समुद्रमध्यष्ठाद्वन्धवैः कुलिभिः सह ॥ १३ ॥

बर्थ-[यजपदी माक्षीरा] यज्ञमें जिसकी स्थान प्राप्त हुआ है, जो दूध देती है, [स्वधाप्राणा महीलुका] अन्नक्य प्राणका भारण करनेवाली होनेके कारण इस पृथ्वीपर जो प्रसिद्ध है। यह [पर्जन्यपरती वज्ञा] वृष्टिद्वारा घास आदि उत्पन्न होनेसे जिसका पालनपोषण होता है, वह गौ ( ब्रह्मणा देवान् अप्येति ) ब्रह्मरूप अजसे देवाँको प्राप्त करती है ॥ ६ ॥

(वसे) गौ! (त्वा अग्नि: अनुप्रविशत्) तुझे अग्नि प्राप्त हुआ है। सोमः अनु ) सीम भी प्राप्त हुआ है। हे ( अने ) कर्माण करनेवाली गौ! (ते उत्थः पर्जन्यः ) तेरा दूधस्थान पर्जन्य ही है। हे वशा गौ! (ते उत्तरा विद्युतः ) तेरे स्तन विद्युत् हैं। इस तरह अग्न्यादि देवताओं की शक्तियां तेरे अंदर हैं॥ ७॥

हे (वहा ) वशा गी ! (त्वं प्रथमः अपः धुक्षे ) तू सबसे प्रथम जलको दुहती—देती है, (अपरा स्वंरा)
पश्चात् उपजाक भूमिके समान धान्य देती है। (तृतीयं राष्ट्रं धुक्षे ) तीसरा राष्ट्रीय शाकि देती है, (त्वं असं सीरं ) तू
अस और क्षीर-दूध-देती है।। ८।।

हे (वशे ) गी ! हे (ऋतावरी ) दूधक्षी अन्न देनेवाली गी ! (यत् भावित्यैः हूममाना ) जब तू आदित्यों द्वारा भाकि प्राप्त करती हुई (अपाविष्ठः) समीप आती है, तथ (इन्द्रः सहस्तं पात्रान् ) इन्द्र हजारों वर्तनोंको छेहर (त्वा सोमं पायवत् ) सोमरस पिलाता है ॥ ९ ॥

हे ( वशे ) गी! ( यत् अनुचीः इन्हें देः ) जब तू अनुकूलतासे इन्ह्रको प्राप्त होती है, ( त्वा आपमः आत् अह्रयत् ) गाम तुझे नृषभ समीपसे पुकारता रहा । हे बशा गी! ( सहमात् कुदः चुत्रहा ) इस कारण कोचित हुआ इन्ह्र ( ते पमः झीरं आहरत् ) तेरा दूध और जल हरता रहा ॥ १०॥

हे बशा गी ! ( यत् कुछं: धनपतिः ) जब कौधित हुआ धनपति (ते झीरं बहरत्) तेरा दूध छता है, तब समझो कि ( हुदं तत् अथा ) यह वह आज ( माकः त्रिष्ठ पात्रेषु रक्षति ) स्वर्गधामही स्रोमके रूपसे तीन वर्तनॉमें रखता है ॥ १९॥

(यत्र दीक्षितः मथवाँ) जहां दीक्षा लिया अधर्ववेदा यज्ञकर्ता (हिरण्यये वाहिंदि आस्ते ) सुवर्णमय आसनपर बैठता है, (त ) उसके पास (त्रियु पात्रेषु सोमं ) तीनों वर्तनीम रखा सोम (वशा देवी बहरत् ) देवा वशा गी ले जाती है, दूध रूपसे पहुंचा देती है।। १२।।

(वशा सोमेन सं जना ) गौ सोम भीवधिको प्राप्त हुई, जौर (सर्वेण पद्धता से ड) सब पांववाली-मनुष्योंको भी प्राप्त हुई। (वशा किलिम: गंधवें: सह) गा गौ कलह करनेवाले गंधवें के साथ (समुद्रं अध्यष्टात्) समुद्रपर अधिष्ठान करती रही। अर्थात् समुद्रपर भी गौका मान वैसाही है, जैसा मानवोंमें हैं ॥१३॥

सं हि चातुनार्गत् समु सर्वैः पतित्रिभिः । व्या समुद्रे प्रानृत्यहचः सामानि विश्रंती ॥१४॥ सं हि सर्येणार्गत् समु सर्वेण चक्षंषा । व्या समुद्रमत्यं ख्यद्धद्रा ज्योतीषि विश्रंती ॥ १५॥ अभीवृता हिरंण्येन यदतिष्ठ ऋतावरि । अश्वः समुद्रो भृत्वाध्यं सकन्दद्वशे त्वा ॥ १६ ॥ तद्धद्राः समगच्छन्त वृशा देष्ट्रचर्यो स्वधा । अर्थवी यत्रं दीक्षितो बृहिंष्यास्तं हिर्ण्यये ॥१७॥ वृशा माता राजन्य स्य वृशा माता स्वधे तवं । वृशायां यृज्ञ आर्थ्यं तत्रिक्षत्तमंजायत ॥१८॥ कुच्वी विन्दुरुदं चर्द्रह्मणः कर्कद्रादिषे । तत्रस्त्वं जिञ्चि वशे तत्रो होताजायत ॥१८॥ आस्तरते गाथां अभवश्चाण्णिहां भयो वलं वशे । पाजस्या जिञ्चे यज्ञ स्तने भयो र्द्रमयस्तवं॥२०॥(३४) दुर्माभ्यामयं जातं सिक्थेभ्यां च वशे तवं । आन्त्रेभ्यों जिञ्चेरे अत्रा जुदरादिषे वी रुधेः २१

अर्थ-(वशा ऋषः सामनि विश्वती) गी यशमें ऋषा और सामें को धारण करती हुई (वातेन सं अगत) वायुसे संगत हुई, ( सर्वैः पतात्रिभिः हि सं ) सब पांववालोंसे भिलकर ( समुद्रे प्रानृत्यत् ) समुद्रपर नाचने लगी । इस तरह गौका संमान सर्वत्र होता है ॥ १४ ॥

(वशा सूर्येण सं अगत) गौ सूर्यक्षे मिली है, (सर्वेण चछुत्रा सं उ) सब आंखवालींसे मिली है। ( भद्रा वशा ज्योतींत्रि विभ्रती) कत्याणकारिणी गौ अनेक तेजींका धारण करती हुई (समुदं अत्यख्यत्) समुद्रके परे देखने लगी । दूरतक उसकी प्रतिष्ठा हुई है। १५॥

हे [ऋतावरि ] हे अजकी देनेवाली गी ! [हिरण्येन मभिष्ठता यत् मतिष्ठः ] जम सुवर्णाभूषणोंसे युक्त होकर जब तू खडी होती है, हे [वक्षे ] गी ! [स्वा मिस समुद्रः मशः मूरवा भस्कन्दत् ] तेरे पास समुद्र अश्व बनकर आ गया, यह तेरा महत्त्व है ॥ १६ ॥

[ यत्र दीक्षितः मथवीं ] जहां जिस यशेंम दीक्षित अथवेवेदी ( हिरण्यये बाहींचे आस्ते ) सुवर्णमय आसनपर बैठता है, वहां ( भद्राः समगच्छन्त ) भद्र पुरुष इकट्ठे हुए भीर वहां ( बज्ञा देष्ट्री मथी स्वधा ) दान देनेवाली गी और खयं अज-रूपमें उपस्थित हुई ॥ १७॥

(राजन्यस्य माता वशा) क्षत्रिय की माता गों ६, हे (स्वधे) अल ! (तव माता वशा) तेरी भी माता गों ही है। (वशाया बायुधं जक्षे) गोंसे शक्ष उत्पन्न हुआ है, और (ततः चित्तं अजायत) उससे चित्त बना है। अर्थात् गोंसे बल और बुद्धि दोनों होती हैं। १८॥

( श्रह्मणः ककुदाद्धि ) ह्रह्माके उच्च भागसे ( बिन्दुः अर्थ्वः सद्चरत् ) एक बूंध ऊपर चल पडा, हे ( वक्षे ) गी! ( ततः ध्वं जिल्लिषे ) उससे तू उत्पन्न हुई है। और ( ततः होता अभायत ) उससेई। पश्चात् होता-हवन कर्ता-उत्पन्न हुआ। अर्थात गीम ब्रह्मशक्ति अधिक है, क्योंकि वह पहिले हुई है। १९॥

है (वधे ) गी! ( ते आसः गाथाः अभवन् ) तेरे मुखंसे गाथाएं वनीं, ( अध्णिहाश्यः बळं ) तेरे गर्दनके भागींसे बल उत्पन्न हुआ है, (पानस्यात् यज्ञः अज्ञे ) तेरे दुग्धाचयसे यज्ञ हुआ, और (तव ) तेरे (स्तनेश्यः रङ्भयः) स्तर्नी-से किरण हुए हैं। इस तरह गीसे यह सबे उत्पन्न हुआ है, इतना गीका महिमा है।। २०॥

(तव ईमिश्यों) तेरे बाहुओंसे तथा (सिक्थिश्यों मयनं आतं) टांगोंसे गमन होता है। हे (वशे ) गी ! तेरे (मा-श्लोश्यः अत्राः) आंतोंसे अनेक पदार्थ और [ उद्शत् वीरुधः ] पेटसे वनस्पतियां उपक हुई हैं।। २१।। यदुद्रं वर्रणस्यानुप्राविश्वथा वशे । तर्वस्त्वा ब्रुक्षोदेह्ययुत्स हि नेत्रमवेसवे ॥ २२ ॥ सर्वे गर्भोदवेपन्त जायंमानादसूख्िः । स्म हि गर्भोदवेपन्त जायंमानादसूखिः । सम्म हि तामाहुर्वेशिति ब्रह्माभिः क्लप्तः स हि स्या वन्धुः ॥ २३ ॥ युध्र एकः सं सृंजिति यो अस्या एक इद्वशी । तरांसि युज्ञा अभवन्तरंसां चक्षंरभवद्वशा ॥२४॥ वृश्वा युज्ञं प्रत्येगृह्वाद्वशा ह्येमधारयत् । वृशायामन्तरंविश्वदेवनो ब्रह्मणां सह ॥ २५ ॥ वृश्वामेवास्त्रं माहुर्वेशां मृत्युम्रपांसते। वृशेदं सर्वेमभवद्वा मंनुष्या असुंराः पितर् ऋष्यः॥२६॥ य एवं विद्यात्स वृशां प्रति गृहीयात् । तिथा हि युज्ञः सर्वेपाद्वहे द्वात्रेऽनंपस्पुरन् ॥ २७ ॥ तिस्रो जिह्या वर्रणस्यान्तदीद्यत्यासाने । तासां या मध्ये राजिति सा वृशा दुःप्रतिग्रहां॥२८॥ वृद्यां रेती अभवद्वशायाः । आपस्तुरीयमुमृतं तुरीयं युज्ञस्तुरीयं पृश्चन्तुरीयम् ॥ २९ ॥ वृद्यां रेती अभवद्वशायाः । आपस्तुरीयमुमृतं तुरीयं युज्ञस्तुरीयं पृश्चन्तुरीयम् ॥ २९ ॥

( असूरवः जायमानात् ) प्रसवमें असमर्थ गौकी ( गर्मात् सर्वे अवेपन्त ) गर्भिश्चितिसे सब कांपने लगते हैं। ( तां नादः बद्दा असूरव इति ) उसीको कहते हैं कि यह गौ प्रसवके लिये असमर्थ है। ( सः हि अह्माभिः अस्याः बन्धुः क्लुसः )

वहीं बाह्मणींने इसका बंधु माना है ॥ २३ ॥

[ एकः युधः संस्जिति ] एक योद्धा व्यवस्थाको उत्पन्न करता है। (यः अस्याः इत् वशी एकः ) जो इत् गीका एक थी वश करनेवाला है। (यज्ञाः तरांक्षि अभवन् ) यज्ञ पार करनेवाले हैं, और (तरसां चक्षुः वशा अभवत् ) पार होनेवालों की आंख गै। बनी है। गौकी सहायतासे सब लोग दुःखोंसे पार होते हैं।। २४।।

(वशा यश प्रत्यगृह्णात् ) वशा गौ यज्ञ स्त्रीकारती है, (वशा सूर्य अधारयत् ) नशा गौने सूर्य धारण किया है। (वशायां जोदनः अविशत् ) गौमें भात अन्न प्रविष्ट है और वह (ज्ञह्मणा सह ) ज्ञानके साथ प्रविष्ट हुआ है। गौके आधार

से वज्ञ . अ भीर ज्ञान सुराक्षित रहते हैं ॥ २५ ॥

(देवाः वशां अमृतं आहुः ) देव गाँकी अमृत कहते हैं, (वशां मृत्युं उपासते ) गाँको मृत्यु समझकर उपासना करते हैं। (वशा हदं सर्वं अभवत् ) गाँ ही यह सब हुई है, अर्थात् (देवाः मनुष्याः असुराः पितर ऋषयः ) देव, मनुष्य, असुर, पितर और ऋषि यह वशाकाही इत है।। २६॥

(यः एवं विद्यात् ) जो यह तत्त्वज्ञान जानता है,(सः वशा प्रतिगृह्यीयात् )वह वशा गौका दान लेवे । तथा वशा गौके दाताको(यक्तः सर्वपात् अनपस्फरन् दुहे)वज्ञ सब प्रकारसे सफल होकर विचालित न होता हुआ सुयोग्य फल प्रदान करता है॥२०॥

(वस्णस्य मासनि भन्तः तिस्तः जिह्नाः) वरण के मुखम तीन जिह्नाएँ (दीवाति) चमकती हैं। (तासां मध्ये या राजिति) उनके बीचमें जो विशेष चमकती है, (सां वद्या ) वह वशा गो ही है, अतः वह (दुष्प्रतिप्रदा) दानमें स्तीकार करना कठिन है। २८॥

(वज्ञायाः रेतः चतुर्धा समवत्) वद्या गौका वीर्य चार प्रकारसे विभक्त हुआ है। (सापः तुरीयं) आप् चतुर्थ भाग है, (असृतं तुरीयं) अमृत अस्त अस चौथा भाग है, (यज्ञः तुरीयं) यज्ञ चौथा भाग है और (पश्चावः तुरीयं) पश्च चौथा भाग है। यह गाव वशाका चतुर्धा वीर्य है॥ २९॥

मर्थ- हे (वशे ) गौ ! (यत् वरुणस्य उदरं ) जो वरुण के उदरमें तु (मनु प्रविद्यथाः ) प्रविष्ट हुई है, (ततः ब्रह्मा त्वा उत् आह्नपत् ) तब ब्रह्माने तुझे आह्वान किया था। (सः हि तव नेत्रं मवेत् ) वह तेरा नेत्र जानता है । अर्थात् गौका महस्व ज्ञानी ही जानता है ॥ २२ ॥

९ ( अ. सु. भा. कां० १० )

वृशा बौर्वेशा पृथिवी वृशा विष्णुः प्रजापितिः। वृशायां दुग्धमिपियन्त्साध्या वसंवश्व से 1३०। वृशायां दुग्धं पीत्वा साध्या वसंवश्व थे। ते वे ब्रध्नस्य विष्ठिषु पर्या अस्या उपसिते ॥३१॥ सोमंभेनामेके दुहे यूतमेक उपसिते । ये एवं विदुषे वृशां दुदुस्ते गुतासिदिवं दिवः ॥३२॥ ब्राह्मणेस्यो वृशां दुस्वा सर्वोद्धाकान्त्समंश्चते । ऋतं ह्यस्यामापित्मिष् ब्रह्माथो तर्पः ॥ ३३॥ वृशां देवा उपं जीवन्ति वृशां मनुष्या दुत । वृशेदं सर्वममवृद्यावत्स्रयो विषश्यति ३४ (३५)

॥ इति पश्चमोऽनुवाका ॥ ५ ॥

### ॥ इति द्यमं काण्डं समाप्तम् ॥

(वशा थाँ: ) वशा थाँ हैं, (वशा पृथिवी) वशा ही पृथिवी हैं, (वशा अजापित विष्णुः ) वशा 🜓 प्रजापालक विष्णु हैं। (ये साध्याः वसवः च) जो साध्य और वसु हैं, वे (वशायाः दुग्धं अपिवन् ) वशा गैका दूध पीते हैं॥ ३०॥

(ये साध्याः वसवः च) जो साध्य और वधु हैं वे (वशायाः दुग्धं पीखा ) वशा गौका दुध पीकर पश्चात् ( ते वै

नास्य विष्टिप ) वे खर्गके स्थानमें ( बस्याः पयः उपासंते ) इसके दूधकी प्राप्ति करते हैं ॥ ३१ ॥

(एनां सोमं एके दुहूं) इससे सोमका कई योने दोहन किया है, (एके घृतं उपासते) कई इससे घृतकी प्राक्षिक करते हैं। (एवं विदुष वशां दुदुः) जो इस प्रकारके विद्वान को गौका प्रदान करते हैं, (ते दिवः त्रिदिवं गयाः) वे स्वर्गमं जाते हैं।। ३२।।

( अ।द्याणेभ्यः वद्यां दृश्या ) त्राह्मणोंको वद्या गी देकर( सर्वान् कोकान् सं अद्युते ) सब लोकांको प्राप्त करते हैं।( कर्

ऋतं नम् भयो तपः हि आर्वितम् ) इसमें ऋत, ज्ञान, तप आश्रित होते हैं ॥ ३३ ॥

(देवा: वशां उपजीवन्ति ) देवताएं वशा गीपर उपजीवन करती हैं ( उन्न मनुष्या: वशां ) और मनुष्य मी वशा गी पर ही जीवित रहते हैं । ( वशा इदं सर्व अभवत् ) वशा गी ही यह सब हो गया है ( यावत् सूर्यः विपश्यति ) जहां गर सूर्य का प्रकाश पहुंचता हैं ॥ ६४ ॥

पंचम अनुवाक समाप्ता

दराम काण्ड समाझ ।

# सर्वाधार श्रेष्ठ बह्म।

स्कृत । से स्क १० तक का स्पष्टीकरण किया नंहीं, वह

स्क प और ८ में सर्वाधार श्रेष्ठ ब्रह्मका वर्णन है और यह

प्रथमके २२ मंत्रींतक 'कतमः दिवत् एव सः 'वह देव कीनसा है। ऐसा प्रश्न किया है। उस एक सर्वाधार देवता के विषयमें किसीकी संदेह नहीं है उसका वर्णन पूर्व मंत्रभागमें करते हैं और अन्तम पूछते हैं, कि 'वह देव, जिसका की यहांतक वर्णन हुआ हैं, वह कीनसा है, इस उपदेशकी अपूर्व विधिका तात्पर्य यह है कि, जिसका वर्णन पूर्व मंत्रभागमें अथवा मंत्रभागों में किया गया है ,वह देव कहां है, उसका अनुभव पाठक लेवें,। जो श्रेष्ठ बहा है उसका वर्णन मंत्रों में किया है, वह अनुभवमें आने योग्य हैं मनुष्यका जन्म ही इस कार्यके लिये हैं। अब देखिये इस वर्णनका अनुभव कैसा आ सकता है।

प्रथम मंत्रमें "तप, ऋत, वत, श्रद्धा श्रीर सत्य किस अंग या अवयवमें रहता है," यह पूछा है। मनुष्यके किस अंगमें 'सत्य' रहता है। पाठक सोचें और अपने अन्दर सेनों, गणा अनुभव लें, कि अपने अन्दर कहां किस स्थानमें सत्य रहता है, वही आत्मा है, यह निश्चयसे पाठक जान सत्य रहता है, वही आत्मा है, यह निश्चयसे पाठक जान सत्त्व हैं, आत्म-बुद्धि-मन-चित्त इस अन्तःकरणचतुष्ट्यमें हि सत्त्व श्रद्धा आदिका निवास है।

आगे भंत्र २, ३ और ४ इन तीन मंत्रोंमें विश्वास्माके किय अंगमें अपि, वायु, बन्द्रमा, भूमि, अन्तिरिक्ष, चलोक, उत्तर युलोक, अलप्रवाह ये रहते हैं इसकी पृच्छा की है।

पहिले मंत्रमें सस्य श्रद्धा जादिका स्थान मानव-व्यक्ति में पूछा है और अगले इन तीन मंत्रोंमें विश्वास्माके देहके आग्न वायु आदि देव किस अंगमें और किस अवयवमें रहते हैं, यह प्रश्न पूछा है। वेदमें व्यक्तिगत आत्मतत्त्व और विश्वगत आरमतत्त्वका विचार विभिन्न रीतिसे नहीं होता हैं, यह पाठण यहां देखें। विश्वव्यापक आत्मतत्त्व का ज्ञान यथार्थ रीतिसे होनेके लिये इस वर्णन है। शैली को यथावत् आनना चाहिये। आगे मंत्र ५ और ६ कालखरूप का वर्णन है। इस काल-खरूप के मास, पक्ष, ऋतु अयन, अहोरात्र, पर्जन्यधाराएं (वर्षाकाल) सर्वाधार परमास्माके साधार से रहते हैं।

यहांतक पाठक देख सकते हैं कि प्रथम मंत्रमें वैयक्तिक स्थय श्रद्धा आदि गुण, कांगें तीन मंत्रों में पृथिन्यादि विश्वके पदार्थ और आगेंके दो मंत्रोंमें कालके सब अवयव उसी एक सर्वाधार परमात्माके बाधार से रहते हैं, ऐसा कहा है। यहां वैयक्तिक श्रद्धादि गुण व्यक्तिगत आत्माके आधारसे रहते हैं ऐसा नहीं कहा, प्रस्तुत येभी विश्वाभात्माकेही आधारसे रहते हैं, ऐसा कहा है।

जो संपूर्ण कोकलाकान्तरोंका घारण कर रहा है, वह प्रजा-पितभी उसी सर्वाधार स्कंभमें आश्रित है, यह कथन मंत्र ७ में है। यहां प्रजापित नाम सर्वाधार विश्वासमाके आधार से रहने-वाले लोकपालक का है। अष्टम मंत्रमें कहा है, कि प्रजापित उच्च, मध्यम और किनष्ट [सारिवक, राजस और तामस] विश्वके पदार्थ निर्माण करता है और इस तरह त्रिविध विश्वकी उत्पति होते ही स्कंभ नामक जो सर्वाधार आत्मा है, वह उस त्रिविध विश्वमें प्रविष्ट होता है और अन्दर व्याप कर रहने लग्नता है। ऐसा होनेपर मंत्रमें प्रश्न पूछा है, कि इस तरह सर्वाधार आत्माका प्रवेश शिविध विश्वमें होनेके पश्चात् उम विश्वातमाके कितनेसे अंशने इस विश्वकी व्यापा है और कितना विश्वातमाका भाग अवाशिष्ट रहा है,जो इस विश्वके साथ संबंधिन त ही नहीं हुआ ? अर्थात—

पादां उस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि॥ (ऋ.१०।६०) एक अंशमात्रमें ये सब भूत हैं और शेष सब परमात्मा अपने स्वरूपमें विराजता है। यह अनंत विश्व यद्यपि हमारी हिमें अनन्त और अगाध है, तथापि परमात्मा की दृष्टिसे वह अत्यंत अलप, अंशमात्र है। यहां बात समझाने के लिये इस अष्टम मंत्रमें ये दो प्रश्न किये हैं, कि विश्वमें इसका कितना अंश प्रविष्ट हुआ है और इसका शेष अंश कितना है ? इसका उत्तर यही है, कि विश्व एक अल्पसा अंश है और शेष अनन्त परमात्मा है, जो इस विश्वसे बाहर है।

नवम मंत्रमें फिर पूछा है, कि भूतकालके विश्वमें कितना

परमास्मा प्रविष्ट हुआ। था, और मविष्यकालके विश्वमें कितना प्रविष्ट होगा, और वर्तमानकालीन विश्वमें कितना प्रविष्ट हुआ है ? अर्थात् इनका उत्तर यही है, कि भूत, वर्तमान और मविष्यकालीन सब भिलकर विश्व एक अल्प अंशके बराबर है, विश्वके बहेपनसे परमारमाका बहापन अनंतगुणा है, यही यहां कहनेका तारपर्य है । इस मंत्रमें तिसरा चरण अस्तंत महत्त्वका है वह यह है—

यत् एकं भंगं सहस्रवा अकरोत्।।( मं० ९ )

'जो अपने एक अंगको सहस्तों भागोंमें निभक्त करता है।'' जैसा सूर्यका निभाग होकर प्रह और उपग्रह बने, पृथ्वीके निभाग होकर प्रहानर, जंगम, तृक्ष्म, पद्म, पश्च, पश्ची, मनुष्य बने। एक अंगके सहस्त्रों। पदार्थ इस तरह बनते हैं। यही बात इसी सूक्षके २५ वें मंत्रमें इस तरह कही है —

बृहन्ती नाम ते देवाः ये असतः परिजित्तिरे । एकं तद्कं स्कम्भस्य असदाहुः परी जनाः ॥ २५ ॥

"वे बड़े देन असत् से उत्पन्न हो चुके हैं और गा असत् सर्वी-धार परमात्माका एक अंग ही है, ऐसा ज्ञानी लोग कहते हैं॥"

स्कम्म नाम सर्वाधार परमातमा है, इसके दो अंग हैं। एक का नाम सत् और दूसरेका नाम असत् है। इन दोनो अंगोंका मिलकर नाम स्कम्म अर्थात् सर्वाधार परमातमा है। इस स्कंभ के एक अंगसे पृथ्वी, अन्तिरक्ष और प्राक्षादि सम लोक लेकिलान्तर बने हैं, इसीका अर्थ " इसने अपने एक अंगको सहस्रधा विभक्त कर दिया।" इस ९ म मंत्रमें स्पष्ट कह दिया है। पाठक इस तरह मंत्रका आज्ञय जान सकते हैं। शातपथादि बाह्यणमें कहा है कि

हे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्त चैवामूर्त च ।।

' ब्रह्मके दो रूप हैं, मूर्त और अमूर्त '। इनका आधिक स्प-श्रीकरण ऐसा किया है। कि मूर्त शरीर और इन्द्रियां हैं और अमूर्त प्राण, मन अहि हैं। यह मूर्त और अमूर्त मिलकर जा होता है। यही आशय स्कंभ नाम स्वीधार परमास्माके असत नामक एक अंगसे सब लोकजोकान्तर बने हैं, इस मंत्रमें प्रकट हुआ है, और वे कैसे बने हैं, इसका स्पश्चिकरण ' इस स्कंभ नामक विश्वारमाने अपने एक अंगको सहस्रधा विश्वक करके यह विश्व बनाया, इस ९ म मंत्रमें हुआ है।

दशम मंत्रमें इस स्कम्भ गामक सर्वाधार में लोक, कोश, आप, असल और सत् रहते हैं और ये वहां हैं, यह कात ब्रह्मज्ञानी लोग ययावत् जानते हैं,ऐसा कहा है, यह उक्त बात उक्त दृष्टिसे ही समझना चाहिये।

कामे ११ और १२ इन दो मंत्रों में नहीं बात दुइराई है, कि जो पहिले १ से ४ मैंत्रों में कही है। स्कम्म मामा विश्वा-धार के अंग में अर्थात् शरीर में आमि आदि देवताएं अपने अपने स्थानमें रही हैं। अर्थात् अमि, आप् पृथ्वी, सूर्य, चन्द्र मिलकर उस सर्वाधार का शरीर है। आगेक चार मंत्रोंमें अर्थात् मंत्र १३ से १६ तक यही बात कही है —

मंत्र १३ = जिस सर्वाधारक शरीरके अंगीमें ३३ देवताएं रही हैं।

मंत्र १४ = मा पहिले स्ताप हुए ऋषि, भूमि, ऋचा, साम, यजु, एक मुख्य ऋषि ये प्रा उसी सर्वाधारमें रहते हैं। मंत्र १५ = पुरुषमें अमृत और मृत्यु रहते हैं। समुद्र जिसकी धमानियों हैं।

मंत्र १६ = चारो दिशा-उपदिशाएं जिसमें नाहियां हैं जहां पन विशेष महत्त्व पा स्थान पाकर रहा है।

इस तरह सर्वाधार परमारमाके शरीर के अंग बनकर ये प्रश् पदार्थ रहे हैं। इसका ही स्पष्टीकरण पाठक आगे देख सकते हैं।

मंत्र १८ = इस सर्वाधारका मुख आमि है, चक्षु अंगिरस हैं, अन्य अवयव यातु-जन्तुमात्र है,

मृत्र १९ = ब्राह्मण जिस सर्वोधारका सुस्त है, जिह्ना मधु-कशा- गौ है, जिस का दुग्धाशय निराट् विश्व है।

मंत्र २० = उससे ऋग्वेद, यजुर्वेद हुए और साम जिसके लोग है और अथर्वा-ब्रह्मा-जिसका मुख है।

माठक इस वर्णनकी तुलना १३ से १६ मंत्रोंके साथ करें।
मंत्र १३ से १६ तक जो कहा है, वही अधिक सुदृढ करनेके
लिये मंत्र १८ से २० तक के मंत्र हैं। विश्वक्षी परमारमाके ये
सूर्यादि अवयव हैं, यह विश्वही उसका शरीर है, वेद ही उसकी
वाणी है, वेदके द्वारा वही सब मनुष्योंके स्था बील रहा है।
जो वेदवेता ब्राह्मण है, वही उसका मुख है इस तरह परमारमा
प्रस्नक्ष हो रहा है, पाठक इस क्यमें परमारमाका साक्षास्कार
करना सीखें।

१७ वे मंत्रमें परमारमसाक्षारकार करनेकी और एक विकास युक्ति की है, यह यह है कि ---

वे पुक्ते ज्ञा विदुः ते विदुः परमेष्टिनम् ॥ (१७)

'' जो पुरुषमें-मनुष्यके अन्दर ब्रह्म जानते हैं वे ही परमेश्री परमात्माको जानते हैं। यहां व्यष्टि, समष्टि और परमेष्टी का भेद देखना चाहिये। व्यष्टि एक व्यक्ति है, समाछ व्यक्तिसमूह का नाम है, भीर परमेष्ठी स्थिरचर विश्वसंपूर्णका नाम है। मनुष्य विश्वव्यापक 'परमेष्ठी को किस तरह जान सकता है ? मनुष्यका इन्द्रियसमूह अल्प शक्तिवाला है, उससे विश्वसमाष्टे का आकलन कैसे ही सकता है ? उत्तरमें कहते हैं कि मनुष्य अपने अन्दर वहीं विश्वकी बातें अनुभव करे। मनुष्य अपने अन्दर देखे, कि मेरा आंख सूर्य ही है, अग्नि शरीरमें उष्णता रूप धारण किये हैं, जलतत्त्व रक्तरूपसे मेरे शरीरमें है और नाडियों में प्रवाहित हो रहा है, वायु मेरा प्राण बना है, पृथ्वी भी हाई यों के रूपसे शरीरमें है, दिशाएं कान में रही हैं, इसी तरह ३३ देवताएं मेरे इस छोटेसे शरीर में अंशरूपसे आकर रही है और यहां मुझे सहायता दे रही है। में आस्मा हूं और ये ३३ देव यहां मेरे सहायक होकर इस शरीरमें मेरे वशवती हो रहे हैं। यही ज्ञान पुरुष-मनुष्य-के शरीरमें लेने योज्य है। यही शरीरमें मूर्त और अमुर्त ब्रह्म रहता है । इसको यथावत् जान-नेसे विश्वमें विश्वारमामें- येही ३३ देव वैसे रहे हैं, यह साधक जान सकता । और अपने वारीरके अंशरूप देवीका विश्वव्यापक परमात्मदेइमें रहनेवाळे देवोंके साथ क्या संबंध है, यहभी देखा जा सकता है। जैसा आंसका सूर्यसे संबंध इ॰ । इस तरह विचार करनेसे साधक अपने आपको परमात्माके विश्ववयापक देहमें एक अंश- भत्प अंशरूप देख सकता है । जो इस तरह अपने शरीरमें अनुभव कर सकेंगे, वेही ब्रह्माण्डदेहमें ब्रह्मका अनुमव भीर साक्षाकार कर सकते हैं। यह ब्रह्मसारक्षाकार की आधना 🖥 🖡

जो इस तरह मनुष्य अपने अन्दर ब्रह्म देख सकते हैं, वे परमेष्ठी, प्रजापित और ज्येष्ठ ब्रह्मको भी क्रमशः जान सकते हैं और अन्ततः सर्वोधार परमात्माको जान सकते हैं।

कई साधक असत्को ही श्रेष्ठ मानकर उसकी उपासना करते हैं। और दूसरे साधक सत्को ही श्रेष्ठ मानकर उपासना करते हैं। इस तरह दोनों उपासनाएं मनुष्यों में शुरू हैं। यह मंत्र २१ में वर्णन है। परंतु आगे (मं० २२ में) कहा है, कि जिसमें आदित्य, रुद और वसु रहते हैं, और जिसमें भूत, वर्तमान और भाविष्य काल के सब लोकलोकान्तर रहे हैं, वही सर्वाधार परमेश्वर सबका उपास्य देव है।

(मं० २३ = ) जिस परम त्माके निधिका संरक्षण सम तेंतीस देव करते हैं, उस निधिकों कौन ानता है ? इस मंत्रका अनुभव पाठक अपने अन्दर भी देख सकते हैं, क्योंकि सब ३३ देवों द्वारा—देवताओं के अंशोदारा- ही यहांके आत्माकी रक्षा हो रही है। यहां सूर्य, चन्द्र, वायु, अप्ति, पृथ्वी आदि आये हैं, रहे हैं और यहां के निधिकी रक्षा कर रहे हैं। इसी का वर्णन आोके २४ वें मंत्रमें कहा है कि ब्रह्मज्ञानी और देव जहां श्रेष्ठ ब्रह्मकी उपासना करते हैं, यह जो जानता है, नहीं ज्ञानी होता है। २५ वे मंत्रमें सर्वाधार परमात्मा का एक अंग असत् है, जिससे अग्न्यादि सब देवताएं बनी हैं, ऐसा वर्णन है अर्थात् यह बात यहां स्पष्ट हो चुकी है कि सर्वाधार परमात्मा के शरीर के दो अंक हैं, एक सत् और दूसरा असत्। दोनों मिलकर सर्वाधार परमात्मा होता है, जिसका अधार सम विश्वको है। इसी वातका अधिक स्पष्टीकरण मंत्र २७ में करते हैं - जिसके शरीरमें ३३ देव एक एक अवयवमें रहते हैं, अर्थात् जिसके शरीरके अवयव इन देवताओं के दि बने हैं, वही सर्वाधार परमातमा है, इसको ब्रह्मज्ञानी ही जानते हैं।

इस स्थानपर परमातमा मूर्त- अमूर्त, दोनों रूपोवाला है, पर
ात स्पष्ट हो जुकी है। परमातमाका प्रत्येक गात्र एक एक
देवताका बना है। वस्तुतः मनुष्यके गात्रभी सब देवताओं के
ही बने हैं। क्या हमारे गात्रों और अंगोंने पृथ्वी, आप, अप्नि
वायु आकाश ये देवताएं नहीं हैं ? हैं और अवश्य हैं। इसी तरह
विश्वाधार परमात्माके विश्वदेहके प्रत्येक अंगभी देवताओं के ही
बने हैं। इस तत्त्वज्ञानको ब्रह्मज्ञानी ही जानते हैं, अन्य मूड
क्या जानेंगे ?

२६ वे मंत्रमें एक विशेष ही महत्त्वकी बात कही है, वह यह कि--

स्कंभः पुराणं प्रजनयन् व्यवर्तयत् ॥ ( २६ )

" सर्वाधार परमातमा अपने पुराणे अंगको पुनः जन्म देता हुआ, उसको परिवर्तित करता है, अर्थात् नया ही बनाता है। यह इस सर्वाधारका अंग पुराणा होनेपर भी उसीकाही समझना चाहिये। उसीका है एसा ज्ञानी जन सानते हैं। यही बात आगे अगले सूक्तमें दर्शीयोगे—

एको इ देवो मनसि प्रविष्टिः प्रथमो जातः स ४ गर्भे अन्तः। (सूक्त । १८) 'एक ही देव जो मनमें प्रविष्ट हुआ है, वह पहिले जन्मा था, वही पुनः गर्भमें आ गया है।' यह नया बनने के लिये ही गर्भमें आ गया है। यही बात अन्य वेदों में भी है —

एवो ह देवः प्रदिशोऽनु सर्वाः पूर्वो ह जातः स उ गर्भे भन्तः । स एव जातः स जनिष्यमाणः

प्रत्यङ् जनारितद्यति सर्वतोसुखः॥

(बा॰ यजुः० ३२। ४,)

"यह देव सब दिशाओं में न्याप्त है, यही पहिले जनमा था और यही सब गर्भमें आ गया है, यही भूत कालमें हुआ था और यही सब गर्भमें आ गया है, यही भूत कालमें हुआ था और यही सबिन्य कालमें जन्म लेनेवाला है, तात्वर्थ यह कि यही सब अनंत मुखवाला प्रलेक मनुष्यमें रहता है। "अतः यही पुराणा हो जानेपर पुनः पुनः जन्म लेता है और नगा बनता है क्यों कि मृथ्युभी यही है और जन्म भी यही है। यम (मृत्यु) भी वही है और प्रजापतिभी अथवा पिताभी वही है।

मं० २८ में हिरण्यगर्भ भी उसी स्कंभ-सर्वाधारसे सामध्ये प्राप्त करके हुआ, यह बात दर्शाइ है। तात्पर्य यह कि इस सर्वाधार परमात्मामें सब लोक, सब तप, सब ऋत, अर्थात् सब इस समाया है। इसीका नाम इन्द्र है और इसी कारण इन्द्रमें यह सब इस्त है, ऐसा कहा जाता है। (मं० २९-६०) इस परम देवका नाम प्रातःकालमें स्योदयके पूर्व और उषः-कालके पूर्व ध्यानद्वारा स्मरण करनेसे अपना आरिमक खराज्य प्राप्त होता है, जो सबसे श्रेष्ठ मनुष्यका प्राप्तव्य है। यह नाम-जप एक प्रकारका वाग्यज्ञ ही है।

ईश्वरका शरीर।

आगे ३ मंत्रोमें ( अर्थात मं॰ ३२-३४ इन मंत्रोमें ) ईसरके शरीरका वर्णन है। भूमि उसके पांत हैं, अन्तिरिक्ष पेट है, वालोक किर है, सूर्य आंख है, नया नया बननेवाला चन्द्रमा भी उसका दूसरा आंख है, अग्नि मुख है, वायु प्राण और अपान है, अंगिरस आंख बने हैं, दिशाएं कान है। इस तरह इस सर्वाधारका ब्रह्माण्ड देह है। पाठक इस तरह इस परमात्माका साक्षात्कार करें। इसी परमात्माने यह पृथ्वी, अन्तिरक्ष, धुलोक, सब दिशा उपदिशांओं का धारण किया है, वह सब भुवनोंके बन्दर व्याप कर रहता है। सबका धारण करता है। ( मं॰ ३५ )

इस परमारमाने ही ' सोम ' नामक दिव्य औषाध बनायी

है, वायु आर मन को चम्नल बनाया है, जलांका प्रवाही बनाया है। इसी भुवनोंक बीचमें वर्तमान देवताके आश्रयसे सब देव ताएं रहती हैं, जिस तरह शाखाएं बक्षके आश्रयसे रहती है। हाथ, पांव, वाणी, कान, चक्कुसे जिसको उपहार पहुंचाया जाता है, सब देवता जिसकी उपासना करके उपहार पहुंचाते हैं, वही अनन्त ईश्वर सबका उपास्य है। (मं॰ ३६-३९)

उसने अन्धकार नहीं है, पाप उससे दूर है, तीनों ज्योतियां उसीमें हैं। वही सर्वत्र गुप्त रहनेवाला प्रजापति है। दिनप्रभा भीर रात्रों ये दो क्रियें छः ऋतुवाला संवत्सररूपी वस्न सुन रहीं है, न यें कभी थकती हैं और न अपना कार्य समाप्त करती हैं। इनपर अधिष्ठाता एक पुरुषभी है, जो भागा देता है और कार्य करवाता है। सब ताना और बाना यह काल ही है। यह उसी परमात्मांकी शक्तिका एक महिमा है। ( मं० ४०-४४)

पाठक इस तरह इस सूक्तका मनन करें और परमात्माका साक्षारकार करनेको सीखें । इसीलिये मनुष्यजन्म प्राप्त हुआ है। अब इसी परमात्माके वर्णनपरका आगेका मनोरम सूक्त देखिये—

#### सक्त ८ ज्येष्ठ ब्रह्म ।

पूर्व सूक्तमें जिस स्कंभ-स्तंम-सर्वाधार परमात्माका वर्णन हुआ है, उसीका वर्णन करके पुनः इसी सूक्तमें वही विषय समझाते हैं—

भूत, वर्तमान और भविष्य कालमें जो कुछ विश्व है, अस सबका अविष्ठाता वही परमातमा है, वही सबका प्रकाशक है, वही सबका उपास्य है (मं०१)। इसी परमात्माने पृथ्वी और यु धारण किये हैं, इतनाही नहीं परंतु—

स्कंभः इदं सर्वे, आत्मन्वत, यत् प्राणत्, यत् निमिषत्। (मं०२) यह प्रवीधार परमात्माही यह सब कुछ विश्व है, जिसमें आत्मा है और जो प्राणापान लेतानोहता है और निमेषोन्मेष करता । देखिये —

स्कंभ इसं सर्व । [ अथर्व० १०।८।२ ] पुरुष एवेदं सर्व । [ ऋ० १०।९०।२ ] एकं भंगं सहस्रधा अकृणोत् । [ ऋ० १०।७।९ ] वासुदेवः सर्व । [ भ० गीता ७।१९ ] विश्वं विष्णुः । विष्णुसङ्खनाम [ म० भारत ]

स्कंभही सब कुछ है, पुरुषही सब कुछ है उसके एक अंगसे सहस्रों बस्तुएं बनी हैं, वहीं सब कुछ है। ये सब वर्णन विश्वरमाके ही हैं। यदि वही सब कुछ है, तो जो दीखता है, बह भी सब उसीका रूप है। यह सिद्ध है।

[मं॰ ३] तीन प्रकारकी प्रजाएं हैं, एक सरवगुणी, दूसरी रजोगुणी और तीसरी तमेगुणी। सब विश्व इन तीनों गुणोंसे भरपूर है, कोई वस्तु इन गुणोंसे रहित नहीं है। सत्त्व-गुणी प्रकाशमें रहते हैं, रजोगुणी भोगमें विराजते हैं और तमेगुणी सन्ध्कारमें जाते हैं।

[मं॰ ४-५] बारह महिने, तीन काल अर्थात् गर्मी, वृष्टी और सदी, और तीन सी सीठ दिवस यह सुस्थिर कालचक है। इसमें ६ ऋतु हैं, एक अधिक मास है, वह अकेला ही रहता है।

[मं० ६- ८] एक पुराणकालसे विद्यमान महत्वद है; उसी पदक साथ स्थावर जंगम सब कुछ संबन्धित है। कोई वस्तु उससे संबंध न रखनेवाली यहां नहीं है। एक चक है जो आगेपीछे चळता रहता है, उसके आधे भागसे यह सब विश्व उत्पन्न हुआ है, जो दूसरा आधा भाग है वहीं गृढ़ है, वह हरएक जान नहीं सकता। इसकी गति दीखती नहीं है, परंतु उसकी जो स्थिति है, वही दीखती है। गतिमें भूतकाल गरा है, इस लिये दीखती नहीं, और भविष्य काल आया नहीं है, इस कारण दीखता नहीं है, वर्तमान काल अति अल्प है, वह अंश दीखता है।

[मं॰ ९] मनुष्यका सिर एक पात्र है, उसका मुख नीचे है, इसमें सब विश्वरूपी यश रहता है, सब मनुष्यका सामध्ये इसीमें रहता है। मस्तक विगड गया तो मनुष्यक हो नष्ट होता है। वहां सात ऋषि साथसाय रहते हैं, दो आंख, दो कान, हो नाक और एक मुख ये सात ऋषि हैं। यही इस खजानेके बडे संरक्षक हैं। मनुष्यकी चाहिये कि वह इस का महत्त्व जाने और इसकी उत्तम रक्षा करें। क्योंकि संपूर्ण मानवता यही है।

#### एकही है।

यत् पृष्ठित, पतित, यत् च तिष्ठित, प्राणत्, अप्राणत्, निमिष्त् च यत् सुवत् । तत् विश्वरूपं प्रिथिवीं दाधार, तत् संभूय पृकं पृष्ठ भवति । [ मं० ११ ] 'इस विश्वमें कंपन, पतन, स्थिरस्य से युक्त, प्राणयुक्त,प्राण-रहित, निमेष करनेवाला ऐसे अनेक वस्तुमात्र हैं । यह सब मिलकर एकडी सत् तरव होता है और वही तरव विश्वरूप है अर्थात् सब रूपोंका धारण करता है, उसीने इस पृथ्वीको धारण किया है। 'वही एक तस्व है, शेष जो है, वे सब उसके रूप हैं

( मंत्र १२ ) एक अनन्त सत् तत्त्व है, वही सर्वत्र व्यास है। अनन्त और सान्त ये दोनों अन्तमें एक दूसरेमें मिले हुए हैं। इसका भूत भविष्य देखता हुआ विद्वान ही आगे बढता है, उन्नति करता है।

(मं. १३) एक प्रजापति है' वह वस्तुतः अदृश्यमान है, वह गर्भमें संचार करता है और गुप्त कपसे अनेक क्पोंमें उत्पन्न होता है। उसके एक आधे भागते ही यह सब विश्व उत्पन्न हुआ है, उसका जो शेष भाग है, बह गुप्त है, वह पह-चानना कठिन है।

सब लोग इस सत् तत्त्वको आंखसे देखते हैं, परंतु मा

इसको मननसे जानते नहीं। (मं. १४) जो दिखाई देता

है, वह भी उसीका रूप है, परंतु यह सबको समझमें नहीं
आता है। (मं॰ १५) वह सत् तरक सबैत परिपूर्ण है, वह
दूर भी है और पास भी है, वह पूर्णभी है और हीनमें भी वही
है। यही बडा पवित्र और उपास्य है, सब इसीके पास उपहार
पहुंचाते हैं। मं॰ १६) जिसके बलसे सूर्य उदयको प्राप्त
होता है और जिसमें अस्त को प्राप्त होता है, वही अन्य बहु है, उससे और दूसरा कोइमा अन्य तत्त्व नहीं है। [मं०१७]
वेदवेता जिसको प्रशंसा करते हैं, वही प्रकाश देनेवाला आदि॰
त्य है, जो सबका आदान करता है। वही सबका आधार है।
इसी के आधारसे सब अन्य देव हैं। सबको प्रकाशित करनेवाला वही एक देव है। [मं०१८]

एकही ज्येष्ठ बद्ध है। सत्य, ज्ञान और प्राण उसीस संबंग्धित हैं। जैसा दोनों अरिणयोंसे अपि निकलता है, वैसा ही सर्वत्र वही सत्तरव है और प्रकटभी होता है। गर्भमें [अपाद] पादरहित ही गर्भ सर्वप्रथम होता है, वही आगे [खर] प्रकाशको प्राप्त करता है, और वहीं चतुष्पाद— दो हाथों और दो पारोंसे युक्त— हो कर सब प्रकारके मोग भोगता है। [मं० १९-२१] वह भोग्य होता है, भोका होता है बहुत अन प्राप्त करता है और और वहीं सनातन देवता की उपासना करके कृतकुल होता है। [मं० २२]

यही एक सनातन सस् तत्त्व है। जी फिरसे नया नया

होता है, जैसे वारंवार दिन और शस होते हैं इसी तरह यह उत्पत्ति और लय होता है। [ मं॰ १३ ] सी, हजार, दश लक्ष, अर्बुद असंख्य शाक्ति इसमें है, इसकी यह शक्ति कोइ जान नहीं सकता। यही देव इस सबकी प्रकाशित करता है। मिं० २४ ] बालसेभी सूक्ष्म .यह है, सबको घरनेवाली ही यह देवता है और नही प्रियरूप है। [ मं० २५ ] यही कल्याण करनेवाली, अजर और अमर है। इस मृत देहमें यह न मर-नेवाली, देवता है। यह स्त्री, पुरुष, कुमार, कुमारी, युद्ध आदि सब रूपोंमें होती है, इसी लिये इसकी विश्वतोसुख कहते हैं। मिं० २६-२७ ]

यही विता और यही पुत्र है, यही ज्येष्ठ है और यही क निष्ठ है। यही एक देव मनमें प्रविष्ट हुआ है, वही एक बार जन्मकर फिर गर्भमें पुनर्जन्म के लिये आता है। [ मं० २८ ]

पूर्ण परमात्मासे ही यह पूर्ण विश्व बना है, क्योंकि जैसा बहुपूर्ण है, वैसा यह भी पूर्ण है। इसकी जीवन उसीसे मिल-ता है । जहांसे इसकी जीवन मिलता है, उस मूल स्रोत की जानना चाहिये। (मं० २९) यही सनातन है, और यही गा कुछ बन म्या है। यही वक्षी देवता है। [मं०३०] एक देवता है जो ऋतसे युक्त है, उसकी है। शाक्तिसे ये दृक्ष हरे भरे दीख रहे हैं। ( मं० ३१ ) पास होनेपर भी दीखता नहीं और पाछ होनेपर भी उसका लाग नहीं किया जाता। उसी ईश्वरका यह काव्य है, जो नाशको नहीं प्राप्त होता और जीणभी नहीं होता। (मं० ३२)

अपूर्व देवताने प्रेरित हुई वाणी सब कोई बोलते हैं। इस वाणीकी मूल प्रेरणा जहांतक पहुंचा देती है, वही बढा बहा है। महाका प्राप्त करनेका यही साधन है कि वाणीका मूल देखा। ( मं ० ३३ ) जहां देव और मनुष्य नाभिमें आरे रहनेके समान आधित हुए हैं, वहीं माया से छिपा हुआ सत्तत्व है, उसीको जलका पुष्प कहते हैं. क्योंकि उसी फूलसे विश्वका बीज उत्पन द्दीता है। ( मं॰ ६४ ) वायुका संचलन, दिशाओं 🖼 अद-काश, तथा अन्यान्य कार्य उछीसे हो रहे हैं। (मं॰ ३५)

पृथ्वी, अन्तरिक्ष और युकोक में जो रहता है वह वही एक देव है, इसीके ये रूप हैं, प्रश्येक दिशामें वही भिष्ठ-मश दीखता है। (मं॰ ३६) जो इस फैले हुए विश्वव्यापक स्त्रात्मा की जानता है,जिस स्त्रमं 💵 विश्वके लोकलोकान्तर पिरोये हैं, सब प्राणी टर्सामें हैं और कोई उससे बाहर नहीं

है।(मं०३७-३८)

विश्वको जलानेवाला अग्नि पृथ्वीपर है, उसका सहायक वायु भी अन्तरिक्षमें हैं, युलोकमें सबकी प्रकाश देनेवाला सल्यमंगी सूर्य है। यह सब एकके ही सामध्येसे कार्य हो रहा है। (३९-४२

एक कमल है, तीन गुणोंसे वह बंधा है, नौ द्वार हैं,उनमें वह कमल रहता है। यही हृदयकमल है। नौ द्वारोंवाला स्थान यह शारीर ही है। इस कमलमें जो पूज्य देव है, वही ब्रह्म-ज्ञानी जानते है। ( मं॰ ४३ )

निष्काम, धैर्ययुक्त, अमर, खर्यभू, रससे संतुष्ट होनेवाला, कहीं भी न्यून नहीं, सर्वत्र आतिशीत भरा हुआ पह देव है, उसकी यथावत् जाननेसे ही मृत्युका उर दर हो जाता है, यहा आत्मा अजर, अमर और सदा तरुण है। यही ॥ शक्तियों का केन्द्र है। यही आनंद देनेवाला है। उसकी यथावत् जानने के खिये ही मनुष्य यहां उत्पन्न हुए है।

भागे सुका ९ और १० में गौका वर्णन है। गौका यहां नाम शतौदना ' है । सेंकडों मनुष्योंका अल देनेवाली गौ शतौ-दना कहलाती है। कल्पना करिये कि प्रतिदिन 10 सेर दूध सौ देती है। इस दिसाबसे प्रविदिन पांच मनुष्योंका पेट भरती है, एक माध्में १५० मनुष्यों का पेट भरती है और छः सात महि करती है। इस नोंमें एक सहस्र मनुष्योंका पेट पालन हिसाबसे एक आयुर्ने गौ दस इजार मनुष्योंका पेट पालन 💵 सकती है और उसकी संतानसे और आधिक। गौका यह महस्व है। गौका दूध बीमारों और अशक्तींको तो अमृत जैसा है, बालकोंके लिये तो गौ माताका स्थान घारण करती है। गौक दूधसे बल मेथा और मुद्धिकी शृद्धि होती है। शतौदना गौका यह महत्त्व है।

यह गौ स्वर्गाय वस्तु है। कामघेनु यही है, जो गौ जिस समय चाहिये उस समय दूध देती है, उसका नाम 'कामतुधा' है। कामधेनु यहाँ है। गौ विद्वान् ब्राह्मण को दान देनसे 💵 लाभ है, यह दान अश और सुवर्ण के साथ, ( अपूप, हिरण्य ) होना चाहिये। (मं० ७-८) यज्ञके शमिता, अनके पाचक, देवीके वसु, महत् और आदिख ये सब गो के संरक्षक हैं। देव वितर, मनुष्य, गंधर्व और अप्यरागण ये सब गौकी रक्षा कर वाले हैं, क्योंकि गाँके दुधसे ही अग्निष्टोम और अतिरात्र ये-

यश होते हैं। (मं० ९)

जो शतीदना गै। का दान विद्वान्को करता है, उसको अन्त-रिक्ष, भूमि, दिशा, महत् तथा अन्य सब लेकों में उत्तम स्थान प्राप्त होता है। (मं० १०) सबकी पवित्रता करती हुई यह गै। देवोंको यज्ञद्वारा प्राप्त करती है। त्रिलोकमें जो देवताएं हें वे सब गौके दूधसे तृप्त होती हैं, दूध, धी इसीसे उनको प्राप्त होता है। (मं०११-१२)

आगे मं ० ६३ से २४ तक कहा है कि इसा तरह गीका वर्णन है कि यह गौके अवयव और गौ दाताका कह्याण करें और दूधदही घृत आदि सब वस्तु उसको पर्याप्त प्राप्त हों भीर दाता स्वर्गको प्राप्त हो।

सार्ग २७ मंत्रतक ब्राह्मणेंको पृथक् पृथक् गौ दान करने का वर्णन है।

दशम सक्तमं भी ऐसा ही गोका वर्णन है। गोका दान लेने का अधिकारी कान है, इस विषयमं द्वितीय मंत्रकी स्चना अत्यंत महत्त्वकी है। जो यज्ञका तत्त्व जानता है, वही गोका दान लेवे। गो अपने भाग के लिये लेनी नहीं है, प्रत्युत यज्ञके लिये लंनी है. यह जा जानता है, वही दान लेव और उसीको दान दिया जावे। (मं०१-३)

इस स्कमें गीका नाम बशा है। वशा गी वह है कि जो स्वेंस दोहि जाती है। दूसरी 'स्तबशा'है, अर्थात् जो नौकर को बश रहती है। अन्य गीवें वशमें नहीं रहतीं। बशा गी सबमें उत्तम है, क्योंकि वह न मारती है, न लार्थे लगाती है भार हर समय दुध देती है।

संपूर्ण पृथ्वी, तथा आप इन सबकी रक्षा यह गी करती है। सहस्र धाराओं से दूध देकर यह गी हरएक का संरक्षण करती है। (मं०४)

#### गौका उत्सव।

जो उत्तमसे उत्तम गाँ होती हैं, उसका महोत्सव करते हैं गाँ आग चलायी जाती है, उसके पीछे सा मन्द्र्य पात्र लेकर चलते हैं, साँ मन्द्र्य दोहन करनेवाले चलते हैं, साँ मन्द्र्य उसकी रक्षा करनेवाले गापिक रूप में चलते हैं; गाँके पीछे इस तरह ३०० मन्द्र्य बहे आनंद्रसे चलते हैं। (म०५) बड-बाज बजाय जाते हैं और नगर भरमें इसका यह उत्सव मनाया जाता है। यज्ञद्वारा गांक दूधसे सबका जीवन उत्तम रातिसे होता है, इसलिये उत्तम गांका यह वार्षिक उत्सव किया जाता है।

गोको ' यज्ञपदी ' अर्थात् यज्ञका आधार कहा जाता है, क्योंकि इसके दूध और घृतसे यज्ञ होता है, पर्जन्य से घाम की उत्पत्ति होकर इस गोकी रक्षा होती! है (मं ६)। सोमवली गो खाती है, और उनका परिणाम दूधपर होता है, वह दूध पीनेसे मनुष्यमें भी सोमका बल आस होता है। दूध दही घृत तो गोके अधीनहीं है, परंतु बैलमे खेले होती है, ।ज से सब राष्ट्रकी रक्षा होती है, इस तरह गोही सबकी रक्षा करती है। (मं ७-१७)

गी क्षत्रियकी माता है, अन की भी वही माता है ( मं०-१८), ब्रह्मकी विशेष बलवत्तर शंकिस गौकी उत्पत्ति हुई है ( मं० १९ ), गौके अवयवींकी विशेष बल प्राप्त होता है, उससे सब विश्व का धारण होता है। गौ यज्ञ ही का रूप है ( मं० २०-२५ )

गी अमृत का धारण करती है, जो मृन्युके मार्गपर होते हैं वे गौकी उपासना करके दीर्घर्जावी होते हैं। गौही सब कुछ बनी है; देव, मानव, असुर, पितर और ऋषि गौके दूधसेही पुष्ट होते हैं (गं० २६)। इस तरहका सब ज्ञान को जानता है वही बज्ञा गौका दान लेवे (गं०२७)।

(मं०२८) वहण राजाकी जैसी जिहा बडी तेजिलिनी होती है, कोई उसका विरोध नहीं कर सकता, उसी तरह बशा गौ प्रतिगृह करनेके लिये कठिन होती है। अज्ञानी मनुष्य उसका दान नहीं लेसकता (मं०२९)। विश्वतमाका वीर्य चार वस्तुओं में विभक्त हुआ, उसमें एक वशाके रूपमें प्रकट हुआ है। अन्य तीन भाग यज्ञ, जल और पशुके उपमें प्रकट हुए हैं।

साध्य वस्त, आदि देव वशाका दूध पांकर ही सिद्धि को प्राप्त हुए। वशा गौ ही पृथ्वीपर भूमि दी और प्रजापतिका कार्य कर रही है (मं० ३०-३१)। यह सब झान जो जानते हैं वे ज्ञानी को गौ दान देकर स्वर्गक भागी हुए हैं। (३२-३३)

वशा गौपर देव उपजीवन करते हैं, गौका दूध पीकर मनुष्य-भी जांवित रहते हैं। जहांतक सूर्य प्रकाशता है वहांतक का विश्व मानो वशाका ही रूप है, इतना महत्त्व गौर्का है। पाठक इस तरह गौका महत्त्व जाने खौर गोपायन तथा गौ संवर्धन करके अपनी पुष्टि प्राप्त करें और दीर्घायुका सेवन करके यशाखी बनें।

# अथर्ववेदका सुबोध भाष्य।

# दशमकाण्डकी विषयसूची।

| विषय                                     | aa | विषय                                                   | <b>ट</b> ड |
|------------------------------------------|----|--------------------------------------------------------|------------|
| अथर्ववेद दशम काण्ड ।                     |    | १० सर्वत्र पुरुष ।                                     | २५         |
| बहाबानका फल                              | 2  | ११ ब्रह्मशानका फल ।                                    | २६         |
| दशम काण्डकी ऋषि देवता छंद सूची           | 3  | १२ ब्रह्मकी नगरी।                                      |            |
| [१] क्त्याद्रपणम्।                       | 9  | अयोध्यानगरी।                                           | २७         |
| घातक प्रयोगको असफल बनाना।                | ,, | १३ अपनी राजधानीमें                                     |            |
| इत्याप्रयोग ।                            | १२ | ब्रह्माका प्रवेश ।                                     | २८         |
| [२] केनसक्तम्।                           | १३ | १४ अयोध्याके मार्गका पता ।                             | 56         |
| स्थूल शरीरमें अवयवोंके संबंधमें प्रश्न।  | •  | १५ केनसूक्त और केनोपनिषद्।                             | 19         |
| केनस्क्तका विचार।                        |    | [३] सपत्ननाशक वरणमणि ।                                 | 30         |
| १ किसने अवयव बनाये ?                     | ,, | [8] सर्वविष दूर करना।                                  | 33         |
| २ जानेन्द्रियों और मानसिक                |    | [५] विजयप्राप्ति।                                      | 35         |
| भावनाओं के संवंधमें प्रश्न ।             |    | शत्रुके पराजयक छिए यत्न ।                              | 85         |
| ३ रुधिर, प्राण, चारिज्य, अमरत्व          |    | [६] मणिवंधन ।                                          | ४७<br>४७   |
| आदिके-विषयमें प्रश्न ।                   | ,, | [७] सर्वाधारका वर्णन ।<br>[८] ज्येष्ठ ब्रह्मका वर्णन । | ५३         |
| 8 मन, वाणी, कर्म, मधा, श्रद्धा तथा बाह्य |    | [९] शतीदना गी।                                         | 49         |
| जगत्के विषयमें प्रश्न ।                  | १९ | [१०] बद्या गी।                                         | ĘP         |
| (समाष्ट्र-व्याप्रका संबंध)               |    |                                                        |            |
| ५ ज्ञान और ज्ञानी।                       | २० | सर्वाधार श्रेष्ठ ब्रह्म ।                              |            |
| ६ देव और देवजन।                          | 58 | ईश्वरका शरीर।                                          | 60         |
| ७ अधिदेवत ।                              | २२ | ज्येष्ठ ब्रह्म । (सूक्त ८)                             | ७०<br>७१   |
| ८ ब्रह्मप्राप्तिका उपाय ।                | 53 | एक ही है।<br>गो।                                       | 95         |
| ९ अथर्याका सिर।                          | 58 | गौका उत्सव।                                            | ७३         |
|                                          |    | गाका उत्सवन                                            | 94         |

